# سِلِسِلةَ الرَّدِعَلِيَ الشِيعَةِ



إِلْىَسُنَةِ النَّبِيِّ وَمَذَهَ بِالْمُلِ الْمَيْتِ وَائِمَّةِ الزَيْدِيَةِ وَالْمَسْنَةِ النَّامِيْنِ وَالْتَامِيْنِ وَالْتَهَمِّرُ وَالتَّامِيْنِ وَالْتَهَمِّرُ وَالتَّامِيْنِ

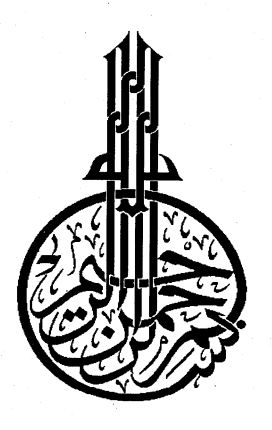
٩٢٤١هـ ١٤٢٩م

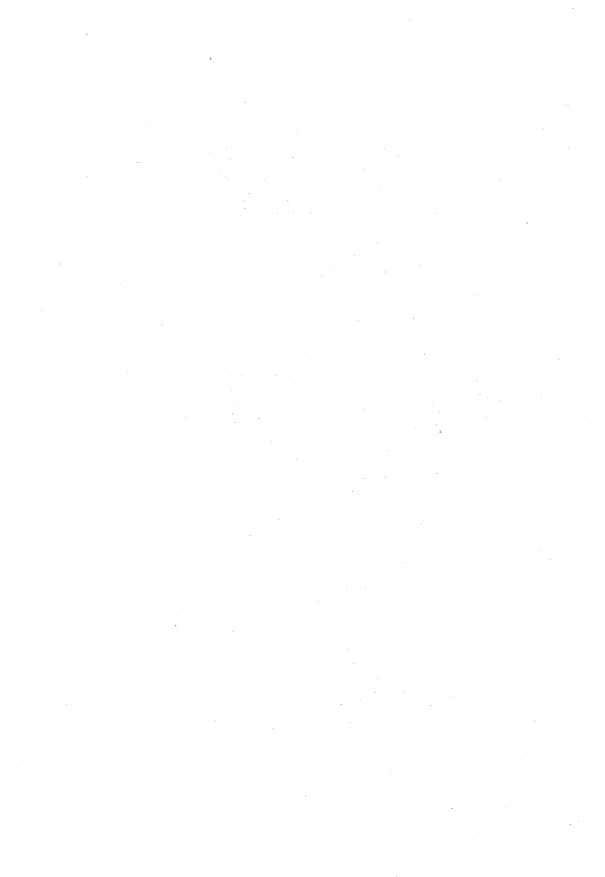
مكتبة العلوم والحكم مصر

مكتبة عباد الرحمن مصر

# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الاولسى 1479 م

رقم الايداع ٢٠٠٧/١٧٩١٣





# السالخ المرا

#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده سبحانه ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهدُ أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

#### أما بعد:

(فإن الله لما اختار محمدًا رسولًا أمينًا، ومعلمًا مبينًا، واختار له دينًا قويمًا، وجعله للشرائع النبوية ختامًا، وأقسم في كتابه الكريم تبحيلًا له وتعظيمًا، فقال عز قائلًا كريمًا: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي أَنفُسِمٍ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

ثم إنه عز وحل أثار أشواق العارفين إلى الاقتداء برسوله بكثرة التناء على في تتريله، مثل قوله في التعظيم لهم والتبحيل: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّيَ ٱللَّأْمِيَ اللَّهِ وَالْإِنجِيلِ ﴾ [الأعراف:١٥٧] ، إلى غير ألَّذِي يَجَدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَافِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾ [الأعراف:١٥٧] ، إلى غير ذلك من الآيات الكريمة الشاهدة لمتبعية بالطريقة القويمة.

فلما وعت هذه الآيات آذان العارفين، وتأملتها قلوب الصادقين، حرصوا على الإقتداء به في أفعاله، والاستماع منه في أقواله، فكانوا له أتبع من الظل، وأطوع من النّعل، فعلمهم أركان الإسلام وشرائعه وفرائضه ونوافله، وكان بمم رؤفًا رحيمًا، وعلى

تعليمهم حريصًا أمينًا، كما وصفه رب العالمين حيث قال في كتابه المبين: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة:١٢٨].

فلم يزل عَلَيهِ الصَلَاةُ وَالسَّلَامُ يرشدهم إلى أفضل الأعمال، ويهديهم إلى أحسن الأحلاق، ويلزمهم ما فيه النحاة والفوز في الآحرة، والسلامة والغبطة في الدنيا من لزوم الواحب والمسنون، ومحانبة المكروه، وترك الفضول. فلم يترك خيرًا قط إلا أمرهم به ففعلوه، ودعاهم إليه فأحابوه، حتى لم يكن شيء في زمانه من أعمال البر متروكًا، ولا منهجًا من مناهج الخير إلا مسلوكًا.

فلما تم ما أراده الله عزّ وحل من رسوله من هداية أهل الإسلام، وبلغ إلى الأنام جميع ما عنده من الأحكام من العقائد، والآداب، والحلال والحرام، أنزل الله في ذلك تنصيصًا وتبيينًا: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣].

فكمّل الدين في ذلك الزمان، ووضحت الحجة والبرهان، ودحضت وساوس المشبّهين، وانحسمت مواد المبطلين، إذ لا حجة على الله بعد الرسل لأحد من العالمين بنص كتابه المبين) (١).

#### ألا وإن من تلك السنن المُبيَّنة، السنن الثلاث (٢):

<sup>(</sup>۱) «الروض الباسم» (۱/٤-٦).

<sup>(</sup>٢) تعبيري عن هذه الثلاثة الأمور بالسنن، أعني: التي سنّها لنا رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم، لا السنة المستحبة التي تقال مقابل الوجوب، فإنّ هذه السنن الثلاث دلت الأدلة الآتي ذكرها على وحوبها، لاسيما مع اقترالها بقول النبي صلَّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّم، كما في البخاري عن مالك بن الحويرث: «صلوا كما رأيتموني أصلي»، وقد علم استمرار النبي صلَّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّم على هذه السنن، فهي واحبة وتاركها يستحق الإثم، وإن كانت صلاته صحيحة وفاعلها يؤجر بإذن الله تعالى. والله أعلم.

- ١] رفع اليدين.
- ٢] «الضم» وضع اليمني على اليسرى في الصلاة.
  - ٣] التأمين.

سنن بيَّنها النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ في سنته، وأوضحها في نصوص ملته،

وكذا طبقها وعمل بها من بعده من الصحابة والتابعين وأتباعهم على مر العصور والأيام والسنين، قرنًا بعد قرن، وأبًا عن حد، وتناقلها الأئمة في كتبهم، وعملوا بها في صلاقم. ولكنه غلب على يمننا برهة من الزمن الجهل والبدع، فأزيلت سنن كشيرة، منها: هذه السنن الثلاث السابقة.

وحُوربت من قبل الكبير منهم والصغير، وصار من طبقها في نظرهم خارجًا من الدين، مخالفًا لشريعة المرسلين. بالرغم من أنه تطابقت عليها النصوص النبوية، والآثار الصحيحة عن الصحابة والتابعين ومن بعدهم، منهم أهل البيت -رِضْوَانُ اللهُ عَلَــيْهِم- وكذا أثمة المذاهب الأربعة.

وكذا من ينسبون أنفسهم إليه، كزيد بن علي -رَحِمَهُ الله- وغيره ممن يدَّعي إمامته في الدين، كأحمد بن عيسى، وغيرهما كثير من السابقين واللاحقين.

وللأسف فإنهم في أعصارنا الأحيرة صنفوا الكتب في نفي هذه السنن، ونطقوا بالفتاوى الزائغة على من طبقها، كقولهم بأنه لا يصح تزويجه، أو لا تصح صلاته (۱)، ولا تصح إمامته، إلى غير ذلك من الأقوال الرديئة، والكلمات النتنة المريبة.

الأمر الذي حدى ببعض العوام، من الشيوخ والشباب الناشئة إلى هجر هذه السنن والنفرة منها ومن أهلها. وكُثُر السؤال: هل هذا هو مذهب أهل البيت؟ هل هذا هــو

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال «الفتاوى» لعبدالرحمن المؤيد ص(٢٦٠-٢٦١).

مذهب زيد بن على؟ هل صحت أدلة الرفع والضم والتأمين؟ إلى غير ذلك من الأسئلة. فاستعنت بالله، وكتبت هذه الرسالة، ورتبتها على الفصول التالية:

- الفصل الأول: أدلة الرفع والضم والتأمين من السنة، والرد على شبه بعض أهـــل الهوى في ذلك.
  - الفصل الثاني: مذهب أهل البيت في هذه السنن الثلاث.
    - الفصل الثالث: مذهب زيد وأئمة الزيدية في ذلك.
    - الفصل الرابع: مذهب الأئمة الأربعة وأتباعهم في ذلك.
      - -الفصل الخامس: حوادث وعبر حول هذه السنن.

تخلل ذلك فوائد علمية، وتنبيهات مهمة.

فما أصبت فيه فذلك من توفيق الله ومنته، وما أخطأت فيه فمن نفسي والشيطان، والله ورسوله بريتان من ذلك.

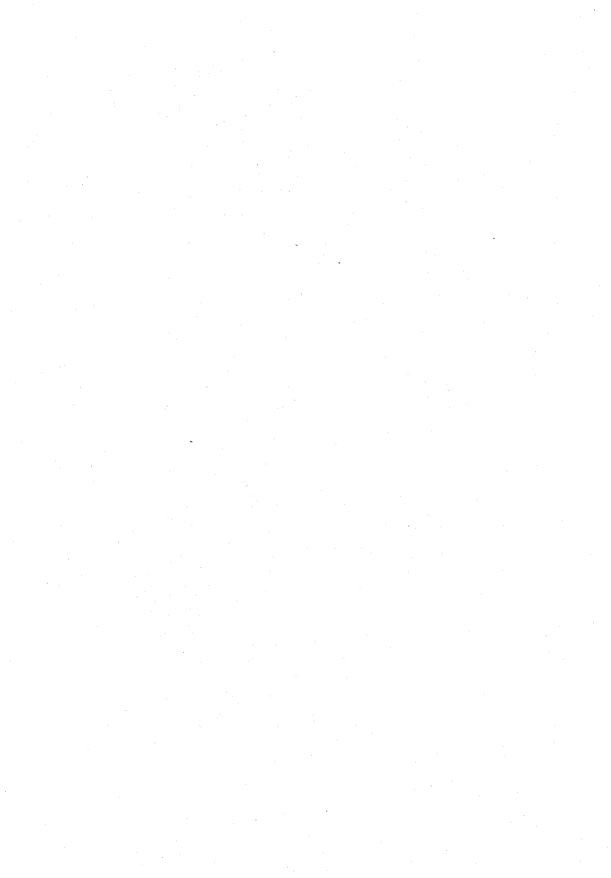
رب اغفر لي ولوالدي وارحمهما كما ربياني صغيرًا والحمد لله رب العالمين كتب أبو الحسن علي بن أحمد بن حسن الرازحي اليمن صعدة مكتبة دار الحديث بدماج قبل غروب شمس يوم الجمعة كالم عروب شمس يوم الجمعة ٢١ جمادي الأولى من سنة

0731a(1)

على حسب القواعد العلمية المعلومة، وذلك في طبعة أخرى إذا شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) وكنت قد كتبت أصل هذا البحث قبل ذلك بما يقارب خمس سنين. والحمد لله رب العالمين. تنبيه: لم أتعرض لرسالة الأخ محمد يجيى عزان «توضيح المقال» لأني قد التقيت به وأحبري أنه قسد غيرها، وقال: إنه لم يثبت حديث في الإرسال، وهو كما قال. وأخبرني أنه قد غير الرسالة تغييرًا كليًا، مُثبتًا أن مذهب الزيدية هو وضع اليمني على اليسرى، فإن ظهر غير ذلك فسنوحه إليه النقد العلمسي

الفصل الأول أدلى الرفع والضم والتأمين من السنى



#### القول الذي يجب على جميع المسلمين الأخذ به

معلوم أن قول النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ هو الذي يجب على المسلمين الأحذ به، والإعراض عمَّا سواه من الآراء والبدع (١) النابعة عن الأهواء الراكدة الأجنة.

فهو الحجة وغيره المحجوج، قال جلّ وعلا في كتاب الكريم: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَاۤ أُنزِلَ اللَّهِ مِن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِۦٓ أُولِيَآءَ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الاعراف:٣] .

وقد حذر الله من مخالفة أمر رسوله، فقال: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ تُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيمٌ ﴾ [النور:٦٣] (٢).

قال الحاكم -رَحمَهُ اللهُ- في «علوم الحديث» (٨٥-٨٥):

سمعت أبا زكريا العنبري يقول: سمعت محمد بن إسحاق -يعني ابن خزيمة- يقــول: ليس لأحد مع النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قول إذا صحّ الخبر عنه. (٣)

- سمعت أبا هشام الرفاعي يقول: سمعت يحيى بن آدم يقول: لا يحتاج مع قول النبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ إلى قول أحد، وإنما كان يقال: سنه النبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ مساتَ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ مساتَ وهو عليها. (٤)

وقال الإمام الشافعي في «جماع العلم» ص (١١-١١): (لم أسمع أحدًا نسبه الناس،

<sup>(</sup>١) لأن البدع والأهواء فيها كل شر.

قال ابن القيم في «أعلام الموقعين» (١٢٦/١): ... البدع ... والهوى هذان هما أصل كل شر وفتنــة وبلاء، وبحم كذبت الرسل، وعصي الرب، ودخلت النار، وحلت العقوبات. فــالأول مــن جهــة الشهوات. ولهذا كان السلف يقولون: احذروا من الناس صنفين: صاحب هوى، فتنه هواه. وصاحب دنيا، أعجبته دنياه. اهــ

<sup>(</sup>٢) وانظر «مسائل عبدالله بن أحمد» ص(٥٠)، باب: طاعة الرسول صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>٣) سنده صحيح.

 <sup>(</sup>٤) أبوهشام الرفاعي: هو محمد بن يزيد بن رفاعة، قال البحاري: رأيتهم محتمعين على ضعفه، وكذبـــه
بعضهم.

ومعنى الكلام صحيح؛ فإنه لا قول لأحد مع قول النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ.

أو نسب نفسه إلى علم، يخالف، أن فرض الله عز وجل إتباع أمر رسول الله صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، والتسليم لحكمه، بأن الله عز وجل لم يجعل لأحد بعده إلا إتباعه وأنه لا يلزم قول بكل حال، إلا بكتاب الله أو سنة رسوله صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِ وَسَلَّمَ، وأن ما سواهما تبع لهما، وأن فرض الله علينا وعلى من بعدنا وقبلنا في قبسول الخبر عن رسول الله عليه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ واحد لا يختلف فيه أن الفرض والواجب قبول الخبر عن رسول الله صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ واحد لا يختلف فيه أن الفرض

وقال ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢/ ١٩١-١٩١): (قد أمــر الله حل وعز بطاعته -أي الرسول صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ- وإتباعه، أمــرًا مطلقًـــا بحملًا، لم يقيد بشيء، كما أمرنا بإتباع كتاب الله، وَلم يقل وافق كتاب الله، كما قال بعض أهل الزيغ).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «المحموع» (١٩/٥٨-٨٦): (السنة إذا ثبتت فإن المسلمين كلهم متفقون على وحوب إتباعها).

وسنذكر لك إن شاء الله شيئًا مما صحّ عن النبي صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلّم في هذه السنن الثلاث ونصدر ذلك بقول بعض أهل العلم في ثبوت هذه السنة حتى يعلم المخالف لهذه السنن أو المتكاسل عن تطبيقها عظيم مخالفته لما كان عليه النبي صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلّم فضلاً عما كان عليه أصحابه وأتباعهم من أهل البيت وغيرهم.

وإن في ذلك البيان هُدًا لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد. والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

#### أولاً: الرفع

روى البيهقي عن الحاكم أبي عبد الله أنه قال: لا نعلم سنة اتفق على روايتها الخلفاء الأربعة، ثم العشرة المشهود لهم بالجنة (١)، ومن بعدهم من أكابر الصحابة على تفرقهم

<sup>(</sup>١) تعقب أبوزرعة العراقي هذا على البيهقي وشيخه الحاكم في «طرح التثريب» (٤٥٥/٢) بما حاصله: أنه لم ينفرد حديث الرفع برواية العشرة، بل قد حاء عن العشرة أيضًا، وغيرهم من الصحابة:

١- حديث: «من كذب علي متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار».

٢- حديث: «المسح على الخفين».

وأفاد بأنه ذكر ذلك الحافظ ابن مندة في كتابه «المستخرج من كتب الناس».

في البلاد الشاسعة غير هذه السنة.

قال البيهقي: وهو كما قال الأستاذ -أستاذنا- أبو عبد الله. اهـــ(١)

وقال الإمام الشوكاني -رَحمَهُ الله- في «وبل الغمام» (٢٨٧/١-٢٨٨): اعلــم أن الأدلة على هذه السنة قد تواترت تواترًا لا ينكره من لــه أدنى إلمــام بعلــم الأدلــة، واختصت باجتماع العشرة المبشرين بالجنة على روايتها...

والحاصل أنه قد نقل إلينا هذه السنة، الذين نقلوا إلينا أعداد ركعات الصلاة، فإذا لم يثبت بمثل ما رود فيها مشروعيتها فليس في الدنيا مشروع؛ لأن كثيرًا مما وقع الإطباق على مشروعيته، وصار من قطعيات المرويات لم يبلغ إلى ما بلغ إليه نقل الرفع.

وليس في المقام ما يصلح لمعارضة هذه السنة، لا من قوله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِــهِ وَسَلَّمَ، ولا من فعله، ولا عن أصحابه من أقوالهم، ولا من أفعالهم، وقد درج عليها خير القرون، ثم الذين يلولهم، ثم الذين يلولهم.

وما تمسك به -من تمسك- في عدم مشروعية الرّفع فهو عن إفادة المطلوب بمراحل.

وقال -رَحِمَهُ الله- في «السيل الجرار» (١٢٦/١) عن هذه السنة: هي السنة العظمى، والخصلة الكبرى، التي هي أشهر من شمس النهار، وهي العلم الذي في رأسه نار، سنة الرفع عند افتتاح الصلاة، فإنه قد جاء من طريق خمسين من الصحابة، منهم العشرة المبشرون بالجنة.

وقال الإمام الشافعي -رَحِمَهُ الله-: روى الرفع جمع من الصحابة، لعله لم يرد قطحديث بعدد أكثر منهم.

قال الحافظ في «الفتح»: وذكر شيخنا الحافظ أبوالفضل أنه تتبع مـــن رواه مـــن الصحابة الله فبلغوا خمسين رجلًا (٢). اه

<sup>(</sup>١) «طرح التثريب» للعراقي (٢/٤٥٤) [طبع الباز].

<sup>(</sup>٢) انظر «طرح التثريب» (٤٥٤/٢).

قلت: من هذه الأحاديث، حديث ابن عمر.

ا- قال الإمام البحاري -رَحمةُ الله- رقم (٧٣٥): حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ مَسْلَمَةَ عَــنْ مَالك عَنْ ابْنِ شَهَابِ عَنْ سَالمٍ بْنِ عَبْدِ الله عَنْ أبيه: أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلَهُ وَسَلَّمَ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذُو مَنْكَبَيْهِ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَاةَ، وَإِذَا كَبَرَ لِلرُّكُوع، وَإِذَا رَفَــعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوع رَفَعَهُمَا كَذَلك أَيْضًا، وَقَالَ: «سَمِعَ الله لَمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَــكَ الْحَمْدُ» وَكَانَ لَا يَفْعَلُ ذَلك في السُّجُود. وأحرجه مسلم (٣٩٠).

٢- وقال الإمام البحاري -رَحمة الله- أيضًا رقم (٧٣٧): حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ الوَاسطِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ عَبْد الله عَنْ خَالد عَنْ أَبِي قلَابَةَ: أَنَّهُ رَأَى مَالِكَ بْنَ الحُــوَيْرِثَ إِذَا صَلَّى كَبَّرَ وَرَفَعَ يَدَيْه، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوعِ رَفَــعَ يَدَيْه، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوعِ رَفَــعَ يَدَيْه، وَحَدَّثَ أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ صَنَعَ هَكَذَا.

وأخرجه مسلم (٣٩١)، وفي رواية لمسلم: أن رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِـهِ وَسَلَّمَ «كان إذا كَبَّر رفع يديه حتى يحاذي بمما أذنيه، وإذا ركع رفع يديه حتى يحاذي بمما أذنيه، وإذا رفع رأسه من الركوع قال: سمع الله لمن حمده، فعل مثل ذلــك». وفي لفظ لهما: «حتى يحاذي بمما فروع أذنيه».

٣- حديث أبي حميد أخرجه البخاري، وسيأتي بنصه ص (٥٣) إن شاء الله.

٤- حديث علي بن أبي طالب، وسيأتي بنصه ص (٥٩) إن شاء الله.

وأكتفي بذكر هذه الأحاديث لأن الباب واسع حدًا، وقد صنف فيه جماعة من أهل العلم تصانيف مفردة، من ذلك:

- ١- كتاب «رفع اليدين» للإمام البخاري، وهو مطبوع متداول.
  - ٢- كتاب «رفع اليدين» للإمام محمد بن نصر المروزي.
    - ٣- كتاب «رفع اليدين» للإمام البزار.
  - ٤- كتاب «رفع اليدين» للإمام ابن القيم، وقد طبع مؤخرًا.

٥- كتاب «رفع اليدين» للإمام على بن عبد الكافي السبكي.

والباحث عن الحق يكفيه النص الواحد من كتاب الله سبحانه، أو صحيح سنة نبينا صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، فما بالك إذا كانت السنة متواترة كهذه السنة.

#### شبهات أهل الأهواء في عدم رفع اليدين وبيان زيفها

تمسك من قال بعدم رفع اليدين بأمور:

- أحدها: حديث جابر بن سمرة.
- الثاني: حديث البراء بن عازب.
  - الثالث: حديث ابن مسعود.

ولنطرح هذه الأدلة على مائدة البحث والتحقيق العلمي، والعرض على قواعد أهل الحديث.

#### أولاً: حديث جابر بن سمرة

أخرجه الإمام مسلم رقم (٤٣٠) قَالَ: حَدَّنَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَأَبُو كُرَيْبِ قَالَ: حَدَّنَنَا أَبُو مُعَاوِيَةَ، عَنْ الأَعْمَشِ، عَنْ المُسيَّبِ بْنِ رَافِعٍ، عَنْ تَمِيمٍ بْنِ طَرَفَةَ، عَسَنَّ جَابِر بْنِ سَمُرَةَ قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ فَقَالَ: «مَا لِي أَرَاكُمْ رَافِعي أَيْدِيكُمْ كَأَنَهَا أَذْنَابُ خَيْلٍ شُمْس، اسْكُنُوا في الصَّلَاة» قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: «مَا لِي أَرَاكُمْ عِزِينَ» (١). قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: «أَلَكَ مُعَلَيْنَا فَقَالَ: «أَلَكَ مُعَلِينَا فَقَالَ: «أَلَكَ مُعَلِينَا فَوَالَ: يُو رَبُهَا؟ » فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه، وَكَيْفَ تَصُفُّ المَلَائِكَ مُ عَنْدَ رَبِّهَا؟ » فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه، وَكَيْفَ تَصُفُّ المَلَائِكَ مَعْدَ رَبِّهَا؟ عَنْدَ رَبِّهَا؟ » فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه، وَكَيْفَ تَصُفُّ المَلَائِكَ مَعْدَ رَبِّهَا؟ فَي الصَّفَّ المَلَائِكَ عَنْدَ رَبِّهَا؟ فَي الصَّفَى الصَّفَ عَنْدَ رَبِّهَا؟ فَي الصَّفَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

وقال الإمام مسلم رقم (٤٣١) قَالَ: حَدَّنَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ قَالَ: حَدَّنَنَا وَكِيعٌ عَنْ مسْعَرٍ، عَ وَحَدَّنَنَا أَبُو كُرَيْب -وَاللَّفْظُ لَهُ- قَالَ: أَخْبَرَنَا أَبْنُ أَبِي زَائِدَةَ، عَنْ مِسْعَرٍ، حَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللّه بْنُ القبْطيَّة، عَنْ جَابِر بْنِ سَمْرَةَ قَالَ: كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا مَعَ رَسُولُ اللّه صَلَّى الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله، السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله، وَسَلَّمَ: «عَلَامَ الله. -وَأَشَارَ بَيْدَهُ إِلَى الْجَانِبَيْنِ- فَقَالَ رَسُولُ اللّه صَلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ: «عَلَامَ تُومُ وَنَ بِأَيْدِيكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَدَهُ عَلَى عَلَيْكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَدَهُ عَلَى الله عَلَيْهِ أَعْدَكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَدَهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهِ أَلَاهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهُ وَعَلَى آلِهُ وَسَلَّمَ: هُومَامُ يَكُونُ بِأَيْدِيكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَدُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَيْهُ وَعَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى ال

<sup>(</sup>١) أي: متفرقين غير متقاربين.

فَحِدْهِ، ثُمَّ يُسَلِّمُ عَلَى أَحِيهِ مَنْ عَلَى يَمِينهِ وَشِمَالِهِ».

قال الإمام الشوكاني في «وبل الغمام» (٢٨٩/١): هو وارد في رفع الأيدي عند السلام زجرًا لمن كان يفعل ذلك في زمنه صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَــلَم، كمــا في «صحيح مسلم» وغيره.

وعلى تسليم العموم باعتبار اللفظ دون خصوص السبب كما تقرر في الأصول، فهو مخصص بما قد تواتر في الرفع الخاص فالمصنف -يعني الأمير الحسين صاحب «الشفاء» - وغيره من أهل العلم يخصصون بالحديث الذي لم يبلغ عشر معشار ما بلغت إليه أحاديث الرفع، فما بالهم! إنسد عليهم هاهنا باب التخصيص!!!. اه

وقال الإمام البخاري رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «جزء رفع اليدين» ص (٩٠) رقم (٧٩): وإما احتجاج بعض من لا يعلم بحديث وكيع عن الأعمش عن المسيب بن رافع عن تميم بن طرفه عن حابر بن سمرة قال: دخل علينا النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمُ وَخَن رافعو أيدينا في الصلاة، فقال: «مالي أراكم رافعي أيديكم كأها أذناب خيل شمس؟ اسكنوا في الصلاة».

فإنما هذا في التشهد لا في القيام، كان يسلم بعضهم على بعض، فنهى النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ عن رفع الأيدي في التشهد، ولا يحتج بمثل هذا من له حظ من العلم. وهذا مُعروف مشهور لا اختلاف فيه...

ولو كان كما ذهب إليه لكان رفع الأيدي في أول التكبيرة، وأيضًا تكبيرات صلاة العيد منهيًا عنها؛ لأنه لم يستثن رفعًا دون رفع.

وقد بينه حديث: حدثناه أبو نعيم، حدثنا مسعر عن عبيد الله بن القطبية قال: سمعت حابر بن سمرة يقول: كنا إذا صلينا حلف النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَلنا: السلام عليكم، السلام عليكم. -وأشار مسعر بيديه-.

فقال النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «ما بال هؤلاء يومئون بأيديهم كألهَا أذناب خيل شمس؟ إنما يكفي أحدهم أن يضع يده على فخذه، ثم يسلم على أخيه من

عن يمينه، ومن عن شماله».

وبوب (١) الإمام النووي على هذا الحديث في «شرحه لمسلم» (٢): «باب: الأمــر بالسكون في الصلاة والنهي عن الإشارة باليد ورفعها عند السلام»

وقال -رَحمَهُ الله-: وأما حديث حابر بن سمرة فاحتجاجهم من أعجب الأشياء وأقبح أنواع الجهالة بالسنة؛ لأن الحديث لم يرد في رفع الأيدي في الركوع والرفع منه، ولكنهم كانوا يرفعون أيديهم في حالة السلام من الصلاة ويشيرون بما إلى الجانبين، وهذا لا خلاف فيه بين أهل الحديث، ومن له أدبى اختلاط بالحديث. اه

وقال ابن الملقن في «البدر المنير» (٤٨٠/٣): حديث حابر بن سمرة جعله معارضًا لما قدمناه، من أقبح الجهالات لسنة سيدنا رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ... إلخ.

و هذا أرجو أن يكون تبين لك بطلان الاستدلال بحديث جابر بن سمرة على عـــدم مشروعية رفع الأيدي في الصلاة. والله الموفق للصواب.

<sup>(</sup>١) وكذا تبوبيات الأثمة على الحديث تدل على أنه عند السلام:

١- ابن حزيمة في «صحيحه» (٣٦١/١) باب: الزجر عن الإشارة باليد يمينًا وشمالاً عند السلام في الصلاة.

٢- النسائي (٤/٣) باب: السلام بالأيدي في الصلاة. وباب: موضع اليدين من السلام. وغيرهـم مـن
الأثمة.

<sup>(</sup>٢) لأن الإمام مسلمًا ساق كتابه كتبًا بغير تبويبات، وقال السيوطي في «البحر الذي زخر» (٢/٣٥-٥٦٤): من حرص مسلم على عدم مزج الحديث في كتابه بغيره، وضعه بغير تراجم، وقد وقفت على نسخة منه بخط الحافظ الصيرفيني -إبراهيم بن محمد، المتوفى سنة(٦٤١)ه- بغير تراجم، وذكر ابر دحية -عمر بن الحسن بن علي، المتوفى سنة(٦٣٣)ه- في «شرح التحرير» أن الذي ترجم أبوابه القاضي -عياض بن موسى اليحصيي، المتوفى سنة(٤٤٥)ه-.

وقال النووي في «شرح مسلم» (٣٢٨/١): قد ترجم جماعة أبوابه بتراجم بعضها حيد، وبعضها ليس بجيد، إما لقصور في عبارة الترجمة، وإما لركاكة لفظها، وإما لغير ذلك، وأنا إن شاء الله أحرص على التعبير عنها بعبارات تليق بما في مواطنها، والله أعلم. اه

قلت: وقد تابع في ذلك القاضي عياضًا في تبويباته ونادرًا ترى كلمة تتغير في الترجمة. ومن ذلك هذا التبويب الذي عندنا. فلينتبه لهذا. والله الموفق.

#### ثانيًا: حديث البراء

قال: رأيت رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إِذَا افتتح الصلاة رفع يديه ثم لم يعد. أخرجه أبو داود (٧٥٠) وقال: هذا حديث ليس بصحيح. اه

#### الحكم على هذا الحديث وبيان حاله

قال الإمام الشوكاني رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «وبل الغمام» (٢٨٩/١): قــد تضـمن إثبات الرفع عند الافتتاح، ولفظ «لم يعد» قد اتفق الحفاظ على أنه مدرج من قــول يزيد بن أبي زياد... ومع هذا فالحديث قد أطبق الأئمة على تضعيفه. اهـــ

وقال النووي في «المجموع» (٤٠٢/٣): وثمن نص على تضعيفه سفيان بن عيينة والشافعي والحميدي شيخ البخاري وأحمد بن حنبل ويجيى بن معين وعثمان الدارمي والبخاري وغيرهم من المتقدمين.

وسبب تضعيفه أنه من رواية سفيان بن عيينة عن يزيد بن أبي زياد عن عبد الرحمن ابن أبي ليلى عن البراء...

واتفق هؤلاء الأئمة المذكورون على أن يزيد بن أبي زياد غلط... إلخ.

قال الحميدي في «مسنده»، وهو في «رفع اليـــدين» للبخـــاري ص (٨٤): قـــال سفيان: لما كبر الشيخ لقنّوه: «ثم لم يعد»، فقال: ثم لم يعد. اهــــ<sup>(١)</sup>

وقال ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٢٠/٩): وأما قول من قال: ثم لا يعود فخطأ عند جميع أهل الحديث. (٢)

<sup>(</sup>۲) وانظر «التمهيد» أيضًا (٥٨/٥) فقد نقل عن أحمد بن عمرو البزار قوله: (لا يصح حديث يزيد بـــن أبي زياد في «رفع اليدين» قوله: «ثم لا يعود». اه وانظر ما ذكره المزني في «مختصره» المُحشَّى على «الأم» للشافعي (١٢٥/١–١٢٧) والحمد لله.

فتبين من هذا عدم صحة «ثم لم يعد» وأنها لفظة منكرة، فكيف تبطل السنة بلفظة منكرة؟!.

#### الثالث: حديث عبد الله بن مسعود

أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كَبَّر فرفع يديه ثم لم يعد. أخرجه أبـــو داود (٧٤٨) وغيره.

قال الإمام أحمد في «العلل ومعرفة الرجال» رقم (٧١٩) (٣٧٤-٣٧٣) في أحد طرقه: حديث منكر أنكره جدًا.

وقال البخاري في «رفع اليدين» ص (٧٩): قال أحمد: عن يحيى بن آدم نظرت في كتاب عبد الله بن إدريس عن عاصم بن كليب ليس فيه «ثم لم يعد» فهذا أصـح -ثم ذكر حديث التطبيق عن ابن مسعود- قال: هذا المحفوظ عند أهل النظر مـن حـديث عبدالله بن مسعود. اه<sup>(۱)</sup>

وقال ابن أبي حاتم في «العلل» (٩٦/١): سألت أبي عن حديث رواه سفيان الثوري عن عاصم بن كليب عن عبد الرحمن بن الأسود عن علقمة عن عبد الله فذكره.

قال أبي: هذا خطأ، يقال: وهم الثوري فقد رواه جماعة عن عاصم، وقالوا كلهم: إن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ افتتح فرفع يديه ثم ركع فطبق وجعلهما بين الركبتين. ولم يقل أحدُّ ما رواه الثوري. اه

وقال الدارقطني في «العلل» بنحوه (١/٣٤٦).

وقال عبد الله بن المبارك كما في «السنن» للبيهقي (٧٩/٢): لم يتبت عندي حديث ابن مسعود أن رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ رفع يديه أول مرة ثم لم يرفع، وقد ثبت عندي حديث رفع اليدين. اه

وقال ابن عبد البر في «التميهد» (٢١٩/٩): وأما حديث ابن مسعود فسانفرد بـــه

<sup>(</sup>١) انظره في «العلل ومعرفة الرحال» (٢٧٠/١).

عاصم بن كليب عن عبد الرحمن بن الأسود عن علقمة عن عبد الله بن مسعود. واضطرب فيه وليس مما يحتج بما انفرد به. اه

#### ثانيًا: التأمين

قال الإمام الشوكاني في «السيل الجرار» (٢١٦/١): سنة التأمين ثابتة بالأحاديث المتواترة، هذا على فرض أنما فقط سنة، وإن كانت الأحاديث مصرحة بوجوبه. اه

قال الإمام المهدي محمد بن مطهر ابن أخي صاحب «البحر الزخار» -وكان زيديًا-قال في كتابه «الرياض الندية»: رواة التأمين حم غفير، وهو مذهب زيد بن عليي وأحمد بن عيسى. انتهى كلامه.

قلت: من الأحاديث في هذا:

1- قال الإمام البخاري في «صحيحه»: باب جهر الإمام بالتأمين، وقال عطاء: آمين دعاء، أمن ابن الزبير ومن وراءه حتى إن للمسجد للجة، وكان أبو هريرة ينادي الإمام: لا تفتني بآمين. وقال نافع: كان ابن عمر لا يدعه ويَحُضُّهم، وسمعت منه في ذلك خيرًا.

(٧٨٠) - حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ يُوسُفَ قَالَ: أَخْبَرَنَا مَالِكٌ عَنْ ابْنِ شَهَابِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ وَأَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: أَنَّهُمَا أَخْبَرَاهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمَّنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَالُكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مَنْ ذَنْبِه». وَقَالَ ابْنُ شِهَابٍ: وَكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «آمين».

#### ٢- وقال الإمام البخاري -رَحِمَهُ الله- رقم (٧٨٢):

حَدَّنَنَا عَبْدُ الله بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِك عَنْ سُمَيٍّ مَوْلَى أَبِي بَكْرٍ عَنْ أَبِي صَالِحِ السَّمَّانِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِذَا قَالَ الإمَامُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِذَا قَالَ الإمَامُ عَنْ أَلَهُ مَنْ وَافْقَ ﴿ غَيْرِ آلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] ، فَقُولُوا: آمِينَ. فَإِنَّهُ مَنْ وَافْقَ قَوْلُوا الْمَلَائِكَة غُفْرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ».

وأخرجه مسلم رقم (٤١٠) وقال في بعض طرقه: حدثنا محمد بن رافع، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر، عن همام بن منبه، عن أبي هريرة عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَسى آله وَسَلَّمَ بمثله. اه

قال شيخنا مقبل -رَحِمَهُ اللهُ رحمة الأبرار- في «رياض الجنـــة» ص (٤٦-٤٥): رجال السند يمنيون إلا شيخ مسلم، وهذا الحديث من الصحيفة التي رواها همـــام بـــن منبه اليمني عن أبي هريرة كما في «مسند أحمد» (١).

وإذا كان من أشهر تلاميذ أبي هريرة همام بن منبه، وهو يمني فمن منى أصبح الحاقدون على السنة يهاجمون حملتها؟! ومن متى تدنست فطر أهل اليمن؟!

الجواب: تاريخ دخولهم إلى اليمن معروف، وإليك ما ذكره المؤرخ اليمني عمر بن على الجعدي في «طبقات فقهاء اليمن» (٢)، فقال -رَحِمَهُ اللهُ-: ثم لحق اليمن كلمه في آخر المائة الثالثة وأكثر المائة الرابعة فتنتان عظيمتان، ثم ذكر فتنة القرامطة.

ثم قال: الفتنة الثانية: أن الشريف الهادي إلى الحق يجيى بن الحسين بن القاسم -وذكر نسبه- لما أقام بصعدة ومخاليف صنعاء، دعا الناس إلى التشيع عند استقراره في صنعاء، وهذه الفتنة أهون من الأولى.

وكان أهل اليمن صنفين، إما مفتون بهم، وإما خائف متمسك بنوع من الشريعة، وإما حنفي وهو الغالب، وإما مالكي.

وللدول في طي العلوم ونشرها وإظهارها تأثيرات معجزة في تمكينات مــوجزة. اه المراد منه.

على أننا نحمد الله فقد أوشكت هذه الخرافات على الزوال.

٣- وقال الإمام محمد بن إسحاق بن حزيمة في «صحيحه» (١/٨٨/١): باب الدليل

<sup>(</sup>۱) نسخة همام عن أبي هريرة تقع في «مسند أحمد» (۳۱۲/۲) تبدأ برقم (۸۱۱۵–۸۲۵۲)، وحـــديثنا هذا فيها برقم (۸۱۲۲) من [طبع مؤسسة الرسالة].

<sup>(</sup>٢) انظر «طبقات فقهاء اليمن» ص(٧٥-٨) [طبع دار القلم].

على أن الإمام إذا جهل فلم يقل آمين أو نسيه كان على المأموم إذا سمعه يقول: ﴿ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة:٧] ، عند ختمه قراءة فاتحة الكتاب أن يقول: آمين، إذا قال إمامه: ﴿ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة:٧] ، كما أمره أن يقول آمين. إذا قاله إمامه.

(٥٧٥): أخبرنا محمد بن عبد الأعلى الصنعاني وعمرو بن علي قالا: حدثنا يزيد وهو ابن زريع-، أنبأنا معمر عن الزهري عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] ، فقولوا: آمين. فإن الملائكة تقول: آمين، والإمام يقول: آمين. فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه».

وهذا حديث صحيح الإسناد. وله طرق كثيرة عن أبي هريرة الله نكتفي بما تقدم خشية الإطالة.

٤- وقال الإمام مسلم (٤٠٤): حَدَّنَنَا سَعِيدُ بْنُ مَنْصُورِ وَقُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدِ وَأَبُو كَامِلِ الْجَحْدَرِيُّ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الملكِ الْأَمَوِيُّ -وَاللَّفْظُ لَأَبِي كَامِلٍ- قَالُوا: حَدَّنَنَا أَبُو عَوَانَةً عَنْ يُونُسَ بْنِ جُبَيْرِ عَنْ حِطَّانَ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ الرَّقَاشِيِّ قَالَ: صَلَّيْتُ مَسِعَ أَبِسِي عَنْ قَتَادَةَ عَنْ يُونُسَ بْنِ جُبَيْرِ عَنْ حِطَّانَ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ الرَّقَاشِيِّ قَالَ: صَلَّيْتُ مَسِعَ أَبِسِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ صَلَاةً، فَلَمَّا كَانَ عَنْدَ القَعْدَةِ قَالَ رَجُلٌ مِنْ القَوْمِ: أُقِرَّتْ الصَّلَاةُ بِاللِّرِ وَالرَّكَاةِ. قَالَ: فَلَمَّا قَضَى أَبُو مُوسَى الصَّلَاةَ وَسَلَّمَ انْصَرَفَ.

فَقَالَ: أَيُّكُمْ الْقَائِلُ كَلَمَةَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: فَأَرَمَّ الْقَوْمُ. ثُمَّ قَالَ: أَيْكُمْ الْقَائِلُ كَلَمَةَ كَذَا وَكَذَا وَلَقَالَ اللهِ عَلَيْهِ وَلَقَالَ أَبُو مُوسَى: أَمَا تَبْكَعَنِي بِهَا. فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ القَوْمِ: أَنَا قُلْتُهَا، وَلَمْ أُرِدْ بِهَا إِلَّا الخَيْرَ. فَقَالَ أَبُو مُوسَى: أَمَا تَعْلَمُونَ كَيْفَ تَقُولُونَ فِي صَلَاتكُمْ ؟ إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَمَ تَعْلَمُونَ كَيْفَ تَقُولُونَ فِي صَلَاتكُمْ ؟ إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَمَ خَطَبَنَا، فَبَيْنَ لَنَا سُنَتَنَا، وَعَلَّمَنَا صَلَاتَنَا، فَقَالَ: ﴿إِذَا صَلَيْتُمْ فَأَقِيمُوا صُفُوفَكُمْ، ثُمَّ لْيُؤُمَّكُمْ خَطَبَنَا، فَبَيْنَ لَنَا سُنَتَنَا، وَعَلَّمَنَا صَلَاتَنَا، فَقَالَ: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ خَطَبَنَا، فَبُولُوا آمِينَ، يُحِبْكُمْ الله، فَإِذَا كَبَرَ وَرَكَعَ فَكَبَّرُوا وَارْكَعُوا، فَإِنَّ الإِمَامَ [الفاتحة:٧] ، فَقُولُوا آمِينَ، يُحِبْكُمْ الله، فَإِذَا كَبَرَ وَرَكَعَ فَكَبَرُوا وَارْكَعُوا، فَإِنَّ الإِمَامَ

يَرْكُعُ قَبْلُكُمْ وَيَرْفَعُ قَبْلُكُمْ». فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ الله لَكُمْ»، بِتَلْكَ، وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ الله لَمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا: اللهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ، يَسْمَعُ الله لَكُمْ»، فَإِنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ عَلَى لِسَانَ نَبِيّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ سَمِعَ الله لَمَنْ حَمِدَهُ، وَإِذَا كَبَرَ وَسَحَدَ فَكَبِّرُوا وَاسْجُدُوا، فَإِنَّ الإِمَامَ يَسْجُدُ قَبْلَكُمْ وَيَرْفَعُ قَبْلَكُمْ، فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ: «فَتَلْكَ بِتلْكَ» وَإِذَا كَانَ عِنْدَ القَعْدَة فَلْيَكُنْ مِنْ أَوَّلَ قَوْلُ أَحَدَكُمْ: التَّحَيَّاتُ، الطَّيَبَاتُ، الصَّلُواتُ لِله، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيْهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيْهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَى الله وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَى الله وَأَسْهُدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

٥- وقال الإمام الترمذي (٢٤٨): حَدَّثَنَا بُنْدَارٌ مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بُـنُ سَعِيدٍ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيٍّ قَالَا: حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ سَلَمَةَ بْنِ كُهَيْلٍ عَنْ حُجْرِ بْـنِ عَنْبَسٍ عَنْ وَائِلِ بْنِ حُجْرٍ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَرَأً ﴿ غَيْرِ اللهَ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَرَأً ﴿ غَيْرِ الْمَعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَرَأً ﴿ غَيْرِ الْمَعْتَضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] فقالَ: «آمِينَ» وَمَدَّ بِهَا صَوْتَهُ.

قَالَ: وَفِي البَابِ عَنْ عَلِيٍّ وَأَبِي هُرَيْرَةً. قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ وَائِلِ بُنِ حُجْسِرِ حَدِيثٌ حَسَنَ، وَبِه يَقُولُ غَيْرُ وَاحِد مِنْ أَهْلِ العِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْسِهُ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْسِهُ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ وَالتَّابِعِينَ، وَمَنْ بَعْدُهُمْ، يَرَوْنَ أَنَّ الرَّجُلَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ بِالتَّامِينِ، وَلَسَا يُخْفِيهَا، وَبِهِ يَقُولُ الشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدُ وَإِسْحَقُ...(١)

7- قال الإمام ابن ماجه في «سننه» (٨٥٦): حَدَّثَنَا إِسْحَقُ بْنُ مَنْصُور، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الصَّمَد بْنُ عَبْد الوَارِث، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَة، حَدَّثَنَا سُهَيْلُ بْنُ أَبِي صَالَّحِ عَنْ أَبِيهِ الصَّمَد بْنُ عَبْد الوَارِث، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَة، حَدَّثَنَا سُهَيْلُ بْنُ أَبِي صَالَّحِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا حَسَدَتْكُمْ اليَّهُودُ عَلَى يَنْ شَيْءٍ مَا حَسَدَتْكُمْ عَلَى السَّلَامِ وَالتَّأْمِينِ». (٢)

<sup>(</sup>١) ثم ذكر أن شعبة روى الحديث وقال: وخفض صوته. ونقل عن البخاري وأبي زرعة ألهما خطَّاا شعبة في زيادته في هذا الحديث، وأيد ذلك وهو كما قال، وكذلك رجحه شيخنا -رَحِمَهُ اللهُ- في «رياض الجنة» ص(٥٢) وغيره.

<sup>(</sup>۲) وانظر كتابي «توضيح النبأ» ص(١١٠).

وهذا حديث حسن على شرط مسلم كما قال شيخنا -رَحِمَــ أُ الله- في «الإلحـاد الخميني» ص (٢٠٠).

وبقي أحاديث وآثار كثيرة منها الصحيح والحسن، أعرضت عن ذكر جميعها حشية الإطالة. (١)

لطيفة: رواة التأمين من أهل اليمن هم:

١- أبو موسى الأشعري.

٢- أبو هريرة الدوسي.

٣- وائل بن حجر الحضرمي.

هؤلاء الصحابة الأفاضل من أهل اليمن.

ومن رواة التأمين من أهل اليمن:

١- همام بن منبه بن كامل الصنعاني.

٢- معمر بن راشد نزيل صنعاء أيضًا.

٣- عبد الرزاق بن همام الصنعاني.

وغيرهم كثير حدًا حدًا، لا يحصيهم إلا الله تعالى.

<sup>(</sup>١) وإذا رمت التوسع فانظر «رياض الجنة» ص(٤٣) وما بعدها، وقد عهدت إلى الأخ حسن الخــولاني حفظه الله تعالى بجمعها في بحث مفرد.

#### شبهات المبتدعة حول التأمين وبيان زيفها

تعسفاهم وشبههم في سنة التأمين تدور على أربعة أمور:

١- القدح في الصحابي الجليل وائل بن حجر - الله الله المالية

٢- القدح في حافظ الصحابة أبي هريرة - ١٠٠٠-

٣- دعوى التعارض.

٤- حديث: «... فأنصتوا».

#### فأما القدح في الصحابي الجليل وائل بن حجر:

فقد أحاب عنه أحد أئمة الزيدية أنفسهم، وهو الحسن بن أحمد الجلال، أحد أئمة الآل، قال في كتابه «ضوء النهار المشرق على صفحات الأزهار»: (وأحاب أصحابنا -يعني على حديث وائل- بالقدح في وائل... وعذرهم في ذلك بارد؛ لأن الحديث وارد من عشرين طريقًا. اه

وأما من جهة هذا القدح، فقد قدحوا في عموم الصحابة، وعلى رأسهم أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم أجمعين، وهذا القدح لا يعتمد عليه في هذا الصحابي الجليل، ولقد أحسن من قال:

ما ضر تغلب وائل أهجوها أم بلت حيث تناطح البحران

وغاية قدحهم ألهم يزعمون أنه كان يخون أمير المؤمنين عليًا - الهجم، وهذا كذب وافتراء عليه، وإلا فأين سند ذلك عنه، أو أين ذم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب لب بالسند الصحيح.

أما حكايات وأساطير الرافضة، فلا يعتمد عليها، فقد نقل شيخ الإسلام ابن تيميــة

في كتابه «منهاج السنة» (١) بأهم أكذب الطوائف.

وعلى القول بما نقل عن الرافضة فيكون مدفوع بما ذهب إليه أكابر أئمة الآل مسن قبول رواية الصحابة قبل الفتنة وبعدها. بل روي ذلك عن جميعهم كما حكاه الإمام محمد بن إبراهيم الوزير في «العواصم والقواصم» (١٤٣/٣) وما بعدها، فإنه روى إجماع أهل البيت من نحو عشر طرق على قبول رواية فساق التأويل.

ثم لم ينفرد وائل - الصحيح برواية هذا السنة، بل طرقها كثيرة في «الصحيحين» و «الجامع الصحيح مما ليس في الصحيحين» وغيرهما من كتب الحديث المعلومة عند الأمة الإسلامية سلفًا وخلفًا لا يجهل هذا، إلا جاهل غبي قد أعمى الله بصيرته عن معرفة السنة، ومثل من جهل ذلك لا يعتبر به من قرب ولا من بُعد.

#### ثانيًا: القدح في أبي هريرة رضي:

وهو حافظ الصحابة لا يستغني عن حديثه وما نقله عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَـــى آله وَسَلَّمَ ، عبد يؤمن بالله واليوم الآخر.

وقد حكم الإمام صالح بن مهدي المقبلي عليهم (أعني الزيدية فضلًا عن الرافضة) في هذا الباب، وهو العالم العارف الذي نخل منهجهم وما هم عليه، فقوله عن علم لا عن هواى.

<sup>(</sup>۱) انظر «منهاج السنة» (۹/۱ه)، وقال في «اقتضاء الصراط المستقيم» (۷۰۱/۲): والشرك وسائر البدع مبناها على الكذب والافتراء، ولهذا كل من كان عن التوحيد والسنة أبعد كان إلى الشرك والابتداع والافتراء أقرب كالرافضة، الذين هم أكذب طوائف أهل الأهواء، وأعظمهم شركًا، فلا يوحد في أهل الأهواء أكذب منهم، ولا أبعد عن التوحيد منهم، حتى إلهم يخربون مساحد الله التي يذكر فيها اسمه، فيعطلونها عن الجماعات والجمعات، ويعمرون المشاهد التي على القبور، التي نهى الله ورسوله عن اتخاذها، والله سبحانه إنما أمر بعمارة المساحد لا المشاهد. اه

وقال الشوكاني في «أدب الطلب» ص(٦٤): لم أجد أهل ملة من الملسل، ولا فرقسة مسن الفسرق الإسلامية، أشد بمتًا وأعظم كذبًا، وأكثر افتراء من الرافضة. اهو انظر «بحموع الفتاوى» (٢٤٩/١)، و«أدب الطلب» ص(٧١-٧٢).

فقال -رَحِمَهُ الله- في «الأرواح النوافخ حاشية العلم الشامخ» ص (٣٨٢): الزيدية تذبذبوا كثيرًا في هذه المسألة واحتبطوا، إذا جاءهم الحديث بما تموى أنفسهم قبلوه حتى عمن يفسقونه بالبغي مثلًا. كما تراه في أول حديث في «الشفاء» (۱) وفي سائره، وفي غيره من كتبهم. فإذا جاء الحديث بما لا تموى أنفسهم ردوه وقدحوا في أفاضل الصحابة، كجرير البحلي. بل أم المؤمنين أم حبيبة -رَضِيَ الله عَنْهَا- ولا حجة لهم فيهما على أصولهم. اللهم إلا بالعدوى، ولا عدوى في الإسلام.

بل قدحوا في حافظ الصحابة على الإطلاق أبي هريرة. وانظر ذلك في معارك الأهواء، في مثل المسح على الخفين، وكذلك في حديث: «ما تركناه صدقة»، وقد رواه سبعة من العشرة (٢٠)، فما ظنك بغير ذلك. وعلى الجملة فهم في هذه المسألة عند النقد والتكلم على الأحاديث لا شيء بل أشبه شيء بالروافض، ويظهر عليهم أحيائك قول القائل: (ائتنى بزيديٌّ صغير أحرج لك منه رافضيًا كبيرًا) ... اه المراد.

وقال الحاكم -رَحِمَهُ اللهُ- في «المستدرك» (٣١٥/٣): قال أبو بكر: إنما يتكلم في أبي هريرة لدفع أحباره من قد أعمى الله قلوهم، فلا يفهمون معاني الأحبار:

- إما معطل جهمي يسمع أخباره التي يرويها خلاف مذهبهم الذي هــو كفــر، فيشتمون أبا هريرة ويرمونه بما الله تعالى قد نزهه عنه، تمويهًا على الرعاع الســفل أن أخباره لا تثبت بما حجة.

- وإما خارجي يرى السيف على أمة محمد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَــلَّم، ولا يرى طاعة خليفة ولا إمام، إذا سمع أخبار أبي هريرة - عن النبي صَــلَّى اللهُ عَلَيْــهِ

<sup>(</sup>١) يعني «شفاء الأوام» وهو للأمير الحسين بن محمد بن يجيى، المتوفى سنة (٦٦٢)هـ.

والمراد بالحديث الذي ابتدأ به كتابه، هو حديث المغيرة بن شعبة: «كان إذا ذهب المذهب أبعد» قال ابن الوزير في «الروض الباسم» (٦٩/٢): (والعجب أن هذا الحديث وحديثًا نحوه من رواية المغيرة أيضًا هما أول ما في كتاب «شفاء الأوام» من كتب الزيدية، أوردهما مصنفه ناسبًا لهما إلى المغيرة، واحتج بهما من غير ذكر غيرهما، وهم ينكرون على المحدثين مثل ذلك. اه وانظر «وبل الغمام على شفاء الأوام» (٥٨/١).

<sup>(</sup>٢) يعني: من العشرة المبشرين بالجنة.

وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ خلاف مذهبهم الذي هو الضلال لم يجد حجة في دفع أخباره بحجـة وبرهان، كان مفزعه الوقيعة في أبي هريرة.

- أو قدري اعتزل الإسلام وأهله، وكفر أهل الإسلام الذين يتبعون الأقدار الماضية، التي قدرها الله تعالى، وقضاها قبل كسب العباد لها. إذا نظر إلى أخبار أبي هريرة السي قد رواها عن النبي صلّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّمَ في إثبات القدر، ولم يجد حجة تؤيد صحة مقالته التي هي كفر وشرك، وكانت حجته من عند نفسه أن أخبار أبي هريرة لا يجوز الاحتجاج بها.

- أو حاهل يتعاطى الفقه ويطلبه من غير مظانه، إذا سمع أحبار أبي هريرة فيما يخالف مذهب من قد احتنى مذهبه وأحباره تقليدًا بلا حجة ولا برهان، تكلم في أبي هريرة ودفع أحباره التي تخالف مذهبه. ويحتج بأحباره على مخالفيه إذا كانت أحباره موافقة لمذهبه. اه

قلت: وعلى كل فسنة التأمين لم يتفرد بها أبو هريرة، فقد جاءت عن عدة من الصحابة، منهم: أمير المؤمنين على بن أبي طالب كما سيأتي بيانه في «مذهب أهل البيت» إن شاء الله.

#### ثالثًا: دعوى التعارض:

وأما دعوى التعارض، فقال الإمام الشوكاني -رَحمة الله - عنها في «وبل الغمام» (٣٠٢-٣٠١/١): غير نافعة عند من له أنسة بعلم الأصول، فإن ما ذكره من رفع الصوت بمما وجعله من جملة بيان التعارض لم يذكر في مقابله ما يخالفه. والتقييد تاره بقوله: إذا قال الإمام: ﴿ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] وفي أحرى بقوله: إذا أمّن الإمام، لا تعارض فيه، بل فيه التوسعة على العباد بجواز إيقاع هذه السنة عند هذا أو عند هذا. وأما الترغيب بقوله: «من وافق قوله قول الملائكة... » فلا أدري ما هو الذي عارضه، وغاية ما فيه أن الموافقة من أسباب الغفران فيالله العجب ما أقدرهم على دفع الحجيج الواضحة بما لا يقوم بدفع أوهى حجة، بل حاصله «شغلة الرقاع بما ليس به انتفاع».

وكذا دعوى التعارض بالتأمين بحديث: «معاوية بن الحكم في النهي عن الكلام في الصلاة» قال ابن الوزير رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «العواصم والقواصه» (١٧/٣): إنما يعارض أحاديث التأمين مع كثرتها بعموم النهي عن الكلام في الصلاة. والمراد به الكلام الذي لم يشرع وفاقًا؛ لأن الصلاة على النبي صلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ وذكر اسمه لا يفسد؛ لأنه مشروع. وأحاديث التأمين كثيرة. اهه

يعني فمثل التأمين قد شرع، وكذلك «التحيات لله»، وكذا دعاء الاستفتاح الذي علمه الني صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ علي بن أبي طالب كما في «صحيح مسلم»، فهو كلام ولكنه مشروع بالنص عليه من النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ. كما شرع التأمين من نص النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ. فعلم من هذا البيان بطلان دعوى التعارض لكل عاقل من بني الإنسان، ولا يذهب إلى سوى هذا إلا من قد حالفه الخذلان والحرمان. والله المستعان.

#### رابعًا: حديث «فأنصتوا»:

حديث أبي هريرة بلفظ: «إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] فأنصتوا».

قال شيخنا -رَحِمَهُ الله-: الحديث أخرجه الدارقطني في «سننه» (٣٣١/١) من طريق محمد بن يونس الكديمي، وهو كذاب. وقد ذكر ابن رجب في «شرح علل الحديث» (١) للترمذي: أن أصل هذا الحديث: «إذا قرأ الإمام فأنصتوا» فوهم فيه بعض الضعفاء فقال: «إذا قال الإمام ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ الفاتحة: ٧] فأنصتوا». اه بالمعنى

قال أبو عبد الرحمن: لم يصح الأصل ولا الفرع كما بينتـــه في تحقيـــق ودراســـة

<sup>(</sup>١) «شرح العلل» ص(١٤٧-١٤٨) طبع دار الكلمة، وفصلت القول حول هذا في «المنية والأمل علمي « شرح شرح العلل» يسر الله تمامه وطبعه.

«الإلزامات والتتبع» ص (١٧٠-١٧١) [الطبعة الثانية](١). والحمد لله.

قال الشوكاني رَحِمَهُ الله تَعَالَى على فرض صحته: فلا معارضة بينه وبين الأحاديث الواردة في التأمين؛ لأن الأمر بالإنصات في مقام الشرط عام، فيخصص بالتأمين، كما هو شأن ما كان كذلك. اه

قلت: وبينه وبين الصحة مراحل، كما تقدم بيانه فلم يبقَ متمسك لمن تــرك ســنة التأمين إلا الهوى وإتباع الشيطان، نسأل الله الهداية والتوفيق.

<sup>(</sup>١) انظر «رياض الجنة» ص(٩٥١).

### ثَالثًا: وضع اليمني على اليسري في الصلاة

قال الإمام محمد بن إبراهيم الوزير في «العواصم والقواصم» (٩/٣): اعلم أن في هذه السُّنة اثنين وعشرين حديثًا، حديث وائل منها، وعن علي الطَّيِّلاً- ثلاثة منها مرفوعة، وأثر موقوف، روى أحدها أحمد وأبو داود، وروى الآخر الحاكم والدارقطني والبيهقي والرافعي.

وقال الحاكم -على تشيعه-: إنه أحسن شيء في الباب.

وقال الإمام الشوكاني في «السيل الجرار» (٢٢٦/١) بعد ذكر سنة الرفع وسنة ضم اليد اليمنى على اليسرى: إن هذه سنن ثابتة بأحاديث متواترة، منها ما هو عن طريق عشرين من الصحابة، ومنها ما هو من طريق نحو عشرين. اه

وقال في «وبل الغمام» (٢٩٠/١): ثبت الضم لليد اليمنى على اليد اليسرى حال القيام... بأحاديث تقارب العشرين في العدد. ولم يعارض هذه السنن معارض، ولا قدح أحد من أهل العلم بالحديث في شيء منها. اه

#### وإليك بعض الأحاديث:

١- قال الإمام البخاري رَحمَهُ اللهُ تَعَالَى رقم (٧٤٠) باب: «وضع السيمن علسى اليسرى» (١): حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهُ بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِكَ عَنْ أَبِي حَازِمٍ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْد قَالَ: كَانَ النَّاسُ يُؤْمَرُونَ أَنْ يَضَعَ الرَّجُلُ اليَدَ اليُمنَّى عَلَى ذرَاعِهِ اليُسْرَى فِي الصَّلَاةِ (٢)، قَالَ أَبُو حَازِمٍ: لَا أَعْلَمُهُ إِلَّا يَنْمِي ذَلِكَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ. (٢)

<sup>(</sup>١) قال الحافظ قوله: «وضع اليمني على اليسرى» أي: في القيام (يعني في الصلاة). «الفتح» (٢٩٠/٢).

 <sup>(</sup>۲) قال العلماء: الحكمة في هذه الهيئة: أنه صفة السائل الذليل، وهو أمنع من العبث وأقرب إلى الخشوع،
وكأن البخاري لحظ ذلك فتعقبه بباب الخشوع. اهـ قاله الحافظ في «الفتح» (۲۹۱/۲).

<sup>(</sup>٣) أي يرفعه، وهذه أحد صيغ التي هي في مقام قول الصحابي: قال رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِــهِ وَسَلَّمَ كما هو مبين في كتب المصطلح. انظر «مقدمة ابن الصلاح» النوع (٨) تفريع (٤).

أخرجه مالك في «الموطــــأ» (١/٩٥١)، والبغـــوي (٥٦٨)، وأحمــــد (٣٣٦/٥)، والبيهقي (٢٨/٢)، وغيرهم.

٢- قال الإمام مسلم رَحمةُ الله تَعَالَى رقم (٨٩٤): حَدَّنَنَا رُهَيْرُ بْنُ حَرْب، حَدَّنَنَا عَفَّانُ، حَدَّنَنَا هُمَّامٌ، حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جُحَادَةَ، حَدَّنِي عَبْدُ الجَبَّارِ بْنُ وَائِلٍ عَنْ عَلْقَمَةَ بْنُ وَائِلٍ وَمَوْلَى لَهُمْ: أَنَّهُمَا حَدَّثَاهُ عَنْ أَبِيهِ وَائِلٍ بْنِ حُجْرٍ: أَنَّهُ رَأَى النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْه بْنِ وَائِلٍ وَمَوْلَى لَهُمْ: أَنَّهُمَا حَدَّثَاهُ عَنْ أَبِيهِ وَائِلٍ بْنِ حُجْرٍ: أَنَّهُ رَأَى النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِهِ وَسَفَ هَمَّامٌ حَيَالَ أَذُنَيْه- ثُبَّ وَعَلَى آلِهِ وَسَفَ هَمَّامٌ حَيالَ أَذُنَيْه- ثُبَ وَعَلَى آلِهِ وَسَفَ هَمَّامٌ حَيالَ أَذُنَيْه- ثُبَ التَّحَفَ بَثُوبِه، ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ اليُمْنَى عَلَى اليُسْرَى، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ أَخْرَجَ يَدَيْهِ مِنْ النَّوْب، ثُمَّ رَفَعَ يَدَيْه، فَلَمَّا قَالَ: «سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ» رَفَعَ يَدَيْه، فَلَمَّا قَالَ: «سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَهُ» رَفَعَ يَدَيْه، فَلَمَّا مَاتَدُ سَحَدَ بَيْنَ كَفَيْه.

أخرجه النسائي (٩٧/٢)، وأحمد (٣١٦/٤)، والبيهقي (٢٨/٢)، وغيرهم.

٣- قال الإمام أبو داود رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «سننه» (١) رقم (٧٧٤): حَدَّثَنَا نَصْرُ بْنُ عَلَى، أَخْبَرَنَا أَبُو أَحْمَدَ عَنْ العَلَاءِ بْنِ صَالِحٍ عَنْ زُرْعَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ النَّبَيْرِ يَقُولُ: صَفُّ القَدَمَيْنِ، وَوَضْعُ اليَدِ عَلَى اليَدِ مِنْ السَّنَّةِ.

الحديث حسن لغيره. (٢)

٤- وقال الإمام أبو داود رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «سننه» رقم (٧٧٥): حَدَّثَنَا مُحَمَّـــ لُهُ بُنُ بَكَّارِ بْنِ الرَّيَّانِ عَنْ هُشَيْمٍ بْنِ بَشيرِ عَنْ الحَجَّاجِ بْنِ أَبِي زَيْنَبَ عَنْ أَبِسِي عُثْمَـــانَ النَّهْدِيِّ عَنْ ابْنِ مَسْعُود: أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّي، فَوَضَعَ يَدَهُ اليُسْرَى عَلَى اليُمْنَى، فَرَآهُ النَّبِـــيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلهُ وَسَلَّمَ، فَوَضَعَ يَدَهُ اليُمْنَى عَلَى اليُسْرَى.

الحديث أخرجه النسائي (١٢٦/٢)، وابن ماجــه (٨١١)، والبيهقــي (٢٨/٢).

(٢) وسيأتي الكلام عليه في ص (٧٦-٧٧)، إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) وهذه «السنن» متداولة بين الزيدية المتقدمين، يحتجون بها، قال العلامة الإمام محمد بـــن الـــوزير في «الروض الباسم» (۱/۲۰۱): فهذه كتب الزيدية المشهورة المتداولة بين علمائهم الأفاضل، المدروسة على محققيهم الأواخر منهم، والأوائل قد صرحوا فيها بما يقتضي صحة سنن أبي داود وأمثالهـــا مـــن كتب السنن، فكيف بصحيحي البخاري ومسلم، وشاع ذلك وذاع، و لم ينكره منهم أحد.

وهشيم بن بشير قد توبع، وحجاج بن أبي زينب لا بأس به في الشواهد.

وقد أخرج الحديث الدارقطني (٢٨٣/١) من طريق ابن أبي ليلى عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن عبد الله بن مسعود به. وابن أبي ليلى لا بأس به في الشواهد.

فالحديث بمحموع الطريقين حسن لغيره. ولذا فقد حسنه الحافظ في «الفتح» (٣٩٧/٢)، وبقي أحاديث في الباب كثيرة، اكتفي منها بما سبق خشية الإطالة. (١)

<sup>(</sup>۱) وإن رمت التوسع فراجع «رياض الجنة» ص(١١٨-١٢٨)، و«العواصم والقواصم» للإمام ابن الوزير (١١٨-١٤) مع حاشيته.

# شبهات وجوابها حول وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة

دائمًا تحد المخالفين للهدي النبوي يتمسكون بشبه زائفة ليـــبرروا هـــا طــرائقهم ومناهجهم، ويُضلون بما غيرهم من الناس، حتى لو كان في باب الشرك بالله، فإنك تحد الساحر وهو ساحر كافر بالله يستدل لك بعدة أدلة يبرر فيها موقفه، ويــدفع أدلــة الكتاب والسنة الصريحة في نهيه عن ذلك الباطل الكفري.

وكذا تحد المتوسل بالقبور والمتمسح بترابحا، والناذر لها على تلـــك الطريقـــة مـــن الاستدلال لتبرير مواقفهم والصد عن الحق.

إذًا فلا ريب أن من أحدث في الدين حدثًا مخالفًا لسنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْــه وَعَلَى الله عَلَيْــه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ أن يلتمس له أي شيء يستدل به لتصحيح موقفه الخـاطئ مغالطًــاً لنفسه، ومعميًا على الآخرين عن معرفة الحق.

وإليك شبه القائلين بالإرسال:

#### الشبهة الأولى:

1- يحتجون بما أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/رقم ١٣٩) قال: حدثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل، حدثنا صالح بن عبد الله الترمذي، حدثنا محبوب بن الحسن القرشي عن الخصيب بن ححدر عن النعمان بن نعيم عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ بن حبل قال: كان النبي صلّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّم إذا كان في صلاته رفع يديه قبالة أذنيه، فإذا كبر أرسلهما، ثم سكن، وربما رأيته يضع يمينه على يساره، فإذا فرغ من فاتحة الكتاب سكت، فإذا ختم السورة سكت، ثم يرفع يديه قبالة أذنيه ويكبر ويركع، وكنا لا نركع حتى نراه راكعًا، ثم يستوي قائمًا من ركوعه حتى يأخذ كل عضو مكانه، ثم يرفع يديه قبالة أذنيه ويكبر، ويخر ساجدًا، وكان يمكن جبهته وأنفه من الأرض، ثم يقوم كأنه السهم لا يعتمد على يديه، وكان إذا جلس في آخر صلاته اعتمد على يقوم كأنه السهم لا يعتمد على يديه، وكان إذا جلس في آخر صلاته اعتمد على

فحده اليسرى ويده اليمني على فخذه اليمني، ويشير بإصبعه إذا دعا، وكان إذا سلم أسرع القيام.

هكذا لفظ الحديث في الطبراني. والحديث بهذا السند موضوع.

قال الهيثمي في «المجمع» (١٠٢/٢ و١٠٥): فيه الخصيب بن حصدر، وهنو: كذاب. اه

قلت: كذبه شعبة والقطان وابن معين، وقال أحمد: لا يكتب حديثه، وقال البخاري: كذاب استعدى عليه شعبة.

ومحبوب بن الحسن، هو: محمد بن الحسن، ومحبوب لقب له، قال أبو حاتم: لـــيس بالقوي، وضعفه النسائي، وقواه ابن معين. والحاصل أنه ضعيف يصلح للاعتبار.

والنعمان بن نعيم في هذه الطبقة لم أحد له ذكر، وأنا لا أستبعد أن يكون اختلقـــه هذا الكذاب، الذي هو الخصيب بن ححدر.

وبعد هذا أرجو أن يكون قد تبين لك بوضوح سبب وضع هذا الحـــديث وعلتـــه وهائه. والله الموفق للصواب.

وتأمل في هؤلاء القوم كيف استدلوا بمقاطع من الحديث واعتمدوه، وتركوا بقيتـــه التي فيها ما يخالف أهواءهم، وهي:

«ربما رأيته وضع يمينه على يساره» فلم لا يطبقون، فيضمون تارة -على حد ما ورد في هذا الحديث الموضوع- ويرسلون تارة!. (١)

وفيه «الرفع» في عدة مواضع، وهم لا يعملون بشيء من ذلك.

وفيه «الإشارة بالأصبع أثناء التشهد والدعاء».

<sup>(</sup>١) وليس في هذا تقرير لمن يقول: رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ ضم تارة، وأرسل يديه تارة، فإن الحديث الذي ورد في هذا موضوع كما ترى، والسنة الصحيحة المتبعة هي وضع السيمني علمى اليسرى، كما سبق تقريره. والله الموفق لمن شاء من عباده.

وجميع هذا لا يعملون به، لأن الهوى يعمي ويصم.

وصدق وكيع إذ يقول: (أهل السنة يذكرون ما لهم وعليهم، وأهـــل الأهـــواء لا يذكرون إلا ما لهم). (١)

## الشبهة الثانية:

يحتجون أيضًا بأن محمدًا المرتضى بن الهادي يجيى بــن الحســين روى في كتـــاب «النهي» عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - قله- قال: نهى رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أن يجعل الرجل يده على يده في صدره في الصلاة، وأمر أن يرسلهما.

والجواب: أين كتاب «النهي» هذا؟ ثم إن حصلتموه، وما أراكم تحدونه، أين سند هذا الحديث؟ ولو ظهر سنده لبان لك الأمر واتضح، «فليس الخبر كالمعاينة» (٢).

ثم أين من تتدَّعون ألهم أئمتكم عن هذا الحديث؟ فأين زيد بن علي - الله عن المخرجة في ذلك المسند المنسوب إليه؟ وأين الهادي والد المرتضى المذكور لم يخرجه؟ وهو أعلم من ابنه، وأشد دفاعًا عن رأيه ومذهبه من غيره.

وسائر كتب المسلمين لم تذكر هذا الحديث حيى ولا في الكتب المصنفة في الموضوعات.

وهذا يدلك على أن هذا الحديث ليس له أصل عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِــه وَسَلَّمَ، لا صحيح ولا ضعيف؛ ولذا قال شيخنا الإمام المحدث أبو عبد الرَّمَن رَحِمَــهُ اللهُ تَعَالَى في «رياض الجنة» ص (١١٨):

<sup>(</sup>۱) أخرجه عن وكيع -رَحِمَهُ اللهُ- الهروي في «ذم الكلام» (٣٣٨)، وأبو نعيم في «أخبـــار أصــبهان» (١٩/٢)، ومعناه: إن أهل السنة يذكرون الحق الذي معهم مع أدلته، ثم يذكرون ما قد يظن أنه يَــرِدُ عليهم، وينقض الحق الذي معهم، ويبينون المراد منه؛ لأن المسألة دين وتعبد لله تعالى بما شرعه، لا بما قواه الأنفس، أما أهل الأهواء فيقررون أهواءهم، ثم ينظرون إلى ما يدعم تلك الأهواء من أي جهـــة كان، ويهملون ما سوى ذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرج أحمد (١٨٤٢) من حديث ابن عباس -رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا- مرفوعًا: «ليس الخبر كالمعاينة»، وهو في «الصحيح المسند» (٦١٨) لشيخنا مقبل -رَحَمَةُ اللهُ-.

أما الحديث الذي أخرجه محمد بن الهادي... فهذا حديث باطل يشهد القلب ببطلانه، إذ ليس له أصل في كتب المحدثين، وقد كان بعض المتعصبة من المتمذهبة يضع المسألة ثم يضع لها إسنادًا انتصارًا للمذهب، فلن يقبل هذا الحديث الباطل، ولا من ألف من مثل محمد بن الهادي؛ لأنه لا يستحيل في العادة أن يتواطأ ألف رافضي على الكذب. (١)

## الشبهة الثالثة:

أنّ ابن القيم -رَحِمَهُ الله - ذكر في «بدائع الفوائد»: أن رسول الله صلّى الله عَلَيْـهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم هَى عن التكفير في الصلاة، وفُسِّر التكفير بوضع الكف على الكـف فوق الصدر، وأسند كراهيته إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل -رَحِمَـهُ الله-. كـذا يقولون.

#### والجواب من وجوه:

الأول: أن هذا نص مبتور يوهمون الناس أن هذا النص -بغَضّ النظــر عـــن صـــحته وضعفه- يدل على النهي، -والنهي يقتضي التحريم- عن وضع اليمنى على اليســـرى في الصلاة. وهذا لا يستغرب أن يصدر من قبل الشيعة وأضراهم من أهل الأهواء.

وإليك نص كلام ابن القيم من «بدائع الفوائد» (٩١/١) (٢) كي تعرف تلبيسهم ومكرهم.

قال -رَحِمَهُ الله-: قوله -يعني الإمام أحمد رَحِمَهُ الله- وضع اليد على اليد:

فعنه أحمد بن أصرم المزني وغيره: أنه يقبض بيمينه على رسغ يساره.

وعنه أبو طالب: يضع يده اليمني وضعًا، بعضها على ظهر كفه اليسرى، وبعضها على ذراعه الأيسر.

<sup>(</sup>۱) انظر ما تقدم ص (۳۰).

<sup>(</sup>٢) وانظر في [طبعة دار عالم الفوائد] (٩٨١/٣-٩٨٩).

للأولى -يعني الرواية الأولى عن أحمد- حديث وائل: رأيت النبي صَـــلَّى اللهُ عَلَيْـــهِ وَعَلَى آلِهُ عَلَيْـــهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ يضع اليمني على اليسرى قريبًا من الرسغ. (١)

وفي حديث: «ثم ضرب بيمينه على شماله فأمسكها». (٢)

وللثانية -يعني الرواية الثانية عن أحمد- ما روى أنس: أنه وضع يمينه على شماله على هذا الوصف. <sup>(٣)</sup>

وفي حديث وائل من طريق زائدة عن عاصم بن كليب، قال: «ثم وضع يده اليمنى على ظهر كفه والرسغ والساعد». (1)

واختلف في موضع الوضع، فعنه -أي عن أحمد- فوق السرة، وعنه -يعني عن أحمد-تحتها.

وعنه أبو طالب سألت أحمد: أين يضع يده إذا كان يصلي قال: على السرة ، أو أسفل، وكل ذلك واسع عنده إن وضع فوق السرة أو عليها أو تحتها. (°)

- فعن -علي علي على قال: - من السنة وضع الأكف على الأكف تحت السرة. (٦)

عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس مثل تفسير علي، إلا أنه غير صحيح (٧)، والصحيح حديث على.

قال -أي أحمد- في رواية المزني: أسفل السرة بقليـــل، ويكـــره أن يجعلـــها علـــى

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره. انظر «مسند أحمد» [طبع مؤسسة الرسالة].

<sup>(</sup>٢) أحرجه ابن خزيمة في «صحيحه» (٤٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «السنن» (٣٠/٢).

<sup>(</sup>٤) أحرجه أحمد (١٨٨٧٠) [طبع المؤسسة] وغيره.

<sup>(</sup>٥) انظر «مسائل أبي داود» ص(٤٨)، و «المغني» (١٤١/٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٧٥٦) وغيره، وسيأتي الكلام عنه إن شاء الله تعالى ص(٦٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٧) لأنه أخرجه البيهقي (٣١/٣) من طريق روح بن المسيب، عن عمرو بن مالك النكري، بـــه. وورح ضعيف، وسيأتي هذا الأثر، والكلام عنه ص(٧٠).

الصدر (۱). وذلك لما روي (۲): «عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أَنه هَى عـن التكفير، وهو وضع اليد على الصدر» (۳).

مؤمل عن سفيان عن عاصم بن كليب عن أبيه عن وائل أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «وضع يده على صدره» (1) فقد روى هذا الحديث عبد الله بن الوليد عن سفيان و لم يذكر ذلك. (٥)

ورواه شعبة وعبد الواحد لم يذكرا حالفا سفيان. اه

#### ما يستفاد من هذا النس:

١- أن الإمام أحمد يرى أن اليمني توضع على اليسرى في الصلاة -وهو الضم-.

٢- يكون قابضًا بيمينه على رسغ يساره، أو واضعًا كفًا على كف.

٣- أن مكان وضع اليدين إما فوق السرة أو تحتها، والأمر في ذلك واسع.

٤- أن أحمد يكره وضع اليدين على الصدر.

إذًا فالكراهة المنقولة عن أحمد هي في مكان الوضع للكفين أين يكون؟ لا في مسألة وضع اليمنى على اليسرى ، فإلها سنة متفق عليها، عند أحمد وسائر الأئمة كما سيأتي تبيين أقوالهم في ذلك بمشيئة الله تعالى. (1)

<sup>(</sup>١) وانظر «مسائل أبي داود» ص(٤٨).

<sup>(</sup>٢) صيغة تدل على التمريض.

<sup>(</sup>٣) ليس له أصل مرفوع عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، لا مقبول ولا مردود، وقد حاء مقطوعًا على أبي معشر، كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

وهذا كما تراه في تعيين مكان وضع الأيدي لا في النهي عن ترك الوضع مطلقًا على ما زعمه أهـــل الأهواء والشبهات، ويقال لهم في إيرادهم لهذه الشبهة:

أوردها سعد وسعد مشتمل ما هكذا يا سعد تورد الإبل

<sup>(</sup>٤) أخرجه من هذا الوجه الطحاوي في «المعاني» (١٩٦/١)، وابن خزيمة (٤٧٩)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٥) اخرجه أحمد (١٨٨٧١) [طبع المؤسسة].

<sup>(</sup>٦) وذلك ص(١٢٠) الفصل الرابع من هذه الرسالة.

فتبين لك من هذا أن من نقله على الوجه السابق كدليل على الإرسال، خطأ محض، وتلبيس فاحش من حيث الأصل في الاستدلال. وحسبنا الله ونعم الوكيل.

فإذا كانت هذه الخيانة العلمية في علماء الشيعة وسادتهم، فقل لي بربك: مـــا هـــو حال من أدبى منهم؟ نسأل الله السلامة.

وبعد أن تبين حلو هذا النص المنقول من الاستدلال به على الإرسال نبقى مـع مناقشة الدلالة من ظاهره.

ففي «طبقات الحنابلة» لأبي يعلى (٨/١) قال: روى عبد الله بن أحمد: ســالت أبي عن حديث إسماعيل بن علية عن أبيوب عن أبي معشر قال: «يكره التكفير في الصلاة» قال أبي: التكفير أن يضع يمينه عند صدره في الصلاة. اه

قلت: فعلم أن هذا الأثر موقوف على أبي معشر، لا مرفوع إلى النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

وبقي أبو معشر (١) هذا، ما حاله؟

قال ابن مهدي: يعرف وينكر. وقال ابن المديني: شيخ ضعيف. وقال النسائي والدارقطني: ضعيف. وقال البحاري وغيره: منكر الحديث.

فإن كان الحديث مرسلًا فكيف يقبل مثل هذا؟ وإن كان من قوله، فهو أبعد لقبوله.

وبعد تبيين ضعف الناقل بقي ما هو المعنى الصحيح «للتكفير» في لغة العرب؟

قال ابن الأثير في «النهاية» مادة: «كفر»: التكفير: هو أن ينحني الإنسان ويطأطيء رأسه قريبًا من الركوع، كما يفعل من يريد تعظيم صاحبه... ومنه حديث أبي معشر: «أنه كان يكره التكفير في الصلاة» وهو الانحناء الكثير في حال القيام قبل الركوع. اهو بنحوه في «اللسان» و «تاج العروس».

وقد ذكر أبو موسى المديني المقطوع السابق في «المحموع المغيــــث» (٥٧/٣) بـــــلا

<sup>(</sup>١) هو نجيح السندي. انظر ترجمته في «الميزان» للإمام الذهبي.

سند، ثم قال: (التكفير: انحناء أهل الذمة لرئيسهم... وهو الانحناء الشديد، ووضع اليد على اليد، كما يفعله أهل الذمة... ).

فعلم بطلان هذا الدليل:

من حيث أصل الاستدلال ، فإنما استدل به أحمد على مكان وضع اليدين، لا على نفى وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة.

من حيث بطلانه، فهو مقطوع.

من حيث صحته، فهو لا يثبت.

من حيث معناه، فهو لا يؤيد المراد. فهذا هو الحق ظاهر بيّن، فماذا بعد الحــق إلا الضلال، فأن تؤفكون.

إلا على أحد لا يعرف القمــرا

فقد ظهرت فما تخفى على أحد

## وهناك شبهة أخرى تلحق بهذه، وهي:

أله م يقولون: قد اختلف في موضع الوضع للأيدي، والإرسال لم يختلف في موضعه، فالأولى الأخذ بما لم يحصل فيه الخلاف.

والجواب: أن هذه الشبهة لا يقبلها قليل العلم والمعرفة بسنة رسول الله صَـــلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ، واستدلالات أهل العلم فضلًا عن غيره.

فإن الإرسال ليس من سنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، ولَم يصح عن أحد من السلف فعله، كما سيأتي تفصيل ذلك. (١)

أما وضع اليمني على اليسرى فأجمع عليه الأئمة الأربعة، بل كافة أهل الحق.

وأما بالنسبة لموضع وضع الأيدي، نعم بعضهم قال: فوق السرة، وبعضهم قال: عتها، وبعضهم قال: فوق الصدر.

<sup>(</sup>١) انظر ص (٨١-٨١) من هذه الرسالة.

والأمر في هذا واسع، طَبِّقُ السنة أولًا بوضع اليمنى على اليسرى، واختر أي المواضع شئت فأنت بإذن الله مأجور. فإن الخلاف في ذلك ليس بخلاف تضاد، ولكنه خلاف تنوع.

ولذا فقد تقدم لك قول أحمد: كل ذلك واسع، إن وضع فوق السرة أو عليها أو تحتها، وبنحوه قال، كما في «مسائل الكوسج» (٥٥١/٢)، وبنحوه قال ابن المنذر في «الأوسط» (٩٤/٣)، والترمذي في «جامعه» (٣٣٨/١)، وهو ترجيح شيخنا مقبل رَحمَهُ اللهُ تَعَالَى في «رياض الجنة» ص (١٢٨).

وقد صنف في ذلك أخونا الشيخ حالد الشايع رسالة سماها: «الإعلام بتخيير المصلي بمكان وضع اليدين بعد تكبيرة الإحرام» وقد طبع بتقليم شيخنا الإمام الوادعي -رَحِمَهُ اللهُ-، وقد ذهب مصنفها إلى هذا القول وأيده شيخنا في مقدمته لها.

## الشبهة الرابعة:

يحتجون بأن مالكًا كان يرسل يديه.

وهذا من أعجب الأشياء التي يستدلون بها، حيث جعلوه دليلًا على الإرسال، وهل كان مالك أو غيره من الأئمة مُشَرِّعًا من المشرعين؟! لا، ولكنه الهوى أي شيء يوافق أهواءهم يقولون به ويلتقطونه، ولو كان كيف ما كان، وممن كان وعلم أي وحمه كان. ورحم الله الإمام ابن حزم حين قال: المبتدع كالغريق يتشبث بما رأى، ولو كان بالطحلب. اه

هذا وينبغي أن تعلم أن هذه رواية مرجوحة عن مالك -رَحِمَهُ اللهُ-، ومالك كان في المدينة، وما زال أصحابه ومن بعدهم يضعون أيمالهم على شمائلهم في الصلاة من ذلــك اليوم إلى اليوم. وسيأتي مزيد بيان لذلك في آخر هذه الرسالة إن شاء الله تعالى. (١)

## الشبهة الخامسة:

أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ لما علَّم المسي و لاته كيف يصلي، لم يُنقل لنا أنه علمه وضع اليمني على اليسرَى في الصلاة...

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٢٧ - ١٢٩) من هذه الرسالة.

والجواب والله الموفق للصواب:

الأول: أن الشرع لم يجمع عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ فِي حديث واحد، بل من عدة أحاديث، ولنا أن نسأل هؤلاء: هل أنستم لا تعملون إلا بما في حديث المسيء صلاته، وتتركون ما سوى ذلك؟

الجواب بدون شك: لا، بل هناك أمور من أمور الصلاة ومشروعياتها ليست مذكورة في حديث المسيء صلاته، وذلك معمول به عند الجميع.

إذًا وضع اليمنى على اليسرى من الأمور التي لم يبينها في هذا الحديث، وبينت في أحاديث أخر في «الصحيحين» وخارجها، كما تقدم لك شيء من ذلك، ومنه تصويب النبي صلًى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّمَ لابن مسعود فعله في وضعه، حيث إنه وضع اليسرى على اليمنى، فأصلح النبي صلًى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّمَ ذلك بوضع اليمنى على ما هو السنة في ذلك.

أما الدليل على وجوب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة: لا شك عند من لــه أدى إدراك بعلم السنة وأصولها، أن وضع اليمنى على اليسرى يعتبر واحبًا، وتاركه آثم، ودليل وجوبه:

١- ما جاء في حديث سهل بن سعد المتقدم: «كان الناس يؤمرون أن يضع الرجل اليد اليمنى على ذراعه اليسرى» الحديث. والأمر عند الإطلاق يدل على الوحوب، كما هو مبين في علم الأصول.

٢- قول وائل بن حجر: أنه رأى النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلهِ وَسَلَّمَ حين صلى،
وضع يده اليمنى على يده اليسرى. والنبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم يقول كما في «البخاري» (٦٣١) عن مالك بن الحويرث: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي».

٣- مداومة النبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ وكافة أصحابه على هذا الفعل،
وعدم ثبوت أي حديث أو أثر يخالفه، كل هذا يدلك على وجوب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة، وأهمية ذلك.

وهذه سنة من سنن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ لا يُحْرَمُهَا إلا مَحْرُومٌ.

#### الشبهة السادسة:

أن بعض الصحابة وصف صلاة النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ و لم يذكر فيـــه وضع اليمنى على اليسرى، كأبي حميد الساعدي على اليمنى على اليسرى، كأبي حميد الساعدي على اليمنى على اليسرى،

والجواب قريب من الجواب على الشبهة السابقة، لأن الشرع لم يجمع في حـــديث واحد، والصحابة لم يذكروا كل ما علموه في حديث واحد، بل في أحاديث متفرقة.

وإليك نص حديث أبي حميد الساعدي - الله -

فقد أخرجه البخاري (٨٢٨) عَنْ مُحَمَّد بْنِ عَمْرُو بْنِ عَطَاء: أَنَّهُ كَانَ جَالِسًا مَسِعَ نَفَرٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، فَذَكَرْنَا صَلَاةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، فَذَكَرْنَا صَلَاةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

فَقَالَ أَبُو حُمَيْد السَّاعِديُّ: أَنَا كُنْتُ أَحْفَظَكُمْ لِصَلَاة رَسُولِ اللَّه صَلَّى الله عَلَيْهِ مِنْ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، رَأَيْتُهُ إِذَا كَبَرَ جَعَلَ يَدَيْهِ حِذَاءَ مَنْكَبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ أَمْكَنَ يَدَيْهِ مِنْ وَكُبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ أَمْكَنَ يَدَيْهِ مِنْ رُكْبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ أَمْكُنَ يَدَيْهِ مِنْ رُكْبَيْهِ، فَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ اسْتَوْكَى، حَتَّى يَعُودَ كُلُّ فَقَارٍ مَكَانَهُ، فَإِذَا سَحَدَ وَضَعَ يَدَيْهِ غَيْرَ مُفْتَرِشٍ وَلَا قَابِضِهِمَا، واسْتَقْبَلَ بأَطْرَاف أَصَابِع رِجْلَيْهُ القبْلَة، فَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكُعَةِ الآحِرَةِ فِي الرَّكُعَةِ الآحِرِةِ قَى الرَّكُعةِ الآخِرَى وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَته.

هذا لفظه، وأنت كما ترى: إنما ذكر بعض الأمور في الصلاة.

فأين ذكر القراءة في الصلاة للفاتحة وغيرها من القرآن؟

وأين ذكر الأذكار التي تقال في السحود والركوع ونحو ذلك؟ وأين التشهد؟ وأين ذكر السلام؟ وهل يقال بمحرد قعود المصلى على مقعدته انتهت صلاته؟

 أم يقال: حاء في أحاديث أُحر ثبتت، وعُمِلَ بها، من ذلك وضع اليمني على اليسرى في الصلاة، كما تقدمت أدلته الصحيحة.

وهناك إيرادات تورد على هؤلاء منها:

أن هذا الحديث بعينه الذي تحتجون علينا به، لا تطبقون ما فيه من رفع ونحوه.

أن هذا الحديث في «صحيح البخاري» وهو معمول بما فيه عند المسلمين، معتقدين الصحة له، وأنتم تحتجون علينا به، فلم لم تحتجوا بما جاء فيه من السنن الأخرى منها: وضع اليمنى على اليسرى، أو أنستم ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ [البقرة: ٨٥] كحال أهل الكتاب؟!!!

# الفصيل الثاني مذهب أهل البيت في هذه السنن الثلاث



#### تقدم لك:

ذكر سنة النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ فِي هذه السنن الثلاث، وصح عنه صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ العمل هذه السنن، وكذلك أهل البيت، كما سنبين لك ذلك. فإن أولئك الأفاضل الأطهار ما كانوا ليعلموا سنة رسول رهم، ثم يعمدون إلى مخالفته.

وقبل أن ندحل في بيان ذلك عن أهل البيت، نحب أن نلحص لك القول في مسألة:

#### من همر أهل البيت؟ ١

والحواب: أنه قد احتلف في ذلك على أربعة أقوال:

الأول: ألهم من حرمت عليهم الصدقة. واختلفوا في تعيين الذين حرمــت علــيهم الصدقة، فقيل: هم بنو هاشم وبنو المطلب، وقيل: هم بنــو هاشم ومن فوقهم إلى بني غالب. والصحيح ألهم بنو هاشم وبنو المطلب.

الثاني: أن آله هم ذريته وأزواجه خاصة.

الثالث: أن آله هم أتباعه إلى يوم القيامة.

الرابع: أن آله هم الأتقياء من أمته.

والصحيح من هذا الذي رجحه جماعة من المحققين أن آله هم: الذين حرمت عليهم الصدقة وأزواجه رضوان الله عليهم أجمعين. (١)

١١) وانظر في «جلاء الأفهام» للإمام ابن القيم ص(٢٣٦) وما بعدها [طبع عالم الفوائد]، و«المحمسوع»
للنووي (٢٦٦/٣)، و«الفتح» للحافظ (١٦٠/١١)، و«المسائل الثمان» للصنعاني.

## أولاً: مذهب أهل البيت في رفع اليدين

١- ما جاء مرفوعًا عن إمامهم وكبيرهم بعد رسول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِـــهِ
وَسَلَّمَ، عليّ بن أبي طالب - الله - الله عليه على الله على

قال الإمام البخاري في جزء «رفع اليدين» رقم (٨ و٢٧): أخبرنا إسماعيل بن أبي أويس، حدثني عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن موسى بن عقبة، عن عبد الله بن الفضل الهاشمي، عن عبد الرحمن بن هرمز الأعرج، عن عبيه الله بن أبي رافع، عن علي بن أبي طالب - الله عبد أن رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ «كان يرفع يديه إذا كبر للصلاة حذو منكبيه، وإذا رفع أراد أن يركع ويصنعه إذا رفع رأسه من الركوع، ولا يرفع في شيء من صلاته وهو قاعد، وإذا قام من السجدتين رفع يديه كذلك وكبر».

وأخرجه أحمد (٩٣/١) فقال: حدثنا سليمان بن داود، حدثنا عبد الرحمن بــن أبي الزناد، به.

وأخرجه أبو داود (٧٤٤)، والترمذي (٣٤٢٣)، وابن خزيمة (٥٨٤)، والدارقطني (٢٨٧/١)، وابن المنذر في «الأوسط» (١٣٨٢) كلهم من طريق سليمان بن داود، به.

وأما ما جاء من طريق ابن أبي أويس عن عبد الرحمن به، فأخرجهــــا الطحــــاوي (٢٢٢/١)، وابن خزيمة (٥٨٤).

قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

والحديث حسن لغيره، فعبد الرحمن بن أبي الزناد مختلف فيه، وهو حسن الحديث عند جماعة من أهل العلم، وبقية رحاله ثقات. وعلى القول بضعفه فله شواهد تقويه في «الصحيحين» وغيرهما من حديث ابن عمر ومالك بن الحويرث وغيرهما، كما تقدم (١).

وذكر الخلال في «علله» كما في «نصب الراية» (٤١٢/١) عـن إسماعيـل بـن

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم ص (١٥-١٦).

إسحاق الثقفي قال: سُئل أحمد عن حديث على هذا، فقال: صحيح.

وأما ما روى ابن أبي شيبة (٢٣٦/١) من طريق وكيع عن أبي بكر النهشلي، عن عاصم بن كليب، عن أبيه، أنه كان مع علي في صفين، فكان يرفع يديه في الأولى، ولا يرفعهما فيما سوى ذلك.

فهو لا يصح، فقد أعله الأئمة:

١- قال الإمام البخاري في «جزء رفع اليدين» (٢٩ و٣٠): حديث عبيد الله(١) أصح، مع أن حديث كليب هذا لم يحفظ رفع الأيدي، وحديث عبيد الله هو شاهد.

٢- وقال عبد الرحمن بن مهدي: ذكرت للثوري حديث النهشلي عن عاصم بن كليب، فأنكره. (٢)

٣- البيهقى.

٤- الدارمي.

٥- الشافعي، وإليك كلامهم:

قال البيهقي -رَحمَهُ اللهُ- في «سننه» (٨٠/٢): أخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ، أنبأنا أبو الحَسن العنبري، حدثنا عثمان بن سعيد الدارمي، ثنا أحمد بن يونس، ثنا أبو بكر النهشلي، فذكره.

قال عثمان الدارمي: فهذا قد روي من هذا الطريق الواهي عن علي. وقد روى عبد الرحمن بن هرمز الأعرج، عن عبيد الله، بن أبي رافع، عن علي: أنه رأى النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ يرفعهما... فذكر الحديث المتقدم.

ثم قال: فليس الظن بعلي - ﴿ أنه يختار فعله على فعل النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَـــى

<sup>(</sup>١) يعني عبيد الله بن أبي رافع المتقدم في حديث على -ه-، كان كاتبًا لعلى -ه-، وهو ثقة، أخرج له الجماعة.

<sup>(</sup>٢) ذكره أيضًا البخاري في «الكني» من «التاريخ الكبير» ص(٩).

آلِهِ وَسَلَّمَ، ولكن ليس أبو بكر النهشلي ممن يحتج بروايته، أو تثبت به سنة لم يأتِ هــــا غيره.

قال الزعفراني: قال الشافعي في القديم: ولا يثبت عن علي وابن مسعود، يعني: مــــا رووه عنهما ألهما كانا لا يرفعان. اهــــ

٦- الإمام أحمد قال في «العلل ومعرفة الرحال» (١٤٤/١): لم يروه عن عاصم غير
أبي بكر النهشلي أعلمه.

وقال عبد الله بن أحمد في «مسائل أبيه» ص (٧٥): قال أبي: ولم يروه عن عاصــم غير أبي بكر النهشلي أعلمه: كأنه أنكره. اهـــ

وقال أبو بكر بن المنذر في «الأوسط» (١٤٩/٣): فأما حديث علي الذي احتجوا به فقد ثبت عن علي عن النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أنه كان يرفع يديـــه إذا افتتح الصلاة، وإذا أراد أن يركع، وإذا رفع رأسه من الركوع. اهـــ

قلت: فعلم من هذا أن فعل النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وقوله وتقريره هو رفع الأيدي في المواضع الأربعة المذكورة، وهذا هو ما صح عنه بنقـــل جماعـــة مـــن الصحابة، منهم:

أمير المؤمنين - على إمام أهل البيت بعد النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَــلَّمَ- و لم يرو عن علي على - ولا أحد من أهل البيت بسند يصح أنه لم يرفع.

فعلم من هذا ألهم كانوا آخذين هذه السنة كغيرهم من أصحاب النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذ ألهم كانوا مجمعين على رفع الأيدي في الصلاة، وإليك ما نقل عنهم:

قال الإمام الشوكاني -رَحِمَهُ اللهُ- في «وبل الغمام» (٢٨٨/١): ونقل جماعة من الحفاظ أنه لم يقع الخلاف في ذلك -يعني رفع الأيدي في الصلاة -- بين الصحابة بل اتفقوا عليه. اهـ

وقال الإمام أبو بكر بن أبي شيبة في «مصنفه» (١/٢٣٥): -عدثنا معاذ بن معـاذ،

عن ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن الحسن قال: كان أصحاب رسول الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ يرفعون أيديهم إذا كبروا، وإذا ركعوا، وإذا رفعوا رؤسهم من الركوع، كأنما المراوح.

الأثر صحيح إلى الحسن.

وقال الإمام البخاري في «رفع اليدين» رقم (١٠-١٣): وقال الحسن وحميد بسن هلال: كان أصحاب رسول الله يرفعون أيديهم، فلم يستثن أحدًا من أصحاب السنبي صلًى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ أنه لم يرفع يديه، ويروى أيضًا عن عدة من أصحاب النبي صلًى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

وقال ص (١٢٩): وكذلك رويناه عن عدة من علماء مكة وأهل الحجاز والعراق والشام والبصرة واليمن، وعدة من أهل خراسان. ثم عدهم.

و لم يثبت عن أحد من أصحاب النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أنه لا يرفع يديه، وليس أسانيده أصح من رفع الأيدي. اه

وقال الإمام الصنعاني في «المسائل الثمان» ص (١٥) مقررًا أن هذا هو مذهب أهل البيت -بعد ذكره له من كتب الزيدية-: وهذا تعرف أن رفع اليدين عند التكبير مذهب رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّم، ومذهب أمير المؤمنين علي -الطَّيِّلاً-، ومذهب العابد الأوّاه على بن الحسين زين زين العابدين. فأي عذر لزيدي ترك رفع اليدين عند تكبيره للإحرام؟!!

وبعد هذا فلم يبقَ هناك عذر لأحد من المسلمين عامة، ومن يسمّى بالزيدية خاصة أن يترك رفع الأيدي في الصلاة، فقد تبيّن من الأحاديث السابقة والنقولات السالفة أن ذلك سنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، وتبعه على ذلك سائر أصحابه، منهم: أهل بيته رضوان الله عليهم.

## مذهب أهل البيت في التأمين

قال الإمام ابن ماجه -رَحمَهُ الله - برقم (٨٥٤): حَدَّنَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّنَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّنَنَا حُمَيْدُ بْنُ عَبْد الرَّحْمَنِ، حَدَّنَنَا ابْنُ أَبِي لَيْلَى، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ كُهَيْلٍ، عَنْ حُجَيَّةَ بُسِنِ عَدِيٍّ، عَنْ عَلَيْ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَمَ إِذَا عَدِيٍّ، عَنْ عَلَيْ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَمَ إِذَا عَدِيٍّ، عَنْ عَلَيْ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَمَ إِذَا قَالَ: ﴿ وَلَا آلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] قَالَ: «آمينَ».

الحديث رجاله ثقات غير ابن أبي ليلى وهو: محمد، وفيه كلام، ومن تعديله قول أبي حاتم فيه: محله الصدق. وقال الحافظ في «التقريب» جامعًا لما تقرر من الكلام فيه: صدوق سيء الحفظ.

وللحديث شواهد كثيرة (١) فإن لم يكن بما صحيحًا فهو حسن. وقد حسن إسناده الإمام المحدث محمد بن إبراهيم الوزير في «العواصم والقواصم» (١٨/٣).

فإذا صح هذا علمت أن علي بن أبي طالب - الله عنه أن ينقل سنة عن النبي صلًى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، ثم لا يعمل بها، أو يعمد إلى مخالفتها.

وإليك ما نقلته كتب الشيعة أنفسهم من قول على - الله-:

قال أحمد بن عيسى في «علوم آل الرسول»: المشهور بأمالي أحمد بن عيسى ص (١٢١): حدثنا عباد بن يعقوب، عن إبراهيم بن العلاء، عن أبيه، عن عدي بن ثابت، عن أبي عبدالله الحدلي قال: صليت خلف على الفحر، فقرأ: بسم الله الرحمن السرحيم، فلما قال: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] قال: آمين...

إلخ

<sup>(</sup>۱) منها ما تقدم ص(۲۳-۲۷)، وكذا انظر «رياض الجنة» لشيخنا -رَحِمَهُ الله- ص(٤٣-٥٦)، وكذا تحقيق «العواصم والقواصم» بتحقيق شعيب (١٧/٣-٢١).

ولذا قال الإمام المطلع على حقائق ما يسمى بالمذهب الزيدي، وهـو محمـد بـن إبراهيم بن الوزير في كتابه «العواصم والقواصم» (٢٠/٣): وذكر الحاكم أنه جمعه في باب مفرد، ولم يعارض بحديث واحد، لا صحيح ولا ضعيف، لا من رواية أهل البيت، ولا شيعتهم، ولا أهل الحديث. اهــ

وعلى هذا نتحدى أحدًا يأتينا بأثر يصح عن أحد من أهل البيت في عدم التأمين في الصلاة، أو عن أحد من غير أهل البيت، فإن الإجماع قائم على ذلك بين الصحابة وبين التابعين، وتابعيهم وهلم حرَّا، ولم يؤثر خلاف في ذلك.

قال الإمام زين الدين أبو الفضل العراقي في «طرح التثريب في شـــرح التقريـــب» (٧/٢) وهو يسرد فوائد حديث أبي هريرة في التأمين: الفائدة السابعة:

فيه رد على الإمامية في دعواهم أن التأمين في الصلاة مبطل لها، وهـــم في ذلـــك خارقون لإجماع السلف والخلف، ولا حجة لهم في ذلك، لا صحيحة ولا سقيمة. اهـ

وقال أبو عمر بن عبد البر رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في كتابه «التمهيد» (١٠/٧): وقد أجمع العلماء على ألَّا تأمين في شيء من قراءة الصلاة إلا عند خاتمة فاتحة الكتاب، ولم يختلفوا في معنى ما ذكرنا. اه<sup>(١)</sup>

وقال القرطبي في «المفهم في شرح صحيح مسلم»: وقد اتفقوا على أن الفرد يؤمن مطلقًا، والإمام والمأموم فيما يسران فيه يؤمنان. اه<sup>(٢)</sup>

ومما يؤكد هذا الإجماع ما كان عليه الصحابة من الجهر بالتأمين، تأسيًا بالنبي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم، وبمن يؤمهم في الصلاة من الصحابة رضوان الله عليهم.

<sup>(</sup>١) لم ينقله صاحب «الإجماعات» لابن عبد البر، فليظف.

<sup>(</sup>۲) انظر «طرح التثریب» (۲۰۸/۲).

ومن المعلوم: أن أهل البيت إما أن يكون أئمة الناس، أو من المأمومين المشاركين في التأمين الذي كان يسمع له لجة، وإليك بيان ذلك:

قال الإمام عبد الرزاق رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «مصنفه» (٩٦/٢-٩٧): عن ابن حريج، عن عطاء قال: قلت له: أكان ابن الزبير يؤمن على إثر أم القرآن؟ قال: نعم، ويـــؤمن من وراءه حتى إن للمسجد لجة. ثم قال: إنما آمين دعاء.

وكان أبو هريرة يدخل المسجد، وقد قام الإمام قبله: فيقول: لا تسبقني بآمين. وعلقه البخاري في «صحيحه».

وروى أيضًا عن ابن حريج قال: قلت لعطاء: آمين، قال: لا أدعها أبدًا. قال: إثر أم القرآن في المكتوبة والتطوع. قال: ولقد كنت أسمع الأئمة يقولون على إثر أم القرآن: آمين، هم أنفسهم ومن ورائهم، حتى إن للمسجد لجة. وإسنادهما صحيح.

# مذهب أهل البيت في وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة

أحي المسلم قد تقدم لك ذكر الأدلة على الرفع والتأمين ووضع اليمني على اليسرى في الصلاة، ثم تثنية ذلك بنقل مذهب أهل البيت في هذه المسائل الثلاث، بل وإجماعات المسلمين على ذلك، والآن ننقل إليك مذهب أهل البيت في وضع اليمني على اليسرى في الصلاة.

ومعلوم لدى الجميع أن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ هو إمام المسلمين ووالد أهل البيت رضوان الله عليهم، وقد ثبت الأدلة وتواترت في هـذه المسائل بالنقـل الصحيح عنه صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ بالعمل بهذه السنن التي أهملها كثير ممـن يدعي محبة أهل البيت كذبًا وزورًا. ﴿ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف:٥].

ويزعمون التشيع لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب - ومحبته، فإن كان كلف فاليك ما نقله في هذه السنة التي من عمل بها كأنما خرج في نظرهم من ديانة الإسلام وانتحل غيره، وأصبح عرضه محل القدح ومناط العداوة:

أُولًا: مَا نَقَلُهُ عَلَيْ بِنَ أَبِي طَالَبِ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ:

١- قال الإمام أبو داود (١) -رَحمة الله- رقم (٧٥٦): حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مَحْبُوب،
حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ غِيَات، عَنْ عَبْد الرَّحْمَنِ بْنِ إِسْحَق، عَنْ زِيَادِ بْنِ زَيْد، عَنْ أَبِي،
جُحَيْفةَ: أَنَّ عَليًّا - عَلَيْهُ - قَالَ: مِنْ السُّنَّة وَضِعُ الكف على الكف في الصَّلَاة.

أخرجه ابن أبي شيبة (٣٩١/١)، وعبد الله بن أحمد في «زوائد المسند» (١١٠/١)، والبيهقي في «السنن» (٣١/١)، وابن المنذر في «الأوسط» (٩٤/٣)، وابن الجوزي في «تحقيق مسائل الخسلاف» (٣٩٩/١)، والضياء المقدسي في «المحتسارة» (٣٨٦-٣٨٦).

<sup>(</sup>١) تقدم لك مكانة أبي داود عند الزيدية ص(٣٦) [حاشية].

والأثر فيه عبد الرحمن بن إسحاق، وهو أبو شيبة الواسطي: ضعيف حدًا. وزياد بن زيد: مجهول. وأبو ححيفة وهو: وهب بن عبد الله السوائي.

وله مخرج آخر عند الدارقطني (١٨٦/١)، والبيهقي (٣١/٢) من طريق عبد الرحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن على - الله به.

والنعمان بن سعد، ذكره ابن حبان في «الثقات» (٤٧٢/٥) وقال: روى عنه ابنـــه أيوب وعبد الرحمن بن إسحاق. اه

ومتن الأثر حسن بشواهده (۱) الآتي ذكرها، عدا قوله: «تحت السرة» فتعتبر ضعيفه ؛ لأنه تفرد بما عبد الرحمن بن إسحاق وهو لا يعتبر به.

قال البيهقي في «تمذيب السنن» (٣٤٠/٢): وروينا عن علي - أنه قال في الآية: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَرْ﴾ [الكوثر:٢]

وضع يده اليمني على يده اليسرى على صدره.

والذي روى عنه «تحت السرة» لم يثبت إسناده، تفرد به عبد الرحمن بن إســحاق الواسطى، وهو متروك.

٢- في المسند المنسوب إلى زيد ص (١٨٣) قال عمرو بن حالد الواسطي: حدثنا زيد بن علي، عن أبيه، عن حده، عن علي -الطّيّلاً- قال: ثلاث من أحداق الأنبياء صلوات الله عليهم: تعجيل الإفطار، وتأخير السحور، ووضع الأكف على الأكف تحت السرة.

قال صاحب «الروض النضير» (١٥/٣) عند شرحه لهذا الحديث: في قسم الأفعال من «جمع الجوامع» في مسند علي -الطيخ ما لفظه عن علي: (تلاث من أحلاق الأنبياء: تعجيل الإفطار، وتأخير السحور، ووضع الأكف على الأكف تحت السرة في الصلاة).

أحرجه ابن شاهين وأبو محمد الإبراهيمي في كتاب «الصلاة»، وأبو القاسم ابن

<sup>(</sup>١) تقدم بعضها، وانظر ما سيأتي إن شاء الله ص(٧٠-٧٤).

مندة في «الخشوع». وأخرجه محمد بن منصور في «الأمالي». اه المراد.

قال شيخنا المحدث العلامة مقبل بن هادي -رَحِمَهُ الله - في «رياض الجنه» ص (١٢١-١٢١): لا يثبت الحديث بهذا السند؛ لأنه من طريق عمرو بن خالد الواسطي، وهو كذاب، يرويه عنه إبراهيم بن الزبرقان، وفيه كلام، يرويه عن إبراهيم نصر بن مزاحم، وكان زائعًا عن الحق، وقد كذب كما في «الميزان». اه

قلت: وهذه العلة في جميع أحاديث المسند، لا في هذا الحديث بعينه، فإما أن يقولوا: هو مقبول عندنا بعجره وبجره، وهذا الحديث هو أحد الأحاديث التي فيه، ويلزمهم العمل به. وإما أن يردوا هذا الحديث بهذه العلة، ومعنى ذلك رد جميع المسند، وإن كان هذا هو الأحرى به؛ لأنه موضوع على زيد بن علي رَحِمَهُ اللهُ، إلا ألهم لا يستطيعون ذلك، فلزمهم العمل بهذه السنة.

وهذا الكتاب الذي هو «المحموع» المنسوب إلى زيد بن على -رَحمَهُ الله له ليسق على حرَحمَهُ الله له ليسق على حاله الذي صنفه عليه عمرو بن حالد الواسطي، فقد حرفته الشيعة - وهم أهسل لذلك- وإليك ما قاله العلامة يجيى بن الحسين المتوكل، أحد علماء الزيدية في «بحجسة الزمن» في ترجمة «يجيى بن الحسين بن المؤيد»:

(... وطمس -يعني: المؤيد- من «مجموع الفقه الكبير» -يعني المجموع المنسوب إلى زيد- بعض مسائله مثل مسألة إمامة قريش، وما ذكره في الأصول، وذمـــه للقدريـــة، وإثبات المشيئة لله، وغير ذلك، فلا حول ولا قوة إلا بالله. اهــــ

وقال الإمام الشوكاني في «البدر الطالع» (بحلد۲/جزء۱/۳۳۰) في ترجمــة المؤيــد السابق ذكره: ورأيت بخط السيد يجيى بن الحسين المذكور قبله -يعني صاحب «بححــة الزمن» - أن صاحب الترجمة -المؤيد- تواطأ هو وتلامذته على حذف أبــواب مــن «مجموع زيد بن علي» وهي ما فيه ذكر الرفع والضم والتأمين، ونحو ذلك.

ثم حعلوا نسخًا وبثوها في الناس، وهذا أمر عظيم، وحناية كبيرة، وفي ذلك دلالسة على مزيد الجهل وفرط التعصب، وهذه النسخة التي بثوها في الناس موجودة الآن، فلاحول ولا قوة إلا بالله.

وهمذا تعلم أن في «المجموع» أحاديث الرفع والضم والتأمين، وإنما حذفها أولئك تعمية وتلبيسًا على الناس، وحيانة شنعاء للمذهب وصاحبه الذي ينتسبون إليه، والله من ورائهم محيط، ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله.

## ثانيًا: ما جاء عن علي را من فعله

۱- قال الإمام ابن أبي شيبة في «المصنف» (۱/ ۳۹): حدثنا وكيع، حدثنا عبد السلام بن شداد الحريري أبو طالوت، حدثنا غزوان بن حرير الضبي، عن أبيه قال: كان علي إذا قام في الصلاة وضع يمينه على رسغ يساره، ولا يزال كذلك حتى يركع متى ما ركع، إلا أن يصلح ثوبه أو يحك حسده.

ورواه وكيع في «كتابه» كما في «فتح الباري» لابن رجب (٢٨٣/٩)، وأخرجه أبو داود رقم (٧٥٧). وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٢٩/١-٣٠) وقال: أخبرنا أبو الحسين بن بشران، حدثنا جعفر بن محمد الأنصاري بن نصير الخلدي املاء، حدثنا إبراهيم بن عبد الله بن مسلم، حدثنا مسلم بن إبراهيم، حدثنا عبد السلام بسن أبي حازم، حدثنا غزوان بن حرير، عن أبيه: أنه كان شديد اللزوم لعلي بن أبي طالب

قال: كان على على على الله الله الصلاة فكر ضرب بيده السيمني على رسعه الأيسر، فلا يزال كذلك حتى يركع، إلا أن يحك حلدًا أو يصلح ثوبه، فإذا سلم، سلم عن يمينه -سلام عليكم- ثم يلتفت عن يساره فيحرك شفتيه، فلا تدري ما يقول، ثم يقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، لا حول ولا وقوة إلا بالله، لا نعبد إلا إياه، ثم يقبل على القوم بوجهه، فلا يبالي عن يمينه انصرف أو عن شماله.

قال البيهقى: هذا سند حسن. اه

وقال شيخنا -رَحِمَــهُ اللهُ- في «ريــاض الجنـــة» ص (١٢٤): غـــزوان وأبـــوه مستورا حال، يصلح حديثهما في الشواهد والمتابعات، فالحديث حسن لغيره. اه

قلت: هو كما قال حسن.

ورواه أيضًا البخاري في «التاريخ» (٢١١/٢)، والمسزي في «تهسذيب الكمسال» (٩٩/٢٣).

٢- قال الإمام ابن حرير الطبري في «تفسيره» (٢٥١/٢٤): حدثني عبد الرحمن بن الأسود الطفاوي، حدثنا محمد بن ربيعة قال: حدثني يزيد بن أبي زياد بن أبي الجعد، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظهير، عن علي حرفه في قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحُرْ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليمين على الشمال في الصلاة.

حدثنا ابن بشار قال: حدثنا عبد الرحمن قال: حدثنا حماد بن سلمة، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظبيان، عن أبيه، عن على وصلى الحدري، عن عقبة بن ظبيان، عن أبيه، عن على وصلى الله في الصلاة.

حدثنا ابن حميد قال: حدثنا مهران، عن حماد بن سلمة، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظهير، عن أبيه، عن علي علي - ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحُرْ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع يده اليمنى على وسط ساعده اليسرى، ثم وضعهما على صدره.

قال حدثنا أبو كريب قال: حدثنا وكيع، عن يزيد بن أبي زيد، عسن عاصم المحدري، عن عقبة بن ظهير، عن علمي - ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليمين على الشمال في الصلاة. اه ما أورده ابن حرير رَحمَهُ اللهُ.

#### تخريج هذا الأثر:

- ۱- أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٩٠/١).
  - ۲- أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (۲۹/۱)
    - ٣- أحرجه ابن المنذر في «الأوسط» (٩١/١).
- ٤- أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٣٧/٦)، فقال: قال موسى: حدثنا ماد بن سلمة، سمع عاصمًا الجحدري، عن أبيه، عن عقبة بن ظبيان، عن علي -

﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَٱلْحُرْ ﴾ [الكوثر: ٢] وضع يده اليمني على وسط ساعده على صدره.

وقال قتيبة، عن حميد بن عبد الرحمن، عن يزيد بن أبي الجعد، عن عاصم الجحدري، عن عقبة -من أصحاب علي- عن علي - وضعهما على الكرسوع. اه ٥- وأخرجه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣١٣/٦).

٦- وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٥٣٧/٢) قال: قوله عـــز وجـــل: ﴿ فُصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر:٢] فقد اختلف الصحابة في تأويلها، وأحسنها ما روى عن علي بن أبي طالب - الله عن أسنده. اهـــ

٧- الأثرم كما في «التميهد» (٧٨/٢٠). وعزاه السيوطي في «الدر المنشور» (٨٠٠٨) إلى:

٨- الدارقطني في «الأفراد».

٩- أبو الشيخ.

۱۰- ابن مردویه.

١١- الضياء المقدسي في «المحتارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما»
مسند علي (٢٩١/٣). ثم قال: وأخرجه أبو الشيخ والبيهقي في «سننه» عن أنس. اه
مخرج هذا الأثر هو:

\* عاصم وهو: ابن العجعاج أبو مجشر الجحدري، نقل ابن أبي حـــاتم في «الجــرح والتعديل» (٣٢٩/٦) عن يحيى بن معين أنه قال: إنه ثقة.

\* وعقبة بن ظبيان، ويقال: ابن ظهير، قال ابن أبي حاتم (٣١٣/٦): روى عن علي روى عنه عاصم الجحدري عن أبيه عنه. اه قلت: وذكره ابن حبان في «الثقات» (٢٢٧/٥). وقد تقدم لك قول البخاري في «تاريخه» وتبيينه لعين هذا الرجل، بأنه من أصحاب على.

## ما ورد عن ابن عباس في وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة أولاً: ما روى عنه مرفوعًا

قال الإمام ابن حبان رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى (٦٧/٥) «الإحسان»: أخبرنا الحسن بن سفيان قال: حدثنا حرملة بن يجيى قال: حدثنا ابن وهب قال: أخبرنا عمرو بن الحارث: أنه سمع عطاء بن أبي رباح يحدث عن ابن عباس: أن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قال:

«إنا معشر الأنبياء أمرنا أن نؤخر سحورنا، ونعجل فطرنا، وأن نمسك بأيماننا على شمائلنا في الصلاة».

قال أبو حاتم - عله -: سمع هذا الخبر ابن وهب عن عمرو بن الحارث وطلحة بن عمر عن عطاء بن أبي رباح. اهـــ

## تخريج الحديث:

۱- أخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (١١/٤٨٥).

۲- الضياء في «المختارة» (۲۰۹/۱۱) رقم (۲۰۰) و (۲/۱۱) رقم (۲۷).

وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠٥/٣) وقال: رواه الطـــبراني ورجالـــه رحــــال الصحيح. اهـ

قلت: نعم، رحاله رحال مسلم، وظاهر سنده الصحة. هذا عند ابن حبان. وأما الطريق التي أخرجها الطبراني (١٠٨٥١) فقال: حدثنا العباس بن محمد المحاشعي الأصبهاني، حدثنا محمد بن أبي يعقوب الكرماني، حدثنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن طاووس، عن ابن عباس، عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ قال:

«إنا معاشر الأنبياء أمرنا أن نعجل الإفطار، وأن نؤخر السحور، وأن نضرب بأيماننا على شمائلنا».

وهو من هذا الوجه عند الضياء في «المختـارة» (٥٦/١١) رقـم (٤٧)، وهـي

صحيحة، رجال السند رجال البخاري.

وأخرج الحديث الدارقطني (٢٨٤/١)، والطيالسي (٢٦٥٢)، والبيهقسي (٢٣٨/٤) من طريق طلحة بن عمرو بن عثمان الحضرمي، عن عطاء، عن ابن عباس.

وطلحة بن عمرو ضعيف، لكن في الطريقين المتقدميين غنية عنه، والحمد لله وحده. ثانيًا: ما ورد عنه عليه- موقوفًا

قال ابن عبد البر في «التمهيد» (٧٨/٢٠): وقال الأثرم: وحدثنا العباس بن الوليد قال: حدثنا أبو رجاء الكفي، حدثني عمرو بن مالك، عن أبي الجوزاء، عن عبد الله بن عباس ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليمني على الشمال في الصلاة.

#### تخريج هذا الأثر:

۱- البيهقي في «سننه» (۳۱/۲)، وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (۸/ ٢٥٠) إلى:

٢- ابن أبي حاتم.

٣- ابن شاهين في «المسند».

٤- ابن مردويه.

رجال إسناده:

- \* العباس هو: ابن الوليد بن مزيد: ثقة. وأبو رجاء هو: روح بن المسيب<sup>(۱)</sup> الكليي، قال ابن معين: صويلح. وقال أبو حاتم: هو صالح ليس بالقوي.
- \* عمرو بن مالك هو: النكري، وثقه ابن معين، وذكره ابن حبان في «الثقات» قال: يعتبر حديثه من غير رواية ابنه عنه، لذا وثقه الذهبي.
  - \* أبو الجوزاء هو: أوس بن عبد الله، ثقة من رجال الجماعة.

وللأثر طريق أحرى:

<sup>(</sup>١) ترجمته في «الجرح والتعديل» (٤٩٧/٣)، و«لسان الميزان».

۲- قال الإمام ابن حرير الطبري في «تفسيره» (٢٥١/٦٥-٢٥٦): حدثني عبد الرحمن بن الأسود الطفاوي، حدثنا محمد بن ربيعة قال: حدثني يزيد بن أبي زياد بن أبي الجعد، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظهير، عن علي حرف في قول. ﴿ فَصَلِ لِرَبِّكَ وَٱخْرُ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليمين على الشمال في الصلاة.

حدثنا ابن بشار قال: حدثنا عبد الرحمن قال: حدثنا حماد بن سلمة، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظبيان، عن أبيه، عن علمي علمه ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱثْخَرْ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليد على اليد في الصلاة.

حدثنا ابن حميد قال: حدثنا مهران، عن حماد بن سلمة، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظهير، عن أبيه، عن على حق ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحُرْ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع يده اليمنى على وسط ساعده اليسرى، ثم وضعهما على صدره.

قال حدثنا أبو كريب قال: حدثنا وكيع، عن يزيد بن أبي زياد، عن عاصم الجحدري، عن عقبة بن ظهير، عن علي - ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر:٢] قال: وضع اليمين على الشمال في الصلاة. اه ما أورده ابن جرير رَحمَهُ اللهُ.

## تخريج هذا الأثر:

- ۱- أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (۹۰/۱).
  - ۲- أحرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (۲۹/۱)
    - ٣- أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» (٩١/١).

٤- أحرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٣٧/٦)، فقال: قال موسى: حدثنا حماد بن سلمة، سمع عاصمًا الجحدري، عن أبيه، عن عقبة بن ظبيان، عن على على حماد فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱحَدِّ الكوثر:٢] وضع يده اليمنى على وسط ساعده على صدره.

وقال قتيبة، عن حميد بن عبد الرحمن، عن يزيد بن أبي الجعد، عن عاصم الححدري، عن

عقبة -من أصحاب على- عن على - وضعهما على الكرسوع. اه

٥- وأخرجه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣١٣/٦).

٦- وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٥٣٧/٢) قال: قوله عـــز وجـــل: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحُرْ ﴾ [الكوثر:٢] فقد اختلف الصحابة في تأويلها، وأحسنها ما روى عن علي بن أبي طالب - الله عنها أسنده. اهـ

٧- الأثرم كما في «التميهد» (٧٨/٢٠). وعزاه السيوطي في «الدر المنشور» (٦٥٠/٨) إلى:

٨- الدارقطني في «الأفراد».

٩- أبو الشيخ.

۱۰ - ابن مردویه.

١١- الضياء المقدسي في «المحتارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما»
مسند علي (٢٩١/٣). ثم قال: وأخرجه أبو الشيخ والبيهقي في «سننه» عن أنس. اهـ

مخرج هذا الأثر هو:

- \* عاصم وهو: ابن العجعاج أبو مجشر الجحدري، نقل ابن أبي حــــاتم في «الجـــرح والتعديل» (٣٢٩/٦) عن يحيى بن معين أنه قال: إنه ثقة.
- \* وعقبة بن ظبيان، ويقال: ابن ظهير، قال ابن أبي حاتم: ورى عن على روى عنه عاصم الححدري عن أبيه عنه. اه قلت: وذكره ابن حبان في «الثقات» (٢٢٧/٥). وقد تقدم لك قول البخاري في «تاريخه» وتبيينه لعين هذا الرجل، بأنه من أصحاب علي.

## بقية أهل البيت يذهبون إلى هذا ١١١

أما بقية أهل البيت فهم يذهبون إلى ما شرعه مربيهم ووالدهم الأكبر محمد بن عبد الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، وقد تبين لك ذلك من الأدلة السابقة.

وكذلك يذهبون إلى ما ذهب إليه والدهم وإمامهم بعد رسول الله صلَّى الله عَلَيْــه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ، على بن أبي طالب كما تقدم لك النقل عنه بالأسانيد المحتج بها عنـــد أهل العلم، ولم ينقل خلاف ذلك عنه لا صحيح ولا سقيم.

فبعيد حدًا أن الحسن أو الحسين أو غيرهما من أهل البيت يجسرون على مخالفة حدهم رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، وكذلك والدهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، ونحن نقطع بهذا، ومستندناً في ذلك الإجماع، وعدم نقل الخلاف عنهم.

## وإليك ما نقل من الإجماع في هذا الباب:

1- قال الإمام البغوي رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في «شرح السنة» (٣٢/٣-٣٣): باب «وضع اليمين على الشمال في الصلاة» -ثم سرد بعض الأحاديث المرفوعة الدالة على ما ترجم له، ثم قال-: والعمل على هذا عند عامة أهل العلم من الصحابة فمن بعدهم، لا يرون إرسال اليدين. اهــــ

٢- قال الإمام الترمذي -رَحِمَهُ الله- في «سننه» (٣٢/٢) بعد ذكر بعض الأحاديث في هذا الباب: والعمل على هذا عند أهل العلم من أصحاب النبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ والتابعين ومن بعدهم يرون أن يضع الرجل يمينه على شماله في الصلاة. رأى بعضهم أن يضعهما تحت السرة، وكل واسع عندهم. اه

٣- قال الإمام الوزير أبو المظفر بن هبيرة في كتابه «الإفصاح عن معاني الصحاح» قسم العبادات ص (٢٧٠): وأجمعوا على أنه يسن وضع اليمين على الشمال في الصلاة إلا في إحدى الروايتين عن مالك، فإنه قال: لا يسن بل هو مباح، والآخر عنه ههو

مسنون، كمذهب الجماعة. اه(١)

٤- وقال أبو عمر بن عبد البر -رَحمَــهُ الله- في «التمهيــد» (٧٤/٢٠): لم
تختلف الآثار عن النبي صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ في هذا الباب، ولا أعلم عن أحد
من الصحابة في ذلك خلافًا، إلا شيء روى عن ابن الزبير (٢)، وقد روي عنه خلافه. اه

وقال ابن عبد البر في «التمهيد» (٧٦/٢٠): (قد ذكرنا أن الصحابة لم يرو عن أحد منهم في هذا الباب، خلاف ما جاء عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ فيه. (ثم ذكر بعض الآثار عن التابعين). (ثم قال: وليس بخلاف؛ لأنه لا يثبت عن واحد منهم كراهية، ولو ثبت ذلك ما كانت فيه حجة، لأن الحجة في السنة لمن اتبعها، ومن حالفها محجوج بما، ولاسيما سنة لم يثبت عن واحد من الصحابة خلافها. اه

قلت: فماذا بعد انعقاد إجماع الصحابة وعدم ذكر المحالف من أهل البيت ولا من غيرهم، إلا الاتباع والأحذ بهذه السنة، التي لا يصح فيها خلاف. والله الموفق لمن شاء من عباده.

<sup>(</sup>١) قلت: والرواية الثانية هي الراجحة، وهي التي عليها العمل، والأولى تعتبر شاذة، كما سيأتي بيان ذلك إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) الذي روي عن ابن الزبير لا يصح، كما سيأتي بيانه إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تفصيل القول عنهم، إن شاء الله.

## ما ورد عن ابن الزبير في الإرسال

قلت: نعم، روي عن ابن الزبير وضع اليمني على اليسرى، وروي عنه الإرسال، ونطرح كلتا الروايتين على مائدة البحث والتحقيق.

## أولاً: ما روي عنه في الإرسال

قال ابن أبي شيبة (٣٩١/١): حدثنا يزيد بن إبراهيم قال: سمعت عمرو بن دينار قال: كان ابن الزبير إذا صلى يرسل يديه. اه

قلت: فيه عمرو بن دينار أبو يجيى البصري، قهرمان آل الزبير. قال ابن معين: لا شيء، وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث، وعامة حديثه منكر. وقال أبو زرعة: واهيى الحديث (۱). وقال البحاري: فيه نظر (۲). اهي

فهل على مثل هذا الرجل يعتمد لمخالفة سنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِــهِ وَسَلَّمَ؟! لا فهو واهي الحديث، فالأثر لا يصح عن ابن الزبير.

## ثانيًا: ما روي عنه من وضع اليمني على اليسري

قال الإمام أبو داود (٧٥٤): حَدَّثَنَا نَصْرُ بْنُ عَلِيٍّ، أَخْبَرَنَا أَبُو أَحْمَدَ، عَنْ العَلَاءِ بْنِ صَالِح، عَنْ زُرْعَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ الزَّبَيْرِ يَقُولُ: (صَـفُّ القَـدَمَيْنِ، وَوَضْعُ اليَدِ عَلَى اليَد مِنْ السُّنَّة).

#### رجال السند:

- \* نصر بن علي هو: الجهضمي ثقة ثبت من رحال الجماعة.
- \* أبو أحمد هو: محمد بن عبد الله الزبيري ثقة ثبت من رحال الحماعة أيضًا.
- \* العلاء بن صالح هو: التيمي وثقه ابن معين وأبو داود والفسوي وابسن نمسير

<sup>(</sup>۱) انظر «الجرح والتعديل» (۲/۲۳).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ البخاري الكبير» (٣٢٩/٦).

والعجلي، وقال أبو زرعة وأبو حاتم: لا بأس به، وذكره ابن حبان في «الثقات»، وقال الذهبي في «الكاشف»: ثقة يغرب.

\* زرعة بن عبد الرحمن هو: الكوفي روى عنه العلاء بن صالح ومالك بن مغــول، وذكره ابن حبان في «الثقات»، وقال الحافظ: مقبول.

خلاصته: أنه مستور الحال، ومعلوم ما لهذا الأثر من الشواهد المتكاثرة فهو<sup>(۱)</sup>: أثر حسن لغيره، والحمد لله.

وقد وصفه ابن عبدالبر كما سبق بأنه ثابت عن ابن الزبير، وأحرج هذا الأثر:

۱- البيهقي في «السنن» (۲۰/۲).

٢- الحافط المزي في «تمذيب الكمال» (٩٠٠/٩).

قلت: فمن هذا يتبين لك أن عبد الله بن الزبير كان يعمل بهـذه السنة ككافـة الصحابة على الله وَسَلَّمَ أَهَا سنة، ثم يعمد الصحابة على الله وَسَلَّمَ أَهَا سنة، ثم يعمد إلى مخالفتها، ذلك الأمر الجلل الذي لا يمكن أن يكون من ابن الزبير ولا من غيره مـن الصحابة رضوان الله عليهم. والله المستعان.

وقال ابن عبد البر -رَحِمَهُ اللهُ- في «التمهيد» (٧٦/٢٠): وقد ذكرنا أن الصحابة لم يروعن أحد منهم في هذا الباب خلاف لما جاء عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِــهِ وَسَلَّمَ فيه.

وقال أيضًا (٧٦/٢٠): وعلى هذا جمهور التابعين وأكثر فقهاء المسلمين من أهـــل الرأي والأثر. اه

قلت: قوله: «جمهور التابعين» إشارة إلى ما روي عن بعضهم من خلاف ذلك، (وهو ما روي عنهم من الإرسال)، وكذلك نطرح هذا على مائدة البحث والتحقيق والنظر، على أنه لو صح فلا يعتمد على مثل ذلك؛ لأنه مخالف لما صح عن النبي صلًى

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم عن على بن أبي طالب - الله-

الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، ولا حجة فيما سوى الكتاب والسنة.

#### ١-٢- الحسن وإبراهيم:

قال الإمام ابن أبي شيبة (٣٩١/١): حدثنا هشيم، عن يونس، عن الحسن. ومغيرة عن إبراهيم: أنهما كانا يرسلان أيديهما في الصلاة.

قلت: هشيم كثير التدليس، وقد عنعن هنا، فلا يقبل حيى يصرح بالتحديث. ومغيرة هو: ابن مقسم، كان يدلس ولاسيما عن إبراهيم، فلا يقبل حتى يصرح.

فالحاصل عدم ثبوت هذا الأثر عن الحسن وإبراهيم.

#### ٣- سعيد بن المسيب

قال ابن أبي شيبة (٣٩١/١): حدثنا عمر بن هارون عن عبد الله بن يزيد قال: مــــا رأيت ابن المسيب قابضًا يمينه في الصلاة، كان يرسلها.

قلت: عمر بن هارون هو: البلخي، قال ابن معين: كذاب خبيث. اهـــــ فكيــف يثبت بمثله حديث أو أثر.

#### ٤- سعيد بن جبير

قال ابن أبي شيبة (٣٩٢/١): حدثنا يجيى بن سعيد، عن عبد الله بن العيزار (١) قال: كنت أطوف مع سعيد بن جبير، فرأى رجلًا يصلي واضعًا إحدى يديه على الأخرى، هذه على هذه، فذهب ففرق بينهما.

على فرض صحته فقد قال الإمام ابن عبد البر في «التميهد» (٧٦/٢٠): هذا يحتمل أن يكون رأى يسرى يديه على يمينه فانتزعها، على نحو ما روي عن النبي صَـلًى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ أنه صنعه بابن مسعود.

وقد روي عن سعيد بن حبير ما يصحح هذا التأويل؛ لأنه ثبت عنه أنه كان يضع يده اليمنى على اليسرى في صلاته فوق السرة.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وصوابه: «عبيد الله بن العيزار» وهو مترجم في «الجرح والتعديل» (٥/ ٣٣).

ثم قال: فهذا ما رُوي -كذا بصيغة التمريض- عن بعض التابعين في هذا الباب، وليس بخلاف (١)؛ لأنه لا يثبت عن واحد منهم كراهته، ولو ثبت ذلك ما كان فيه حجة؛ لأن الحجة في السنة لمن اتبعها، ومن خالفها فهو محجوج بها، ولاسيما سنة لم يثبت عن واحد من الصحابة خلافها. اه

## وختامًا لهذا الباب

ننقل عن بعض علماء أهل البيت ما يبين أن هذا ما عليه أهل البيت منهم، وهو الإمام محمد بن إبراهيم الوزير، وهو من علماء أهل البيت المشهورين المرجوع السيهم عند الخلاف، والإمام الصنعاني والهادي بن الوزير.

١- قال في «العواصم والقواصم» (١٤/٣): وما علمت أنه روى أحد من أهل
البيت وشيعتهم حديثًا (٢) واحدًا في النهي عن وضع الكف على الكف في الصلاة. اهـ

وهذا أيضًا هو مذهب زيد بن على -رَحِمَهُ الله - كما نقل عنه عامـة أصـحابه، وسيأتي إن شاء الله في الفصل الخاص بالنقولات عن مذهب زيد.

وأتحدى أن يأتونا برواية ثابتة صحيحة مسندة إلى الإمام زيد أو غيره من أهل البيت المتقدمين بأن الإرسال مذهب لهم.

٢- الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني، وهو من أهل البيت ينتسب إلى عبد الله بن مرزة الذي ينتسب إلى على بن أبي طالب - الله على الله على بن أبي طالب - الله على الله على بن أبي طالب الله على الل

قال في «المسائل الثمان» ص (٢٥): والضم -يريد وضع اليمنى على اليسرى- هـو مذهب زيد بن علي وأحمد بن عيسى حفيده، قال في «البحر»: وقال زيد وأحمد بسن عيسى: إن وضع اليد على اليد بعد التكبيرة مشروع، واستوفى الهادي دليل هذا القول، وكان يذهب إليه، وقد عد رواته في «ضوء النهار» من عشرين طريقًا.

<sup>(</sup>١) هذا على فرض ثبوته، وقد تقدم لك بيان أسانيد ذلك أنه لا يثبت من ذلك شيء يخالف ما ثبت من السنة.

<sup>(</sup>٢) وهذا يدلك على وهاء الحديث السابق في عن المرتضى.

فإن كان مذهب زيد بن علي، تعين على من يدعي أنه زيدي المذهب أن يفعله في صلاته، وإلا فليس يزيدي. اه

۳- الهادي بن إبراهيم أخو محمد بن الوزير، وسيأتي نقل كلامه (۱)، وفيه إثبات أن
وضع اليمني على اليسرى من مذهب زيد، وقال به أعيان المذهب.

٤- محمد بن إبراهيم الوزير قرر ذلك في كتبه، منها «العواصم والقواصم» وصودم بسبب ذلك وعودي، ودافع عنه أخوه الهادي، وأثبت أن ذلك هو مذهب زيد.

٥- والعلماء من أهل البيت من أهل حوث في زمن الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني أثبتوا أن هذا هو مذهب زيد وأصحابه، ودافعوا عن الصنعاني، كما سيأتي كلامهم إن شاء الله(٢).

قال أبو الحسن: وبعد النقل من فعل النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ الواضــح الصحيح، وقوله الناصح الوضيح، وتقريره الحق المليح به «وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة» شهارًا ظهارًا بغير تلميح أو تلويح.

فيا من يدَّعون متابعة أهل البيت فهذا سيدهم وسيد الخلق أجمعين، هلا اقتديتم بـــه وبفعله وتقريره؟!! حتى تخرجوا وتسلموا من المخالفة لسنته صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِـــهِ وَسَلَّمَ في الدنيا والعذاب في الآخرة والتوبيخ.

- \* ويا من يدَّعون التشيع لعلي، وأن قوله الحق وغيره غير صحيح، فقد تقدم لكم النقولات الثابتة عنه من موقوف ومرفوع صريح، لا يردها إلا صاحب بدعة وهموى وفهم قبيح، فإنه إمام العترة وحيرهم بالنص الصحيح.
- \* وكذا تقدم لكم من موقوف ومرفوع عن حبر الأمة وإمام الأئمة ابن عباس ابن عم خير هذه الأمة، الذي كان من أعلم أهل عصره بالآثار الدقيقة والأمور المهمة.
- \* وكذا علم مما سبق أن التابعين كانوا عاملين بهذه السنة غير مخالفين ولا متساهلين

<sup>(</sup>١) سيأتي إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) سيأتي إن شاء الله.

ها، وفيهم ومنهم وعلى رأسهم أهل بيت النبوة، فلم يؤثر عن أحد منهم خلاف صحيح ولا ضعيف فيما نعلمه وتناقلته الأئمة في دواوين السنة، وإنما وحدت الأحاديث متواترة والأقوال ثابتة وكثيرة مدونة ومتناثرة، فبها أحذت الأمة وسارت عليها قاطبة وجمة.

\* فالعجب!! كل العجب ممن وصل بهم الحال من المبتدعة المتأخرين إلى التنفير عن هذه السنة، ورمي من عمل بها بكل عيب، بل زعموا بطلان صلاة من طبق هذه السنن، وبعضهم زعم عدم تزويجه، والعياذ بالله من الجهل.

وإنه لمن الغرائب أنها صارت في هذه الديار وفي هذه الأعصار عند بعض العامة ومن يشابحهم ممن يظن أنه قد ارتفع عن طبقتهم، من أعظم المنكرات، حتى إن المتمسك بها يصير في اعتقاد كثير من الجاهلين المخالفين لسنة سيد المرسلين في عداد الخارجين عسن الدين، المناصبين لأهل البيت المطهرين.

فترى الأخ يُعادي أحاه، والوالد يفارق ولده، إذا رآه يفعل واحدة منها -الضم، التأمين، الرفع- وكأنه صار متمسكًا بدين، ومنتقلًا إلى شريعة غير الشريعة التي كان عليها.

ولو رآه يزني، أو يشرب الخمر، أو يقتل النفس، أو يعق أحد والديه، أو يشهد الزور، أو يحلف الفحور، -أو يفني شبابه وأيامه ووقته في سماع آلة اللهو والطرب-، لم يجرِ بينه وبينه من العداوة ما يجري بينه وبينه بسبب التمسك بهذه السنن أو ببعضها، لا حرم هذه من علامات آخر الزمان، ودلائل حضور القيامة، وقرب الساعة، والله المستعان.

وأعجب من فعل العامة الجهلة وأغرب، سكوت علماء الدين وأئمة المسلمين عن الإنكار على من جعل المعروف منكرًا، والمنكر معروفًا، وتلاعب بالدين وبسنة سيد المرسلين. (١)

<sup>(</sup>١) وانظر «وبل الغمام» (١/٢٩٠-٢٩١).

# الفصل الثالث مذهب زيد وأثمم الزيديم



## مذهب الزيدية في رفع الأيدي في الصلاة

# في المسند المنسوب إلى زيد -رَحِمَهُ اللهُ-: باب استفتاح الصلاة

١- قال أبو خالد الواسطي: لما دخل زيد بن علي الكوفة استخفى في دار عبد الله بن الزبير الأسدي، فبلغ ذلك أبا حنيفة، فكلم معاوية بن إسحاق السلمي ونصر بن خزيمة وسعيد بن خثيم، حتى دخلوا على زيد بن علي، فقالوا: هذا رجل من فقهاء الكوفة.

فقال له زید: ما مفتاح الصلاة؟ وما افتتاحها؟ وما استفتاحها؟ وما تحریمها؟ ومـــا تحلیلها؟

قال: فقال أبو حنيفة: مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم، وافتتاح الصلاة التكبير؛ لأن النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كان إذا افتتح الصلاة كبر ورفع يديه...

فأعجب زيدًا ذلك منه. اه من «الروض النضير شرح مجمــوع الفقــه الكــبير» [ط٢: مكتبة المؤيدي].

٢- قال في كتاب «العلوم» الشهير بـ «أمالي الإمام أحمد بـن عيسـي»
١١/١): باب رفع اليدين في أول الصلاة.

وبه قال محمد: رأيت أحمد بن عيسى رفع يديه في أول الصلاة إلى أذنيه، واستقبل بحما القبلة، وفرج بين أصابعه.

وبه حدثنا إسماعيل بن إسحاق قال: صليت خلف أحمد بن عيسى فرفع يديه حين افتتح الصلاة، فكانت كفّاه بحيال وجهه، فلما أراد أن يركع رفع يديه نحوًا من رفعهما في افتتاح الصلاة، ثم كبر وركع، فلما رفع رأسه من الركوع رفع يديه مثل ذلك، مع قول سمع الله لمن حمده، ثم كبر وسحد، فصلى بنا كذلك حتى فرغ وسلم.

وبه قال: حدثني أحمد بن طاهر الدقي: أنه رأى أحمد بن عيسى يرفع يديه في كــــل رفع وخفض نحوًا من حديث إسماعيل. اه

٣- المهدي أحمد بن يجيى بن المرتضى المتوفي (٨٤٠هــ) حكى في كتابه «البحــر الزخار» (٢٤٠/١) في مسألة الرفع: (ز، م، عق، لي، ي، ث) -يعني ذهب زيد بــن علي والمؤيد بالله وعبد الرحمن بن أبي ليلى والإمام يجيى وســفيان الثـــوري إلى أنــه- يستحب -رفع الأيدي- للافتتاح، لقول علي -التَّلِيَّلاً- وعائشة كان يرفع الخبرين. (١)

\* وذهب (ش، عي، مد، حق، عك) -يعني: الشافعي والأوزاعي وأحمد بن حنبـــل وإسحاق بن راهوية ورواية عن مالك- يندب له ولكل ركوع رفع منه لا غير ذلـــك، لخبر عم -يعني حديث ابن عمر الذي في «الصحيحين»-.(٢)

\* وذهب (ز، ن، م، حص) يعني: زيد بن علي والناصر والمؤيد بالله وأبا حنيفة -بأنه يكون الرفع- إلى حذاء أذنيه، لحديث وائل بن حجر.

\* وذهب (ش، ك، مد، حق) يعني: الشافعي ومالك وأحمد بن حنبل وإسحاق بــن راهوية أن الرفع يكون إلى منكبيه لخبر البراء. (٣)

وعن قوم إلى الهامة لخبر (ره) يعني أبا هريرة حديث -رفع يديه مدًا- إلخ. اه المراد.

قلت: فهذا حكاية صاحب «البحر الزخار» الذي يعدونه من أوسم وأحسن كتبهم، يحكى عن:

١- زيد بن على -رَحِمَهُ اللهُ- وهو: إمام مذهبهم المُدَّعي.

٢- المؤيد بالله

<sup>(</sup>١) يريد خبر على المتقدم، أنه كان يرفع يديه في افتتاح الصلاة ثم لا يعود، وقد تقدم لك إعلال الأئمـــة وردهم لهذ الأثر، ورأيت ما صح عنه ﴿ الله عَلَمُ الله عَلمُ عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ الله عَلمُ الله عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ عَلمُ عَلمُ عَلمُ عَلمُ عَلمُ عَلمُ الله عَلمُ عَلم

<sup>(</sup>٢) قد تقدم.

<sup>(</sup>٣) حديث البراء هذا تقدم لك تضعيف الأئمة له، أضف إلى ذلك ما قاله المحقق الزيدي محمد بن يحيى هران في تخريجه لهذا من «البحر الزحار» قال بعد تخريجه: هذا الحديث ليس بصحيح.

٣- الإمام يحيى

٤- الناصر

وهؤلاء يعدون نجوم ما يسمى بالمذهب الزيدي، إن كانوا على ما يقولون، وإلا فليقولوا ليسوا من الزيدية!!!

وإليك ما نقله أيضًا:

٤- محمد بن يحيى بمران الصعدي، المتوفى سنة (٩٥٧هــ) في كتابه «جواهر الأحبار والآثار المستخرج من لجة البحر الزخار» (٢٤٠/١) «حاشية على البحر الزخار» عن ابن عمر قال: كان رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا قام إلى الصلاة رفع... إلى.

٥- عامة علماء حوث ما بين سنة (١١٠٠-١١٨١) في زمن الإمام محمد بن السماعيل الوزير عندما أرسل قضاة بني العنسي إلى أهل حوث بذكر مخالفات ابن الأمير، أي أنه عمل بالكتاب والسنة وترك التقليد، فقالوا في حواجم عليهم: وأراكم ما تنقمون منه إلا شرعية الرفع والضم والتأمين، وشرعية هذه معلومة من السنة الخيرة.

وقد قال بالرفع كثير من العلماء من أهل البيت وغيرهم، ذكر ذلك في «بيان بن مظفر» أنه لم يخالف فيه إلا الهادي وأبو العباس، والقاضي زيد، وظاهر كلامه أنه مذهب أهل البيت كافة من عُرفت أقواله واشتهرت تصانيفه.

وقد روى الرفع عن النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ خمسون صحابيًا من أكابر الصحابة، منهم: على بن أبي طالب - الله عَائشة عَائشة - رَضِيَ الله عَنْهَا-، وروى أن أبا حميد الساعدي في عشرة من أصحاب رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قال لهم:

أنا أعلمكم بصلاة رسول الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ... قال: كان رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا قام إلى الصلاة رفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه معتدلًا، ثم يقول: الله أكبر، فيرفع يديه، ثم يهوي إلى الأرض... إلى آحر الحديث.

فقالوا بعد أن أتم لهم الحديث: صدقت، هكذا كان يصلي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ دَليل على وَسَلَّمَ فتصديقهم له بصفة صلاة رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ دَليل على شرعية الرفع لقوله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «لن تَحتمع أميّ على ضلالة» (١). اها المراد

وسأذكر إن شاء الله هذا الجواب بكامله في ص (١٠٢) وما بعدها.

٦- قال العلامة الحسن بن أحمد الجلال المتوفى (١٠٨٤هــ) في كتابه «ضوء النهار المشرق على صفحات الأزهار» (٥٣٨/١) [ط: مكتبة غمضان لإحياء الثرات اليمني]:

وقال زيد، والمؤيد بالله، والإمام يحيى، وعن القاسم: رفع اليدين إلى حذاء الأذنين عند تكبيرة الافتتاح فقط، وهو مذهب أبي حنيفة والثوري وابن أبي ليلى. وقال أحمد وإسحاق والشافعي والأوزاعي وعن مالك يندب له، ولكل ركوع رفع أيضًا لهم جميعًا ما في «الصحيحين» وغيرهما من حديث ابن عمر حظه كان رسول الله صلَّى الله عَليه وعَلَى آلِه وَسَلَّم يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة، وإذا كبر للركوع، وإذا رفع رأسه من الركوع.

زاد البيهقي «فما زالت تلك صلاته حتى لقي الله عز وحل، وعمل به من أئمتنا --يعني أئمة الزيدية-.

- \* الحسن بن يحيى
- \* ومحمد بن منصور
- \* وأحمد بن عيسى

وفي الباب: عن مالك بن الحويرث متفق عليه، وعن عليي الطَّيِّلا عند أبي داود والترمذي وصححه أحمد فيما حكاه الخلال. اهد المراد

<sup>(</sup>١) لفظه: «لا تجتمع ..» والحديث أخرجه الترمذي (٢١٦٧) من حديث ابن عمر، وله شهدان من حديث ابن عمر، وله شهدان من حديث ابن عباس وأسامة بن شريك، هما قواه الإمام الألباني في تعليقه على «هداية الرواة» تحت رقم (١٧١)، و«ظلال الجنة» (٨١-٨٤)، وهكذا شيخنا مقبل في «الصحيح المسند»، وهو كما قالا.

٧- وقال الإمام الصنعاني في «المسائل الثمان» ص (٢٠-٢٣):

السؤال الأول: رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام؟

والجواب: أنه ذهب إلى رفعهما عندها إمام المذهب الشريف زيد بن علي -الطَّيْكِلاً-، فإنه قال في «المجموع الشريف» باب: التكبيرة في الصلاة:

قال أبو خالد: حدثني زيد بن على، عن أبيه، عن حده، عن على الطَّيْلاً- أنه كان يرفع يديه في التكبيرة الأولى إلى فروع أذنيه.

وفي «المجموع الشريف» أيضًا: أنه دخل أبو حنيفة على زيد بن على وهو بالكوفة، فقال له زيد بن على: ما مفتاح الصلاة؟ وما افتتاحها؟

فقال له أبو حنيفة: مفتاح الصلاة الطهور، وافتتاح الصلاة التكبير، واستفتاحها هو: «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى حدك، ولا إله غيرك» لأنه روي عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ أنه كان إذا افتتح الصلاة. قال ذلك. فأعجب زيدًا ذلك منه. انتهى بلفظ «المحموع».

وإعجاب زيد بكلام أبي حنيفة تصديق منه لما قاله، ورواه عن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ، وبهذا تعرف أن رفع اليدين عند التكبير:

- \* مذهب رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ.
  - \* ومذهب أمير المؤمنين على -الطَّيْكُا-.
  - \* ومذهب الحسين السبط شهيد كربلاء.
- \* ومذهب العابد الأواه على بن الحسين زين العابدين.
  - \* ومذهب الإمام زيد بن علي -الطَّيِّلاً-.

فأي عذر لزيدي ترك رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام؟!!

فإن هذا ليس بزيدي، إذ الزيدي من يتابع زيد بن على الطَّيِّة -، وهذا قد حالفه في أعظم العبادات، وهي الصلاة في أول عمل فيها، فهذا نصه في «مجموعه» الذي أعرض

عنه أتباعه، ومن يزعم أنه يعتزي إليه، ولقد صدق والدي -قدس الله روحــه- حيــث قال:

ويقولون همم زيديسة وهم عن همه في معزل

وفي «الجامع الكافي» تأليف الشريف أبي عبدالله محمد بن عبد الرحمن العلوي في فقه الزيدية، جمع فيه مذهب أحمد بن عيسى بن زيد بن على والقاسم بن إبراهيم الرسي حد سادات الهدوية والحمزوية والقاسمية، والحسن بن يحيى ومحمد بن منصور، وهو من أجل كتب الزيدية قدرًا، وأنبلها ذكرًا، وأكثرها استدلالًا، وأوسعها لهم قولًا.

والذين في الوجود في هذه الأعصار لا يعرفون له اسمًا ولا أكثرهم رأوا له حجمًا، وأضاعوا بجهلهم له علمًا جمًا من علوم آل محمد، وممن عليهم يعتمد، وليتهم عرفوه واعتمدوه لكان لهم ذخرًا، وأعلى لهم قدرًا، وأرفع عند من يخالفهم ذكرًا، فإنه قال: (١)

مسألة: صفة رفع اليدين عند التكبيرة الأولى. قال أحمد بن عيسى بن زيد -الكيلاً-والقاسم يعني ابن إبراهيم الرسي والحسن بن يحيى، ومحمد بن زيد بن منصور:

ومن السنة أن يرفع الرجل يديه في التكبيرة في أول الصلاة. قال محمد بن منصور: رأيت أحمد بن عيسى بن زيد يرفعهما إلى دون أذنيه، ويستقبل بمما القبلة، مفرحة أصابعه.

وقال إسماعيل بن إسحاق: صليت خلف أحمد فكان يرفع يديه حين يفتتح الصلاة، وكانت بحيال وجهه. وكان القاسم زيد بن إبراهيم يرفع يديه إذا كبر حذو منكبيه، أو شحمة أذنيه.

قال الحسن يريد ابن يحيى في رواية ابن صباح: يرفع يديه حـــذاء أذنيـــه مفرحــة أصابعهما. انتهى

وهؤلاء ثلاثة من كبار أثمة الزيدية من أوسعهم علمًا وزهدًا وورعًا وجهادًا في سبيل الله تعالى، صفات كل فرد منهم وسيرته تحتمل مجلدًا، فهذه نصوصهم كما

<sup>(</sup>١) «منحة الغفار على ضوء النهار» (١/٥٣٨).

سمعتها يضافون إلى من مضى، وهم رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وأُمـــير المؤمنين وولده الحسين وولده زيد بن علي سلام الله عليهم أجمعين.

وفي «البحر الزحار» ما لفظه: ثم نقله عن زيد بن علي والمؤيد بالله. ورواية عــن الناصر والإمام يحيى بن حمزة: يستحب رفع اليدين للافتتاح فقط، لقول علي وعائشــة كان يرفع «الخبرين». انتهى بلفظه. وأقره و لم يجب عنه فهو مذهبه أي المهدي. اهــ

## مذهب الزيدية في التأمين

قال الإمام العلامة محمد بن إبراهيم الوزير المتوفى (٨٤٠هـ) في كتابه «العواصـم والقواصم» (١٧/٣): والأحاديث في التأمين كثيرة، الذي حضري الآن منها خمسة عشر حديثًا، اكتفي بالإشارة إلى مواضعها، منها «مجمع الزوائد»، و «الكتب الستة»، و «المنتقى»، وكتب أهل البيت «علوم آل محمد» و «مجموع زيد».

فمنها عن علي -التَّلِيَّلاً- مرفوعًا. رواه ابن ماجه بإسناد حسن، ومنها عنه -التَّلِيلاً- موقوفًا. رواه محمد بن منصور في «علوم آل محمد» في باب الجهر ببسم الله السرحمن الرحيم. وأحسبه في «مجموع زيد» في القنوت... إلخ.

قلت: فعلمت من كلام هذا الإمام المطلع على دقائق ما يسمى بالمذهب الزيدي بأنه حزم بوجود أحاديث التأمين في:

١- «علوم آل محمد» المشهور به «أمالي أحمد بن عيسى».

۲- «مجموع زيد».

١- فأما ما في الأمالي فإليك لفظه:

قال فيها (٢٢١/١) [ط: السيد يوسف بن السيد محمد المؤيد الحسني]: وبه قسال: حدثنا عباد بن يعقوب، عن إبراهيم بن العلاء، عن أبيه، عن عدي بن ثابت، عسن أبي عبد الله الحدلي قال: صليت حلف علي -التَلْيَالِا - الفحر، فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، فلما أن قال: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] قال: آمين... إلى...

٢- أما مسند زيد فتقدم لك قول ابن الوزير أن هذا الأثر في مسند زيد. وهو إمام مشهور بالاطلاع على شتى المذاهب، وبالأحص المذهب المنسوب إلى زيد، فقوله مقبول عند الجميع.

٣- وإليك ما قاله العلامة الزيدي ابن أحى صاحب «البحر الزحار» وهو: محمد بن

المطهر بن يحيى بن المرتضى الإمام المهدي: وكان إمامًا من أثمة المسذهب الزيسدي في زمانه، وكان له داعية في الحرم، وله ترجمة في «طبقات الزيدية الكبرى»، وله «المنهاج الجلي في فقه الإمام زيد بن علي» شرح به المجموع الفقهي في الأحاديث التي رواها عمرو بن حالد الواسطي عن زيد بن على المسمى «مجموع الإمام زيد».

وله كتاب «الرياض الندية في نُبَذ عن الأقوال المهدية» قال فيه: إن رواة التأمين حمّ غفير، قال: وهو مذهب زيد بن علي وأحمد بن عيسى. اه(١)

ومن شعره الذي قاله بلسانه، كما في ترجمته (٢) من كتب التاريخ:

الرفع والضم والتأمين مـــذهبنا ومـــذهب الآل والأصـــحاب ما كان تركي له، والله من ملل لكن خشيث على نفسي مــن

وهذا قول لأحد الأثمة الأعلام في هذا المذهب، بل له شرح كما تقدم لمصدر هذا المذهب ألا هو «المجموع» المنسوب إلى زيد. فَبِربِّك انظر نظر المنصف، واترك التقليد، واعمد إلى سنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ تنجُ من التخبط والضلال... والله الموفق.

٤- وأزف إليك ما نقله أحد أئمة الزيدية من التخريج لأحاديث التأمين، ألا وهـو العلامة المحقق: محمد بن يجيى هران في كتابه «حواهر الأحبار والآثار المستخرحة مـن لجة البحر الزخار» (١/٠٥) حاشية على البحر [ط: دار الحكمة اليمانية]:

قوله لفعله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ -أي قول صاحب البحر الزحار-: عن أبي هريرة - قله - قال: كان رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا تلل ﴿ غَيْرِ اللهَ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا تلل ﴿ غَيْرِ اللهَ عَلَيْهِ مَنَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا تلل ﴿ غَيْرِ اللهَ عَلَيْهِ مِن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلْ

<sup>(</sup>١) انظر «المنار في المختار من حواهر البحر الزخار» (١٨١/١) للعلامة صالح بن مهدي. وانظر «منحـــة الغفار على ضوء النهار» (٤٧/١) للصنعاني.

<sup>(</sup>۲) «هجر العلم» (۲/۲۹۹).

وعن وائل بن حجر قال: سمعت رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَــــلَّمَ قـــرأَ ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوسِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحـــة:٧] فقال: «آمين» ومــــد بمــــا صوته.

وفي رواية: وخفض بها صوته. هذه رواية الترمذي. وفي رواية لأبي داود قال: كان رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا قـــراً ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الشَّالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] قال: «آمين» ويرفع بها صوته.

وعن بلال قال: يا رسول الله، لا تسبقني بآمين. أخرجه أبو داود.

عن أبي هريرة: أن رسول الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ قال: ﴿إِذَا أَمِنَ الْإِمَـامَ فَأَمْنُوا، فَإِنَّهُ مِنْ ذَنِبِهِ﴾ أخرجـــه الســـتة برويات عدة. اهـــ ما أورده بمران -رَحمَهُ اللهُ-.

ومراده بالستة: البحاري ومسلم وأصحاب السنن، وهـــم: أبــو داود والترمــذي والنسائي وابن ماحه.

٥- علماء وسادة حوث يقولون بالتأمين، وهم مِنْ أئمة الزيدية في عصرهم.

وهذا الجواب لهم كان في زمن الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني، قالوا في الجــواب على قضاة بني العنسي:

وأما التأمين أيضًا فقد قال به جماعة من علماء أهل البيت عليهم السلام، وغيرهم، لما رواه وائل بن حجر قال: كان رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا قـرأ: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] قال: «آمين» ورفع بحا صوته.

ولما رواه أبوهريرة - قال: كان رسول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَـلَّمَ إذا لله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَـلَّمَ إذا لله عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] قال: «آمين» حتى يسمع

من يليه من الصف الأول.

وعنه أمر النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة:٧] ، فقولوا: آمين، فإنه من وافق قوله قول الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه» إلى غير ذلك من الأحاديث النبوية.

وهذه الأحاديث في «سنن أبي داود» أحد الأمهات الست المعتمد عليها في علم الحديث. و «سنن أبي داود» هي أكثر مرجع أهل البيت عليهم السلام، وأهل المذهب. اه كلامهم بلفظه.

## مَن نقل من بحور العلم التأمين عن المذهب الزيدي

١- الإمام محمد بن إبراهيم الوزير في كتابه «العواصم والقواصم» (١٧/٣)، نقل من «علوم آل رسول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ» من «المجموع» المنسوب إلى زيد بن على -رَحمة الله-.

٢- العلامة صالح بن مهدي المقبلي -رَحِمَهُ الله -قال في «المنار المحتار من حسواهر البحر الزخار» (١٨١/١): أحاديث التأمين صحيحة صريحة في كتب الحديث، بل وفي كتب أهل البيت. قال السيد العلامة محمد بن إبراهيم الوزير: روي عن علي مرفوعًا في «باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم» من كتاب «الأمالي»، وموقوفًا في «مجموع زيد بن علي» ذكره في «القنوت في الوتر قبل الركوع».

ولذلك قال الإمام المهدي -التَّلِيِّلاً- في كتابه «الرياض الندية»: إن رواة التأمين حم غفير. قال: وهو مذهب زيد بن على وأحمد بن عيسى. اه

٣- الإمام الشوكاني -رَحِمَهُ اللهُ- قال في «النيل» (٧٩٤/١): وفي الباب -أي باب التأمين في الصلاة- عن علي حديث آخر عند أحمد بن عيسى في «الآمالي» وعنه موقوف عليه من طريق أبي حالد الواسطى في «مجموع زيد بن على». اهـ

وقال -رَحمة الله -رَحمة الله وروايته عن النبي وقد عرفت ثبوته عن على من فعله وروايته عن النبي صلًى الله عَلَيْه وعَلَى آله وسلًم في كتب أهل البيت وغيرهم، على أنه قد حكى الإمام محمد بن إبراهيم الوزير عن الإمام المهدي محمد بن المطهر، وهو أحد أئمتهم المشاهير، أنه قال في كتابه «الرياض الندية»: أن رواة التأمين حم غفير، قال: وهو مذهب زيد بن على وأحمد بن عيسى. اه

٤- الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني قال في «المسائل الثمان» ص (٢٧-٢٨):
قوله: «التأمين» أي قول آمين عقيب قراءة الفاتحة هل يقول به أحد من الزيدية؟

الجواب: أنه لا يخفى أن التأمين من الدعاء، وتقدم من قال بجواز الدعاء أو ندبه في

الصلاة من أئمة الزيدية (١)، فهي أي «آمين» من جملته تندب فيها كما يندب الدعاء، فهؤ لاء من الأئمة القائلين بها ومن القائلين بها من أئمة الآل:

السيد العلامة محمد بن إبراهيم، وأورد فيها خمسة عشر حديثًا قــال: وفي «أمــالي أحمد بن عيسى» المعروف به «علوم آل محمد» وفي «محموع زيد بن علي التَّفِيُّا» ثلاثة أحاديث، وفي «الرياض الندية» للإمام المهدي محمد بن المطهر: أن رواة التأمين حــم غفير، قال: وهو مذهب زيد بن على وأحمد بن عيسى.

قلت: وهو في «مجموع زيد بن علي» عن علي -الطّيلاً- ذكره في القنوت قبل الركوع، فهو مذهبه، ومذهب أولاده زيد بن علي وأحمد بن عيسى والإمام محمد بن المطهر ومذهب من عرفت من القائلين بالدعاء في الصلاة.

وإذا كان مذهب زيد بن علي بقي على من يدَّعي أنه زيدي أن يُؤَمِّن في صلاته عقيب قراءة الفاتحة، ليتم صدق النسبة إلى زيد بن علي، وإلا فليس بزيدي، وقد عرفت من هذا أن الذي في «البحر» مِن دعوى إجماع العترة على منع التأمين، دعوى باطلة فلا تغتر بدعاوي الإجماع. اه

<sup>(</sup>١) ذكر ص(٢٥) أن في «البحر» أنه قول القاسم بن عيسى والمنصور بالله والإمام يجيى.

# مذهب الزيدية في وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة وما ذكروه في كتبهم عن هذه السنة

قال في «المجموع» المنسوب إلى زيد بن علي: «باب الإفطار»: حدثني زيد بن علي، عن أبيه، عن حده، عن علي -التَّلِيَّلاً- قال: «ثلاث من أخلاق الأنبياء صلوات الله على أبيه، تعجيل الإفطار، وتأخير السحور، ووضع الأكف على الأكف تحت السرة».

\* قال العلامة الحسين بن أحمد السياغي في «الروض النضير شرح بحموع الفقه الكبير» (١٥/٣)، في قسم الأفعال من «جمع الجوامع»، في مسند علي -الطّيكة ما لفظه عن علي: «ثلاث من أخلاق الأنبياء: تعجيل الفطر، وتأخير السحور، ووضع الأكف تحت السرة في الصلاة» أخرجه ابن شاهين وأبو محمد الإبراهيمي في كتاب «الصلاة» وأبو القاسم ابن مندة في «الخشوع».

قال: وأخرجه محمد بن منصور في «الآمالي» عن عبد الرحمن بن إسحاق أبي شيبة الواسطي، عن النعمان بن سعد، عن علي الطّيكة - قال في التخريج: وعبد السرحمن ضعيف.

والحديث عند أبي داود من طريقه عن أبي ححيفة، عن علي - التَكَيَّلِاً - أنه قال: «ومن السنة: وضع الأكف على الأكف في الصلاة تحت السرة» وضعفه بعبد السرحمن المذكور.

وقال عقبه ما لفظه: حدثنا محمد بن قدامة بن أعين، عن أبي بدر، عن أبي طالوت عبد السلام، عن ابن جرير الضبي، عن أبيه قال: رأيت عليًا يمسك شماله بيمينه على الرسغ فوق السرة.

قال في «التخريج»: وابن حرير الراوي عن أبيه عن علي اسمه غزوان، وكان شديد اللزوم لعلي -الطّيكالاً-، وقد أخرج له البيهقي حديثًا في صفة الصلاة عن علي وحسنه. اهوقال: قال ابن أبي شيبة: حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن مجاهد، عن مسورق

العجلي، عن أبي الدرداء قال: «ثلاث من أخلاق النبيين: التبكير بالإفطار، والإبلاغ في السحور، ووضع اليمني على الشمال في الصلاة».

وفي «مجمع الزوائد» في «باب وضع اليد على الأخرى» ما لفظه: عن ابن عبساس قال: سمعت رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ يقول: «إنا معشر الأنبياء أمرنا بتعجيل فطرنا، وتأخير سحورنا، وأن نضع أيماننا على شمائلنا في الصلاة» رواه الطبراني في «الكبير» ورجاله رجال الصحيح.

وفي الحديث دليل:... على استحباب وضع الأكف على الأكف تحت السرة، وهو الذي فسره به أمير المؤمنين -كرم الله وجهه- قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر:٢] فقال: أي يوضع يده اليمني على ساعده اليسرى، ثم وضعهما على صدره.

#### أخرجه:

١- ابن أبي شيبة. ٢- البخاري في «تاريخه». ٣- ابن أبي حاتم.

٤- الدارقطني في «الأفراد». ٥- ابن حرير. ٦- ابن المنذر.

٧- ابن مندة في «الخشوع». ٨- أبو الشيخ. ٩- وابن مردويه.

١٠- والحاكم. ١١- والبيهقي.

وروي مثله عن أنس أخرجه البيهقي في «سننه»، وأبو الشيخ.

وأحرج ابن أبي حاتم وابن مردويه وابن شاهين عن ابن عباس أنه قــــال في تفســــير الآية: «وضع اليمين على الشمال عند النحر في الصلاة».

وقد ذهب إليه من أئمة العترة: زيد بن علي -التَّلِيَّةُ-، وأحمد بن عيسى والحسن بن يحيى، وقال به محمد بن منصور.

وقال السيد الحافظ محمد بن إبراهيم الوزير: لا يعلم أحد من أهل البيت ولا من شيعتهم روى حديثًا واحدًا في المنع من وضع الكف على الكف، بل روى أحاديث كولها سنة جماعة من كبار أئمتهم، كزيد بن على ومحمد بن منصور والأمير الحسين.

وفي هذه السنة اثنان وعشرون حديثًا منها عن علي -الطَّيْكِيَّا- ثلاثـــة مرفوعـــة، وأثـــر موقوف.

ثم ساق هذه الأدلة، وعزاها إلى مخرجيها، وبسط ذلك في «العواصم».

وقد ورد في صفة الوضع أن الكف اليمنى تكون على الكف اليسرى على الرسلغ من الساعد، كحديث وائل بن حجر عند أبي داود والنسائي: أن رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ وضع يده اليمنى على ظهر كفه اليسرى والرسغ.

واختلفت الرواية في محله، ففي بعضها تحت السرة، وفي بعضها فوقها وتحت الصدر وعنده، وفي بعضها مطلق التعيين. قيل: والظاهر أنه لا تنافي وأنه من العمل المخير فيه، إذ لا تعارض بين الأفعال. اهـ كلام القاضي العلامة حسين السياغي بلفظه وتمامه، وهو أحد أئمة الزيدية. والحمد للله.

\* ما ذكر في سنة «وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة» في كتساب «علوم آل محمد» المشهور بر «أمالي أحمد بن عيسى».

قال محمد بن إبراهيم الوزير في «العواصم والقواصم» (٧/٣): روى محمد بن منصور الكوفي حديث وائل في ذلك -أي في الضم- في «علوم آل محمد» ولم يضعفه، ولا روى له معارضًا، ذكره في «حق الصلاة، والتغليس بالفجر» في جملة ما جمعه للعمل به على مذهب أهل البيت وسماه «علوم آل محمد». اه

قلت: وهاك لفظه وسنده: قال في «أمالي أحمد بن عيسى» (١٠٥/١): وبه قال: حدثنا محمد بن جميل، عن محمد بن فضيل، عن علي بن كليب، عن أبيه، عن وائل بن حجر قال: كنت فيمن أتى النبي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم، فقلت: لأنظرن إلى صلاة رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم كيف يصلي، فرأيته حين كبر رفع يديه حي حاذى أذنيه، ثم ضرب بيمينه على شماله فأمسكهما»، فلما أراد أن يركع رفع يديه ثم ركع، فوضع يديه على ركبتيه، ثم رفع رأسه فرفع يديه، ثم سحد فحعل يديه نحوًا مما كان في التكبير.

فلما حلس افترش رحله اليسرى، ثم وضع يده اليسرى على فحذه الأيسر، ووضع مرفقه الأيمن على فحذه الأيمن، ثم عقد ستين، ثم حلق، ثم جعل يشير بالسبابة.

قال مُحرِّحه في الحاشية: أخرج الحديث ابن أبي شيبة، وعبد الرزاق، وسعيد بـن منصور، والضياء المقدسي، بألفاظ مختلفة. وكذا رواه: النسائي والترمذي ومسلم وأبو داود. اه ما فيه بلفظه.

قلت: وفي هذا الحديث ثلاث سنن كلها تركتها الشيعة، وتركوا العمل بها، ورغبوا في مخالفة النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ فيها:

١- رفع اليدين في المواضع المذكورة.

٢- وضع اليمني على اليسرى في الصلاة.

٣- الإشارة بالسبابة في التشهد.

وهذا من أمهات كتبهم، بل كما سموه هم «علوم آل محمد» يا ترى ما المانع لهـــم من العمل بهذه السنن، وهي في «علوم آل محمد» (١) إنه الهوى.

وقال أيضًا في «أمالي أحمد بن عيسى» (٣٢٠/٢): قال: أخبرنا عبد الــرحمن بــن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن علي -الطَّيِّلاّ-: «ثلاث من أخلاق الأنبياء: تعجيـــل الفطر، وتأخير السحور، ووضع الأكف على الأكف تحت السرة».

٥- ما ذكر المهدي «صاحب البحر الزخار»، قال فيه (٢٤٢/١): مسألة: وضع البد على البد على البد بعد التكبير... قلنا: الكثرة (ز، سا، قين) يعني زيد بن علي وأحمد بن على عيسى والفريقين وهم عنده الحنفية والشافعية كلهم ذهبوا إلى أنه مشروع... وصفته أن يضع اليمنى على اليسرى فوق السرة باسطًا أصابعه على كوع اليسرى أو ساعدها.

(ج، هق المروزي)، يعني أبا حنيفة، والقاسم والهادي. ذهبوا إلى وضعها تحت السرة لهم -حديث- أمرنا معاشر الأنبياء أن نعجل فطورنا، ونؤحر سحورنا ونأحذ بأيمانك

<sup>(</sup>١) وقد ثبتت بأسانيد صحيحة في الأمهات وغيرها.

على شمائلنا في الصلاة. الخبر. وفعله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

قلنا: أما فعله فلعله كان لعذر، وأما الخبر إن صح فقوي... ولا معنى لقول أصحابنا -إن الضم في الصلاة- ينافي الخشوع. اه كلامه بلفظه.

وتأمل في رده على أصحابه ممن يسمون بالزيدية: «ولا معنى لقــول أصــحابنا إن الضم في الصلاة ينافي الخشوع».

وتأمل في قوله قبل: «وأما الخبر إن صح فقوي». وقد تقدم لك إثبات صحته!!!.

فانظر وفقك الله بعين الإنصاف والاتباع أرشديي الله وإياك لطاعته ومتابعة سنة نبيه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

### \* أحاديث سنة وضع اليمني على اليسري في أقدم كتب الزيدية

منها:

۱- «الاستبصار» وهو في خمسة مجلدات ويروى أنه شرحه في عشرين مجلدًا.
ومؤلفه عبد الله بن زيد بن أحمد بن أبي الخير العنسي. المتوفى سنة (١٦٦هــ) ذكر
بعض أحاديث «الضم». (١)

٢- «الانتصار» ويقع في ثمانية عشر بحلدًا، ومؤلفه يحيى بن حمزة، المتوفى (٩٤٧هـ) قال في آخر المجلد الرابع عشر: كان الانتهاء من تعليقه في العشر الأواخر من شهر رجب الأصب سنة (٧٤٧هـ) في قصر هران.. إلخ. (٢) وهذا الكتاب منتزع من الكتاب المذكور قبله، وهو «الاستبصار»(٣).

٣- وقال بمران في «جواهر الأحبار والآثار» (٢٤٢/١) ناقلًا من هـذه الكتـب:
حكى في «الانتصار» عن ابن عباس عن النبي صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «أمرنـا

<sup>(</sup>۱) انظر «هجر العلم ومعاقله» (۱۸۱۰/٤).

<sup>(</sup>۲) انظر «هجر العلم» (۱/٤٠٥).

<sup>(</sup>٣) وهناك «نور الأبصار المنتزع من كتاب الانتصار» للإمام يحيى بن حمزة، ومؤلفه هـــو: يوســف بـــن أحمد بن عثمان. انظر «الهجر» (٦/٣٥٥٠).

معاشر الأنبياء أن نعجل فطورنا، ونؤخر سحورنا، ونأخذ بأيمانــــا علـــى شمائلنـــا في الصلاة». انتهى.

وقال في «التلخيص»: ورواه ابن حبان والطبراني في «الأوسط» من حديث ابــن وهب، عن عمرو بن الحارث: أنه سمع عطاء يحدث عن ابن عباس: سمعت رســول الله صَلَّى الله وَعَلَى آله وَسَلَّمَ يقول:.. فذكره.

وعن وائل بن حجر: رأيت رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَــلَّمَ: إذا كـــان قائمًا في الصلاة قبض بيمينه على شماله. أخرجه النسائي. وفي ذلك أحاديث آخر. اهــــكلام بمران -رَحِمَهُ اللهُ-.

٤- الأمير شرف الدين الحسين بن محمد بن يجيى من نسل الهادي: يجيى بن الحسين من علماء الزيدية وفقهائهم، هادوي النسب والمذهب، توفي (٦٦٢هـ).

قال الإمام ابن الوزير رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى في كتابه «العواصم والقواصم» (٨/٣) وروى الأمير شرف الدين الحسين بن محمد الهادي نسبًا ومذهبًا في ذلك حديث على التخيلاً وحديث أبي هريرة في وضع اليد على اليد تحست السرة في الصلاة، ولم يضعفهما، ولا روى لهما معارضًا بل قال: إن أحدهما بلفظ الوضع والآخر بلفظ الأخذ.. اه المراد

٦- الهادي بن إبراهيم بن علي بن المرتضى، أخو محمد بن إبراهيم الـوزير، كـان زيديًا هادويًا في الفروع والأصول، ونسبه السخاوي في «الضوء اللامع» (١٠٦/١٠):
الحسنى الزيدي أخو محمد. اهـ

قال -رَحِمَهُ الله-: ما من مسألة أخذ بها -محمد- في الفروع إلا ولها قائل من أهـــل البيت -عَلَيهِم السَّلَامُ- وجملتها ست مسائل.

أولها: التوجه بعد التكبير، قال به المؤيد في جماعة من أهل البيت، وفيهم يحيى بن

حمزة -الذي ينتسب إلى على بن أبي طالب-.

ثانيها: تربيع التكبير في أول الأذان، قال به طائفة من أئمة العترة، وهم زيد بن علي والنفس الزكية والباقر والصادق في رواية، وأحمد بن عيسى، والناصر الكبير، والمؤيد بالله، ويجيى بن حمزة.

ثالثها: الإسرار بالبسملة... قال المؤيد بالله: يجب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة الجهرية، فإن ترك الجهر لم تبطل صلاته.

رابعها: التشهد المروي عن النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلهِ وَسَلَّمَ وهو «التحيات لله والصلوات... » وهي رواية «المنتخب»، وبه قال المؤيد بالله: أي تشهد يتشهد به المصلى مما ورد به الأثر، فهو حائز وهي تشهدات أربع كلها مأثورة.

حامسها: القنوت بعد القراءة وقبل الركوع، وهذا قال زيد بن علي وأحمـــد بـــن عيسى والباقر وغيرهم، وهو احتيار الإمام يحيى بن حمزة.

سادسها: وضع اليد على اليد فوق السرة، ومذهب الشافعي على الصدر... وما من مسألة من هذا المسائل إلا وقد قال بما من ذكرناه من عيون أئمة الزيدية والعترة النبوية. اه كلامه. (١)

٧- سادة وقضاة حوث الزيدية قديمًا وحديثًا. وإليك نصه:

جواب لهم على قضاة بني العنسي في إنكارهم على محمد بن إسماعيل الأمير كما في «هجر العلم ومعاقله» ص(١٨٣٧-١٨٤٠).

### بسم الله الرحمن الرحيم

وعلى القضاة الكرام بني العنسي يعود السلام ورحمة الله وبركاته.

وبعد حمد الله كما يجب لجلال سلطانه وعظيم شأنه، وعظيم برهانه، وصلاته وسلامه على نبينا الصادق الأمين، وآله الميامين الغر المحجلين، وعلى العلماء الراشدين

<sup>(</sup>۱) منقول بلفظه، انظر «هجر العلم ومعاقله» (۱۳۵۲/۳).

المقتفين أثر سيد المرسلين.

فإنه وصل كتابكم تذكرون فيه أنكم شاهدتم أمورًا في صنعاء مخالفة للدين، وخارجة عن مذاهب أهل البيت الأكرمين والسنة والكتاب المبين، وأن المُحْدِثْ لها السيد العظيم والعلم الوسيم عز الإسلام وبمحة الأنام، وقدوة العلماء الأعلام محمد بن إسماعيل الأمير حفظه الله تعالى للمسلمين، وأمدَّ به الدين، فما ذكرتموه كذب وبحتان وجهل مركب بغير دليل ولا برهان.

فنحن والله مختبرون له ومن تلاميذه، فإنه -والله- صحيح العقيدة، سليم الطوية من أهل الحَلِّ والعقد، متبع لأكمل الشرع، وهو كتاب الله العزيز وسنة نبيه محمد صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّم، فإنه عرفهما معرفة حق معرفتها وعظم شأهما، وأظهر أمرهما واحتهد فيهما، وفي سائر علوم أهل البيت عليهم السلام وغيرهم من الأصول والفروع والعربية، وصار غاية أهل زمانه مجتهدًا عارفًا محققًا مدققًا مستنبطًا للأحكام الشرعية من الكتاب والسنة النبوية، وعرف حقيقة الإجماع والقياس، عاملاً بما أدّى إليه نظره الثاقب، يدور مع الكتاب والسنة أينما دارا.

ومن القاعدة الفروعية أن من تحصلت هذه الشروط أنه يحرم عليه التقليد لأحد من أهل البيت عليهم السلام وغيرهم.

وهذا الشخص ممن وفر الله فيه هذه الشروط، فلا ينبغي أن يُعترض (عليه) في شيء مما أدى إليه نظرُه الثاقب. وأراكم ما تنقمون منه إلّا شرعية الرفع والضم والتمامين، وشرعية هذه معلومة من السنة الغيرة (١).

وقد قال بالرفع كثير من العلماء من أهل البيت وغيرهم، ذكر ذلك في «بيان ابسن مظفر» أنه لم يخالف فيه إلا الهادي عليه السلام وأبو العباس، والقاضي زيد، وظاهرُ كلامه أنه مذهبُ أهل البيت كافة من عُرفت أقوالُه واشتُهرت تصانيفُه.

وقد روى الرفع عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ خمسون صحابيًا من أكابر

<sup>(</sup>١) كذا في «الهجر» ولعل صوابه: «الخَيْرة» والله أعلم.

الصحابة منهم على بن أبي طالب كرم الله وجهه، فإنه روى عن النبي صلًى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ أنه كان يرفع يديه عند افتتاح الصلاة بالتكبير، ولا يعود إلى رفعهما بعد ذلك، ومنهم عائشة زوج النبي صلًى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ يرفع يديه قبل النطق بتكبيرة الافتتاح (۱)، وروي أنّ أبا حميد الساعدي في عشرة من أصحاب رسول الله علَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ قال لهم: أنا أعلمكم بصلاة رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ قال لهم: أنا أعلمكم بصلاة رسول الله علَّى الله عَلَيْه وَعَلَى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ قال: بلى، أي نعم صدقتم. فأعرض -أي صف- قال: كان رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ في الله عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَى الله عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَى آله وَسَلَّم في الله أكبر فيرفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه معتدلًا، ثم يقرأ، ثم يكبر فيرفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه معتدلًا، ثم يقرأ، ثم يكبر فيرفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه معتدلًا، ثم يقرأ، ثم يهوي إلى الأرض. إلى آخر الحديث، فقالوا بعد أن أتم لهم الحديث: صدقت، هكذا كان يصلي صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

فتصديقهم له بصفة صلاة رسول الله صلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ دليل على شرعية الرفع لقوله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ: «لن تحتمع أمَيَ على ضلالة»(٢).

وأما وضع اليد اليمنى على اليسرى، فقد قال به جماعة من أهل البيت عليهم السلام، منهم الإمام يحيى بن حمزة عليه السلام، وهو كما قال بعض العلماء: الإمام يحيى أمّة وسائر العلماء أمة، أو قال: أمة مستقلة لما رأى من علومه المتكاثرة وأنظاره الباهرة وأقواله الفائقة الرايقة.

وقد وضع اليد اليمنى على اليسرى في الصلاة جماعة من الصحابة رضي الله عنهم، منهم ابنُ مسعود - أنه كان يصلي فوضع يده اليسرى على اليمنى، فرآه النبي صلى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ فوضع يده اليمنى على اليسرى، وهو تقرير من النبي صلى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ لفعل ابن مسعود.

وتقرير النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمُ هو أحد أركان السنة المنسوبة إلى النبي

<sup>(</sup>١) وهذا الحديث لا أعلم له أصلاً في كتب السنة.

<sup>(</sup>٢) انظر ما تقدم.

صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، لأن السنة المنسوبة إليه هي إما قول أو فعل أو تقريــر غيره لا غير.

وقد روي عن علي بن أبي طالب عليه السلام أنه كان يمسك شماله بيمينه على الله الوضع فوق السُرّة، وفعلُ علي عليه السلام لا يكون إلا اقتداء برسول الله صَـلًى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم؛ لأن عليًّا عليه السلام بابَ مدينة العلم، كما روي عنه صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أنه قال: «أنا مدينة العلم، وعلي بابجا...»(١) إلخ.

وأمّا التأمين أيضًا فقد قال به جماعة من علماء أهل البيت عليهم السلام وغيرهم لما رواه وائل بن حجر قال: كان رسول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلّمَ إذا قرأ: ﴿ وَلَا الضّاّلِينَ ﴾ [الفائحة:٧]، قال: «آمين» ورفع بها صوته، ولما رواه أبوهريرة - على كان رسول الله إذا تلا: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضّاّلِينَ ﴾ قال: «آمين» كان رسول الله إذا تلا: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضّاّلِينَ ﴾ قال: «آمين حتى يسمع من يليه من الصف الأول، وعنه أمر النبي صلّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وسَللم قال: «إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضّاّلِينَ ﴾ فقولوا: آمين، قال: «إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضّاّلِينَ ﴾ فقولوا: آمين، فالله من وافق قولُه قولُ الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه»، إلى غير ذلك من الأحاديث النبوية.

وهذه الأحاديث في «سنن أبي داود» أحد الأمهات الست المعتمد عليها في علم

<sup>(</sup>١) هذا حديث موضوع، أخرجه الحاكم (١٢٦/٣) وغيره من طريق أبي الصلت عبد السلام بن صالح الهروي عن أبي معاوية عن الأعمش عن مجاهد عن ابن عباس مرفوعًا.

قلت: أبو الصلت الهم بالكذب، وقال أبو زرعة: لم يكن بثقة، وقال ابن عدي: متهم، وقال الذهبي: لا ثقة ولا مأمون.

وحكم على هذا الحديث بالوضع والطرح والنكارة جهابذة أهل العلم منهم: ابن معين وابن الجوزي وابن تيمية والألباني وشيخنا الوادعي. انظر «الضعيفة» (٢٩٥٥).

ولعلي بن أبي طالب - على من الفضائل والمزايا الشيء الكثير، وهي تغني عن هذه الموضوعات في فضائل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - على من أبي طالب المستعدم المستد من فضائل أهل البيت».

الحديث. و «سنن أبي داود» هي أكثر مرجع أهل البيت عليهم السلام وأهل المذهب.

وهذه الثلاثة أعني الرفع والضم والتأمين وإن كان الخلاف فيها واقعًا بين العلماء فهي كسائر مسائل الخلافات لا يجب الاعتراضات فيها، كما لا يجب اعتراض الدي يصلي وركبتاه مكشوفتان حالها، وكمن لا يستكمل الاعتدال من الركوع وبين السحدتين، وكشرب المثلث وغير ذلك من مسائل الخلافات؛ لأنه قد وافق قول قائل.

فإذا كان هذا حائزًا في حق العامي الموافق لقول قائل فإنه لا يعترض عليه في ذلك. ففي حق العالم المحتهد الذي بذل وسعه في النظر في الأدلة، واستنباط الأحكام الشرعية منها أحق بأن لا يُخطأ ولا يعترض لما أسلفناه من أنه يحرم عليه التقليد، ويجب عليه العمل بما أدى إليه نظره.

نعم، وإنما الواحب علينا وعليكم أولاً إصلاح النية، ثم الأمر بالمعروف، ثم النهي عن المنكر في المسائل الإجماعية. فالذي يجب عليكم أن تمنعوا نفوسكم من المدخول في الظلم والمهالك والرضا بالقسمة الإلهية، وأن تأمروا قبائلكم بكيل بأداء الفرائض السي أوجبها الله عليهم من الصلاة على الوجه المشروع، وصوم رمضان، وإخراج الزكاة إلى مستحقيها طيبة بما نفوسهم، والحج على من استطاع إليه سبيلاً، وأن تنهوهم عن أحكام الطاغوت، وإحرام النساء ميراثهن الذي أوجبه الله لهن، وعن الدخول في الربا، وعن الخروج على الضعفاء والمساكين، وعن حمية الجاهلية التي بسببها يقتل بعضه بعضًا، ونحن أيضًا يجب علينا مثل ذلك.

وقد وقع الوعظ والتخويف وقد صلحوا عالم<sup>(۱)</sup>، والأشياء إذا كانت خالصة لله فهي تؤثر وتجدي، وإذا كانت غير خالصة لله فهي مردودة، ويكون على صاحبها وبال وحسرة يوم القيامة.

وأما ما ذكرتم من أحوال الدولة فالأمر كما ذكرتم ألهم اغتصبوا الأموال عن أهلها، وصاروا متفوضين في أموال الله وأموال المسلمين، ومنعوها أهلها، واستبدوا بحا، وتنافسوا بما في الحياة الدنيا، ببناء المفارج والقصور، ومآلهم بعد ذلك إلى القبور،

<sup>(</sup>١) كذا في «الهجر» وكأن المراد: وقد أصلح الله بذلك الوعظ عَالمًا من الخلق.

واشتغلوا بحلى الخيل والعبيد والإماء.

كل ذلك منهم تماونًا بحق الله تعالى، وافتخارًا على من سواهم وركونًا إلى السدنيا، ولم يعتبروا بمن قد مضى من الآباء والأبناء والجدود الذين صاروا في أطباق اللحود، وسيبكون كثيرًا كما ضحكوا قليلاً.

ولو ألهم يقبلون نصيحةً نصحناهم، ولكنهم لا يقبلون خاصة منا أهل حوث، فهم يعتقدون أنّا عصيمات، وما يعلمون أنا معتصمون بالله مما هم عليه، وأن بينا وبين العصيمات من المباينة والبعد كما بين الإسلام والكفر، وكما بين الأنبياء وإبليس، والأعمال بالنيات، والله يلهم الجميع إلى الصواب، وإلى ما ينفع في المرجع والماب. انتهى حواب أهل حوث.

٨- الحسن بن أحمد الجلال، قال في كتابه «ضوء النهار المشرق على صفحات الأزهار» (١/٤٤٥-٥٤٥): وقال زيد وأحمد بن عيسى والفريقان وغيرهم: وضع اليد اليمنى على كف اليسرى أو ساعدها فوق السرة، وعن أبي حنيفة وإسحاق تحت السرة سنة لحديث أنه صَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كبر ثم أخذ شماله بيمينه.

أخرجه أبو داود وابن حبان من حديث وائل بن حجر، وأصله في «صحيح مسلم» وعند النسائي بلفظ: «رأيت رسول الله صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ إذا كان قائمًا قبض بيمينه على شماله»، ورواه ابن خزيمة بلفظ: «وضع يده اليمنى على يده اليسرى على صدره».

وأحاب أصحابنا عنه بالقدح في وائل لما كان يصنع من خيانة أمير المؤمنين كرم الله وجهه ببث أسراره إلى معاوية، وعذرهم بذلك بارد؛ لأن الحديث وارد من عشرين طريقًا من حديث ابن عباس وأبي هريرة عند الدارقطني والبيهقي، وعندهم أيضًا من حديث عائشة موقوفًا، قال البيهقي: إسناده صحيح إلا أن محمد بن أبان لا يعرف سماعه من عائشة.

ورواه الطبراني وابن حبان من حديث ابن عباس - ومن حديث ابن عمر - عديث ابن عمر الله ورواه الطبراني وفي «مصنف ابن عند العقيلي وضعفه، ومن حديث حذيفة عند الدارقطني في «الأفراد» وفي «مصنف ابن

أبي شيبة» من حديث أبي الدرداء موقوفًا بلفظ: «من أحلاق النبيين» ورفعه الدارقطني أيضًا، وهو عند الطبراني من حديث معاذ.

فهذا ثمان طرق عن ثمانية من أصحاب رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّم، وفي «مجمع الزوائد» تسع غيرها، وعند البخاري من حديث سهل بن سعد، بلفظ: «كان الناس يؤمرون بذلك» وعند أبي داود من حديث الزبير وعنده وعند النسائي والقزويني من حديث ابن مسعود وعند أحمد والترمذي عن قبيصة بن هلب. وقال الترمذي: حسن.

وعن الحسن مرسلًا، عند أبي داود. وعن طاوس مرسلًا أيضًا، وفوق ذلك كله. تفسير علي -الطّيِّلاً- ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَرِّ ﴾ [الكوثر:٢] بوضع اليمني على الشمال تحت النحر. أخرجه الدارقطني والحاكم، وعند أحمد وأبي داود عن علي الطّيِّلاً- من السنة وضع الكف على الكف تحت السرة. وضعف بعبد الرحمن بن إسحاق الواسطي، قالوا: متروك. وعند البيهقي من حديث ابن عباس عباس مثل تفسير على الطّيلاً-، وعند الحاكم في «تفسير سورة الكوثر» من «المستدرك» ورواه البيهقي أيضًا أن حبريل الشّيلاً- فسره لرسول الله صلّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ كذلك. إلا أن ابن حجر قال: إسناده ضعيف حدًا، الهم به ابن حبان: إسرائيل بن حاتم.

وبعد فلو كان المدعي وجوب ذلك لكفت فيه هذه الطرق، وإن كان في بعضها ضعف لشهادة بعضها ببعض. اه كلامه المراد بلفظه.

٩- الإمام المهدي محمد بن المطهر بن يجيى بن المرتضى المتوفى سنة (١٢٨هـــ)
وقيل: (١٢٩هـــ). قال في شعر له:

ومــــذهب الآل والأصـــحاب ولكن خشيث على نفسى من

<sup>(</sup>۱) انظر «هجر العلم» (۲۹۹/۲).

## أقوال أئمة العلم والمعرفة عن المذهب الزيدي في هذه المسألة

1- الإمام محمد بن إبراهيم الوزير، قال -رَحِمَهُ الله - في «العواصم والقواصم» (٦/٣): وأما وضع اليمني على اليسرى والتأمين، فلم أعلم أن أحدًا من أهل البيت على اليسرى والتأمين، فلم أعلم أن أحدًا من أهل البيت على المنع من ذلك حديثًا نصًا، ولا روى السيد (١) في كتابه شيئًا من ذلك، بل روى محمد بن منصور الكوفي حديث وائل في ذلك في «علوم آل محمد» ولم يضعفه، ولا روى له معارضًا ذكره في حق الصلاة، والتغليس بالفحر في جملة ما جمعه للعمل به على مذهب أهل البيت، وسماه «علوم آل رسول الله».

وروى الأمير شرف الدين الحسين بن محمد الهادي نسبًا ومذهبًا في ذلك حديث على -التَّلِيَّلِة - وحديث أبي هريرة...

إلى أن قال: وعن على -التَّلِيُّلاً- في «الصيام» من «المجموع» المنسوب إلى زيد بسن على -التَّلِيُّلاً-، وجملتها في «العلوم» و «الشفاء» و «الكتب الستة» و «بحمع الزوائد» وما علمت أنه روى أحد من أهل البيت وشيعتهم حديثًا واحدًا في النهي عن وضع الكف على الكف في الصلاة حتى نكون قدمنا عليه واحدًا وعشرين حديثًا من رواياتهم ورواية غيرهم، فلم يكن العمل في هذه المسائل يقتضي ترجيح حديث المجاريح على حديث أهل البيت -عَلَيهم السَّلَامُ-. اه

٢- الإمام الصنعاني في «المسائل الثمان» ص (٢٥)، وقد تقدم نقله.

وقال في آخر «المسائل الثمان» ص (٣٠):

في الرفع والضم وإحرامه مذهب زيد عند أعلامه قال بذا عارف أحكامه واطّرح اللوم للوامه

لا غـــذر للزيــدي في تركــه فكــبرًا قبــل الــدعا إنــه وقــول آمــين لــه مــذهب فاعمل بذا إن كنت من حزبــه

<sup>(</sup>١) يريد بذلك شيخه السيد علي بن محمد بن أبي القاسم.

وبعد هذا كله فأرجو أن يكون قد تبين لك الحق والصواب في هذه المسألة وسائر المسائل الثلاث، وأن مذهب زيد وأئمة هذا المذهب حار على العمل بها وتطبيقها والإنكار على من لم يفعل ذلك، وكذلك هو مذهب سائر الأئمة كما سيأتي بيانه في الفصل التالي إن شاء الله تعالى.

# الفصل الرابع مذهب الأثمن الأربعن وأتباعهم



## مذهب الإمام أحمد بن حنبل وأصحابه في المسائل الثلاث

#### ١- الرفع:

مذهب أحمد وسائر أصحابه الرفع في الأربعة المواضع على ما في حديث ابن عمر وغيره. قال الإمام موفق الدين ابن قدامة الحنبلي في «المغني» (٤٧/١): لا نعلم حلافًا في استحباب رفع اليدين عند افتتاح الصلاة، وقال ابن المنذر: لا يختلف أهل العلم في أن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ كان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة. اه

وهذا لا خلاف أيضًا أنه مذهب أحمد عند الاستفتاح، أما بقية المواضع فقال الإمام محمد بن أبي يعلى الحنبلي في كتابه «التمام لما صح في الروايتين والثلاث والأربع عن الإمام والمختار من الوجهين عن أصحابه العرنيين الكرام» (١/١٥١): لا تختلف الرواية في أنه يرفع يديه في تكبيرة الركوع والرفع منه...). (١)

#### ٢- التأمين:

نقل عن الإمام أحمد التأمين والجهر به، الكوسجُ في «مسائله» (٢١٠)، وعبد الله بن أحمد في «مسائله» رقم (٢٥٨ و ٢٥٩)، وصالح بن أحمد في «مسائله» رقم (٤٩٤)، وأبو داود ص (٣٢). والتأمين هو مذهب جميع الحنابلة، والتأمين للإمام والمأموم والمنفرد، ويجهرون بتأمينهم فيما يجهر فيه بالقراءة، ويسرون بما يسر فيد بالقراءة. (٢)

#### ٣- وضع اليمني على اليسرى:

تقدم لك ما نقله ابن القيم في «الفوائد» من الروايات عن أحمد في وضع اليمني على اليسرى (٢٠)، وأنما سنة معمول بها عند أحمد وسائر أصحابه، وإنما كره أن توضع فوق

<sup>(</sup>١) انظر «المغني» رقم(٦٩٠ و٧٠٣) مع «الشرح الكبير».

<sup>(</sup>۲) وقد روى الإسرار عن أحمد. انظر «الإنصاف» (۱/۲ه)، و«الفسروع» (۲/۷۰)، و«الكسافي» (۲/۱ه)، و«الكسافي» (۱۲۹/۱)، و«المغني» رقم (۱۷۹ و ۱۷۹ و ۱۷۹).

<sup>(</sup>٣) انظر ما تقدم.

الصدر، فكان وضعها عنده يكون فوق السرة، أو على السرة، أو تحت السرة، كــل ذلك واسع.

قال عبدالله بن أحمد في «مسائله» رقم (٢٦٠): رأيت أبي إذا صلى وضع يديـــه إحداهما على الأخرى فوق السرة.

وقال أبوداود في «مسائله» ص (٣١): سمعته -يعني أحمد- سُئل عن وضعه، فقال: فوق السرة قليلًا، وإن كان تحت السرة فلا بأس.

وقال الكوسج في «مسائله» (٢١٣) قلت: أين يضع يمينه على شماله؟ قال: كل عندي واسع. (١)

<sup>(</sup>۱) وانظر «كشاف القناع» (۳۸۹/۱)، و «المبدع» (۳۸۱/۱ ٤٣٢- ٤٣١)، و «المتسوعب» (۱۳٥/۱-

# مذهب الإمام الشافعي وأصحابه في السنن الثلاث

#### ١- الرفع:

قال الإمام الشافعي في «الأم»<sup>(۱)</sup> (۲۹۸-۲۹۸۱) بعد ذكره لحديث ابن عمر المتقدم ص (۱۱): (وقد روى هذا سوى ابن عمر اثنا عشر رجلًا عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّم، وهذا نقول، فنأمر كل مصل إمامًا أو مأمومًا أو منفردًا رجلًا أو امرأة أن يرفع يديه إذا افتتح الصلاة، وإذا كبر للركوع، وإذا رفع رأسه من الركوع، ويكون رفعه في كل واحدة من هذه الثلاث حذو منكبيه...).

وقال البغوي في «التهذيب في فقه الإمام الشافعي» (٨٤/٢): و لم يذكر الشافعي رفع اليدين عند القيام من الركعتين، ومذهبه اتباع السنة، وثبت ذلك برواية ابن عمر... وروى جماعة من الصحابة رفع اليدين في هذه المواضع الأربع، منهم: على وأبو هريرة. ووصف أبو حميد الساعدي صلاة رسول الله صلّى الله عَلَيْه وعَلَى آله وَسَلَّمَ بين يدي جماعة من الصحابة، وذكر رفع اليدين في هذه المواضع الأربع، فصدقه كلهم على ذلك... وهذا هو مذهب أصحاب الشافعي. (٢)

#### ٢- التأمين:

قال الإمام الشافعي في «الأم» (٣١٠/١): باب التأمين عند الفراغ من قراءة أم القرآن، ثم أسند ثلاثة أحاديث عن النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ في الباب، ثم قال: (فإذا فرغ الإمام من قراءة أم القرآن قال: آمين، ورفع بما صوته، ليقتدي به من كان حلفه).

وقال الإمام النووي الشافعي في «المجموع» (٤٦٥/٤): التأمين سنة لكل مصل فرغ من الفاتحة سواء الإمام والمأموم والمنفرد، والرحل والمرأة، والصبي والقسائم والقاعسد

<sup>(</sup>١) «موسوعة الإمام الشافعي».

<sup>(</sup>٢) انظر «المحموع» (٣٧٠/٤) [طبع دار الكتب العلمية]، و«التهذيب في فقه الشافعي» (٨٤/١-٨٤/)، و«الحاوي» للماوردي (٩٨/١).

والمضطحع، والمفترض والمتنفل في الصلاة السرية والجهرية، ولا خلاف في شيء مــن هذا عند أصحابنا... (يعني الشافعية).(١)

# ٣- وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة:

قال الإمام البيهقي في «معرفة السنن والآثار» (٣٣٩/٢): وضع اليمين على الشمال في الصلاة، ذكره الشافعي في القديم، وفي رواية الزعفراني عنه، وحكاه المزين في «المختصر»، ثم ذكر الأحاديث الدالة على ذلك.

وقال البغوي في «التهذيب» (٨٩/١): والسنة أن يأخذ كوعه الأيسر بكفه الأيمــن ويضعهما على نحره تحت صدره. اهــ ثم ذكر دليل ذلك من السنة.

وقال الإمام النووي في «المجموع» (٣٧٧/٤): قال أصحابنا: السنة أن يحط يديه بعد التكبير، ويضع اليمنى على اليسرى ويقبض بكف اليمنى كوع اليسرى وبعض رسغها وساعدها، ويجعلهما تحت صدره وفوق سرته، هذا هو الصحيح المنصوص عليه. اه(٢)

وهذا هو مذهب الشافعي موافق لما عليه السنة وأهلها، وينبغي أن يعلم أن الإمــام الشافعي قرشي مطلبي.

<sup>(</sup>۱) وانظر «التهذيب في فقه الشافعي» (٩٧/١)، و«الحاوي» (١١٠/١–١١٢).

<sup>(</sup>٢) وانظر «الحاوي» للماوردي (٩٩/١-١٠٠).

# مذهب الإمام مالك وأصحابه في السنن الثلاث

### ١- رفع اليدين:

ذكر الإمام مالك في «الموطأ» (٧٥/١) باب: افتتاح الصلاة، الأحاديث في رفع اليدين في المواضع الأربعة.

قال الإمام ابن عبدالبر في «التمهيد» (٢١٢/٩) بعد ذكره عن مالك لحديث ابن عمر في الرفع: وفي هذا الحديث من الفقه، رفع اليدين في المواضع المذكورة فيه، وذلك عند أهل العلم تعظيم لله، وابتهال إليه، واستسلام له، وخضوع للوقوف بين يديه، واتباع لسنة رسوله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ.

واحتلف العلماء في رفع اليدين في الصلاة، فروى ابن القاسم وغيره عن مالك أنه كان يرى رفع اليدين في الصلاة ضعيفًا إلا في تكبيرة الإحرام وحدها، وتعلق بمذه الرواية عن مالك أكثر المالكيين، وهو قول الكوفيين -سفيان الثوري وأبي حنيفة-...

وقال محمد بن نصر المروزي -رَحِمَهُ الله - في كتابه «رفع اليدين من الكتاب الكبير»: لا نعلم مصرًا من الأمصار ينسب إليه أهل العلم قديمًا تركوا بإجماعهم رفع اليدين عند الخفض والرفع في الصلاة إلا أهل الكوفة. وروى ابن وهب والوليد بن مسلم وسعيد بن أبي مريم وأشهب وأبو مصعب عن مالك أنه كان يرفع يديه على حديث ابن عمر هذا إلى أن مات -فالله أعلم-... اهـ

قلت: وكما ترى ذكره عن مالك في المواضع الأربعة كما في حديث ابن عمر خسة من حلة وثقات أصحاب مالك، فقولهم أرجح من رواية ابن القاسم. ورواية ابن القاسم هذه تعتبر شاذة عن مالك، والله أعلم. (١)

ولذلك قال الإمام أبو العباس القرطبي في «المفهم» (١٩/٢): والأول وهسو أحسد

<sup>(</sup>۱) وانظر «بداية المحتهد» (۱/۱۹۱-۱۹۰)، و«النوادر والزيادات» لابن أبي زيد القــــيرواني (۱/۰۷-۱۷۰).

أقواله وأصحها -يعني مالكًا- والمعروف من عمل الصحابة ومذهب كافة العلماء إلا من ذكر، وهو أن يرفعهما عند الافتتاح، وعند الركوع والرفع منه، وإذا قام من الثنتين، وهو الذي يشهد له الصحيح من الأحاديث. والثاني -يعني عن مالك- أضعف الأقوال وأشذها وهو ألا يرفع. ذكره ابن شعبان وابن خواز منداد وابن العقار. اه

#### التأمين:

هو مذهب مالك وسائر<sup>(۱)</sup> أصحابه بدون خلاف بينهم، ولكن الخلاف في الجهــر والسرية.

قال ابن عبد البر في «التمهيد» (٨/٧): قد أجمع العلماء على أن لا تأمين في شيء من قراءة الصلاة إلا عند حاتمة فاتحة الكتاب... وقد ثبت عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أنه كان يقول: «آمين»، إذا فرغ من قراءة فاتحة الكتاب، وهذا نص يرفع الإشكال ويقطع الخلاف...

وقال القرطبي في «المفهم» (٤٤/٢): قد اتفقوا على أن الفذ يؤمن مطلقًا، والإمام والمأموم فيما يسران به، وحيث قلنا: إن الإمام يؤمن فهل يؤمن سرًا أو جهرًا مندهب الشافعي وفقهاء الحديث الجهر بها...

قال ابن عبد البر: هو قول جمهور علماء المسلمين -أي الجهر بالتأمين- وممن قال ذلك مالك في رواية المدنيين عنه، منهم: عبد الملك بن الماحشون ومطرف بن عبد الله وأبو مصعب الزهري وعبدالله بن نافع، وهو قولهم قالوا: يقول: «آمين» الإمام ومن خلفه، وهو قول الشافعي وأبي حنيفة وأصحابهما والثوري والحسن بن حي<sup>(۱)</sup> وابن المبارك وأحمد بن حنبل وإسحاق وأبي عبيد وأبي ثور والطبري وجماعة أهل الأثر لصحته عن رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>١) بوب الإمام مالك في «الموطأ» (٨٧/١) باب: ما حاء في التأمين خلف الإمام وذكر في ذلك أربعـــة أحاديث.

<sup>(</sup>٢) وهو منسوب إلى المذهب الزيدي فتنبه لهذا.

#### ٣- وضع اليمني على اليسري:

هذا مما احتلف فيه النقل عن مالك، ولكن الصحيح عن مالك فعله له حتى مـــات، ومن أدلة ذلك.

١- أنه في «موطئه» الذي صنفه بنفسه عقد فيه (١٥٨/١) باب: وضع اليدين إحداهما على الأخرى في الصلاة. وذكر فيه حديثين الثاني منهما حديث سهل بن سعد المخرج في البخاري أيضًا، وقد تقدم فعلم من هذا ترجيحه لهذا لاسيما وأنه ما زال يُقْرِئ «الموطأ» على الناس حتى مات.

وروايات «الموطأ» مجمعة على ذلك، فلو كان ذهب إلى خلافه لأمر بحذف ذلـــك الباب أو التنبيه على خلافه له من كلامه أو على الأقل ولو في بعض روايات «الموطأ».

٢- أنه احتمع على نقل العمل هذه السنة جماعة من حلة أصحاب مالك منهم:

مطرف وابن الماحشون وأشهب. وغيرهم نقلوا عن مالك أنه لا بأس به في الفريضة والنافلة.

ولذا قال ابن عبد البر: لم يأت عن النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ فيه خلاف، وهو قول جمهور الصحابة والتابعين، وذكره مالك في «المُوطأ» و لم يَحكِ ابـن المنـــذر وغيره عن مالك غيره. وقال: لم يزل مالك يقبض حتى لقي الله عز وحل.

٣- أن هذه الرواية هي ترجيح المحققين من علماء المالكية منهم:

1) الإمام ابن أبي زيد فقد قال في «النوادر والزيادات» (١٨٢/١): من «المستخرجة» روى أشهب عن مالك أنه لا بأس أن يضع يده اليمني على كوعه اليسرى في الفريضة والنافلة. وقال عنه علي في «المجموعة»: ليس الإمساك بواحب ولكنها عقبة.

٢) ابن عبد البر كما سبق.

٣) ابن رشد في «بداية المحتهد» (١٠٧/١) حيث على على رواية أشهب ومطرف وابن الماحشون السابق ذكرها، بقوله: وهذا هو الأظهر؛ لأن الناس كانوا يؤمرون به في الزمان الأول.

إن المشهور في كتب أئمة المالكية المتأخرين أن وضع اليدين سنة للمصلي المتنفل والمفترض، إن قصد بالوضع الاتباع أو لم يقصد شيئًا. أما إذا قصد الاعتماد والاتكاء على يديه بوضعها كره له ذلك.

ه) إمامة مالك وقوة تمسكه بالسنة تمنع أن يروي أحاديث وضع السيمني على
اليسرى في الصلاة ثم يعمد إلى خلافها.

وبعد هذا أرجو أن يكون قد تبين لك مذهب مالك في مسألة الضم (وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة)، وبقية الأمور التي نتحدث عنها في هذا المبحث بجلاء.

ولعل من يتأمل جميع الآراء المذكورة في هذه المسألة يعلم علمًا قاطعًا ألهم جميعًا يعترفون بأن سنة النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَعَلَى آله وَسَلَّمَ هي وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة، لا إرسالهما بجنبه، وأن الإمام مالكًا ما قال بإرسالهما أصلًا، وأن ما جاء مسن ذلك عن مالك شاذ، لا ينبغي التعويل عليه. والله أعلم.

# مذهب أبي حنيفة وأصحابه في السنن الثلاث

### ١- الرفع:

قال محمد بن الحسن الشيباني في كتاب «الحجة على أهـــل المدينـــة» (٩٤/١): إذا افتتح الرجل الصلاة كبر ورفع يديه حذو أذنيه في افتتاح الصلاة و لم يرفعهما في شيء من تكبير الصلاة غير تكبيرة الافتتاح. وقال أهل المدينة: يرفع يديه حــــذو منكبيـــه إذا افتتح الصلاة وإذا كبر للركوع، وإذا رفع رأسه من الركوع، رفعهما كذلك أيضًا. (١)

قلت: وما ذهب إليه أهل المدينة هو الراجح لموافقته للأدلة الثابتة التي تقدم ذكرها.

#### ٧- التأمين:

به قال أبو حنيفة وكافة أصحابه. وقال الجصاص في «مختصر اخـــتلاف العلمـــاء» للطحاوي (٢٠٢/١) رقم (١٣٩): قال أصحابنا -يعني الحنفية- والثوري والشـــافعي والليث، يقولها الإمام ويقولها من خلفه. (٢)

## ٣- وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة

قال به أبو حنيفة وسائر أصحابه قال الجصاص في «المختصر» (٢٠٢/١) رقم المراب المرا

قال العيني في «البناية» (٢٠٧/٢): عندنا يضع -يعني اليمين على الشمال- وبه قال الشافعي وأحمد، وإسحاق وعامة أهل العلم، وهو قول على وأبي هريرة والنحعي

<sup>(</sup>۱) وانظر «شرح معاني الآثار» للطحاوي (۱/۹۰۱-۱۹۷)، و «اللباب» للمنبحي (۲٤٦/۱)، و «فــتح القدير» (۲۸۱/۱)، و «رد المحتار» (۱/۹۰۱)، و «مختصر اختلاف العلماء» للحصاص (۱۹۹/۱) رقم (۱۳۳)، و «اللباب» (۱۹۹/۱) للميداني.

<sup>(</sup>٢) انظر «اللباب» للمنبحي (٢/٤٥١)، و «اللباب» للميداني (١٩/١)، و «إعــلاء الســنن» (٢٣١/٢- ٢٣١)، و «فتح القدير» (١٩/١)، و «رد المحتار» (١٧٢/٢)، و «البناية في شرح الهداية» (٢٤٦/٢) للعين.

والثوري، وحكاه ابن المنذر عن مالك...(١)

ويرى الحنفية أن وضع الأيدي يكون تحت السرة، وقد تقدم لك أن الأمر في ذلك واسع سواء وضعها تحت السرة أو على السرة أو على الصدر. فكله موافق للسنة في الأصل وهو وضع اليمني على اليسرى.

<sup>(</sup>۱) انظر «اللباب» للمنبحي (۱/۲۰۷)، و«فتح القدير» (۱/۲۸۷)، و«رد المحتار» (۱۷۲/۲)، و«إعلاء السنن» (۱/۷۹/۲–۱۸۸).

# الفصل الخامس حوادث وعبر حول هذه السنن



# تراجم لأصحابها حوادث مع هذه السنن الثلاث أو يعضها

# \* محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني:

قال الشوكاني في «البدر الطالع» (١٣٤/٢-١٣٦): ما زال في محسن مسن أهسل عصره، وكانت العامة ترميه بالنصب، مستدلين على ذلك بكونه عاكفًا على الأمهات وسائر كتب الحديث، عاملاً بما فيها، ومن صنع هذا الصنع رمته العامة بذلك، لا سيما إذا تظهر بفعل شيء من سنن الصلاة، كرفع اليدين وضمهما(١) ونحو ذلك، فإلهم ينفرون عنه ويعادونه، ولا يقيمون له وزنًا، مع أهم في جميع هذه الديار منتسبون إلى الإمام زيد بن على، وهو من القائلين بمشروعية الرفع والضم.

وكذلك ما زال الأئمة من الزيدية يقرأون كتب الحديث الأمهات وغيرها، منذ خرجت إلى اليمن، ونقلوها في مصنفاهم، الأول فالأول، لا ينكره إلا جاهل أو متجاهل، وليس الذنب في معاداة من كان كذلك للعامة الذين لا تعلق لهم بشيء من المعارف العلمية، فإلهم اتباع كل ناعق.

إذا قال لهم من له هيئة أهل العلم: إن هذا الأمر حق، قالوا: حق. وإن قال: باطل، قالوا: باطل.

إنما الذنب لجماعة قرأوا شيئًا من كتب الفقه، ولم يمعنوا فيها، ولا عرفوا غيرها، وظنوا لقصورهم أن المحالفة لشيء منها مخالفة للشريعة، بل القطعي من قطعياتها، مع أفم يقرأون في تلك الكتب مخالفة أكابر الأئمة وأصاغرهم، لما هو مختار لمصنفها، ولكن لا يعقلون حقيقة ولا يهتدون إلى طريقة.

بل إذا بلغ بعض معاصريهم إلى رتبة الاجتهاد وخالف شيئًا باجتهاده جعلوه خارجًا عن الدين، والغالب عليهم أن ذلك ليس لمقاصد دينية، بل لمنافع دنيوية تظهر لمن تأملها.

<sup>(</sup>١) يعني وضع اليمني على اليسرى في الصلاة.

وهي أن يشيع في الناس أن من أنكر على أكابر العلماء ما خالف المسذهب مسن احتهاداتهم كان من خلص الشيعة الذابين عن مذهب الآل، وتكون تلك الشهرة مفيدة في الغالب لشيء من منافع الدنيا وفوائدها.

فلا يزالون قائمين وثائرين في تخطئة أكابر العلماء ورميهم بالنصب، ومخالفة أهــل البيت، فتسمع ذلك العامة فتظنه حقًا، وتعظم ذلك المنكر؛ لأنه قد نفق على عقولها صدق قوله، وظنوه من المحامين عن مذهب الأئمة.

ولو كشفوا عن الحقيقة لوحدوا ذلك المنكر هو المحالف لمذهب الأثمة من أهـــل البيت، بل الخارج عن إجماعهم؛ لألهم جميعًا حرموا التقليد على من بلغ رتبة الاحتهاد، وأوجبوا عليه أن يجتهد رأي نفسه، ولم يخصوا ذلك بمسألة دون مسألة.

ولكن المتعصب أعمى، والمقصر لا يهتدي إلى صواب، ولا يخرج عن معتقده إلا إذا كان من ذوي الألباب، مع أن مسألة تحريم التقليد على المحتهد هي محررة في الكتب التي هي مدارس صغار الطلبة، فضلاً عن كبارهم، بل هي في أول بحث من مباحثها يتلقنها الصبيان وهم في المكتب. اه

# \* الحسين الحوثي<sup>(۱)</sup>:

عالم محقق في النحو وأصول الفقه حافظ للقرآن، له مشاركة في الحديث كان يرجح مذهب الإمام زيد على مذهب الهادوية. وكان يرى رفع اليدين، ووضع الكف على الكف في الصلاة. إلا أنه ربما ترك ذلك إذا صلى جنبه أحد من المتعصبين من الهادوية. توفي في شهر صفر، سنة ١٠٨٤هـ(٢)

<sup>(</sup>۱) هذا الرجل من أهل القرن الحادي عشر، وليس الحسين الحوثي، الضال المضل، الذي ظهر في قرننا هذا وتفجرت فتنته في سنة ١٤٢٥-١٤٢٦ه، التي بدأت بسب الصحابة رضوان الله عليهم والاستهزاء بحم والأذية لأهل السنة، وانتهت بقتله وقتل من وقف معه على يدي الحكومة بقيادة الرئيس على بن عبد الله صالح، وفقه الله لكل حير، والتوبة من السيئات.

<sup>(</sup>٢) انظر «بهجة الزمن» و «هجر العلم» ص(١٣٥).

وتركه بمفرده، وهذا الذي يظهر أنه حصل لعبد الله الإرياني المتوفى سنة (١٣٨٥هـــــ) حيث قال:

فلا راقت ولا طابست مقاما حفاةً لا يردون السلاما تنجوا عنه واعتزلوا الإماما(1) نزلنا صعدةً في يسوم قر وشاهدنا بساحتها أناسًا وإن صلى بجانسهم غريب

# \* زيد بن يحيى بن أمير الدين الحوثي

قال القاضي إسماعيل الأكوع في «هجر العلم» ص(١٦٥-٥١٥): عالم مبرز في علوم كثيرة، ولاسيما علم السنة، فإنه كان آمرًا بها، ناهيًا عن تركها. له مواقف مشهورة في الدفاع عنها، فمن ذلك أنه أجاب على القاضي حسن بن أحمد البرطي الذي تزعَّم استنكار قبائل من حاشد وبكيل على أهل السنة المتمسكين بها قولاً وعملاً من رفع وضم وتأمين وإيتاء كل صلاة في وقتها، كالعلامة حسين بن مهدي النُّعمي الذي عهد إليه المهدي العباس بأن يكون إمامًا للصلاة في قبته التي بناها في السائلة في صنعاء.

فأحيا فيها السنة إلى جانب أنه تصدَّر لتدريس كتبها في القبة المَــذكورة، فكثــر الآخذون عنه من الخاصة والعامة، فحسده بعض الفقهاء وأغروا به القبائــل وراســلوا رؤساء حاشد وبكيل وقاضيهم حسن بن أحمد البرطي، بأن حسين بن مهدي النُّعمــي والإمام محمد بن إسماعيل الأمير خالفا المذهب.

فحاءت من هؤلاء القبائل رسالة إلى المهدي العباس وإلى بعض الحكام، وعرضت تلك الرسالة على علماء صنعاء وعلماء مدينة ذمار وعلماء حوث، وقد أجابوا علميهم بإجابات مقنعة لهم.

وكان أعظمها حواب زيد بن يحيى الحوثي، فإنه وبَخَّهم، وحثَّهم على أن يصلحوا أنفسهم، وأن يكفوا عن الخروج من بلادهم لنهب الرعايا وهتك المحارم.

توفي بحوث في ربيع الأول بسنة ١٩٩٩هـ

<sup>(</sup>۱) انظر «الهجر» (۱۰٤/۱).

## \* حسين بن يحيى بن محمد بن عبدالله حنش:

عالم محقق في أصول الفقه وفروعه... ، شرح «البحر الزخار» للإمام المهدي، استوفى فيه الأدلة كما ذكر يجيى بن الحسين في ترجمته، والتخاريج للأحاديث من أصولها، وبين العزو والتخريج مع شرح ما يحتاج إلى شرح وبيانه وتكميله والمناقشة عليه فيها، وله أنظار دقيقة وأقوال سديدة، تدل على عرفانه وانصافه وتحقيقه، ويميل في ذلك مع الدليل وإن خالف مذهب الهادوية:

كمسألة رفع اليدين في الصلاة، ووضع الكف على الكف، فإنه ذكر الأحاديث المشهورة في مقابلة الحجة، ووهى حجة الهادوية. اه<sup>(۱)</sup>

# \* محسن بن أحمد بن يحيى الشامي:

عالم محقق في الفقه والفرائض وعلم الحديث، نحوي شاعر... من شعره:

عن الحق واعتاضوا عن العلم إلى النصب من يبني على الرفع عن المصطفى حمير الورى ولطفًا بنا من أن نضل على علم

عذيري من قوم تجافوا لغيهم وقد نسبوا من جهلهم وضلالهم وقالوا: جهول من يحدث مسندًا فيا رب توفيقًا لسبل رشادنا

#### \* الحسين بن الإمام القاسم بن محمد:

ألف رسالة في النهي عن منع الشافعية من التأمين في الصلاة، لمّا كان قــد مــنعهم بعض ولاة اليمن، وهو الفقيه إبراهيم بن سلامة لجهله بالعلم، وعدم معرفته لقواعــده ومراسمه، ونهاه عن التعرض لمثل هذه المسائل الاجتهادية الخلافية بين علماء الإســلام العارفين بالحلال من الحرام. (٢)

### \* محمد بن المطهر بن يحيى بن المرتضى الإمام المهدي:

ولد في هجرة الكريش سنة (٦٦٠هــ) ووفاته بذي مَرمَر ليلة ٢٢ من ذي الحجة

<sup>(</sup>۱) انظر «الهجر» (۲/۱۰۸۵-۱۰۸۹).

<sup>(</sup>۲) انظر «الهجر» (۱۰۷۳/۳).

سنة (٦٢٨هـــ) وقيل سنة (٣٧٢هــ)، ومن شعره:

الرفع والضم والتأمين مـــذهبنا ومـــذهب الآل والأصـــحاب ما كان تركى له، والله من ملل لكن خشيث على نفسى مـــن

# حادثة

قال الأكوع في «الهجر» (١٠٥٩/٢): انتشر فيها -يعني: شهارة- على السنة، وذلك بعد مهاجرة الإمام المجتهد المطلق محمد بن إسماعيل الأمير، صاحب «سبل السلام» -رَحِمَهُ الله- إليها سنة (١١٤٠هـ) بعد عودته من مكة المكرمة، وذلك حينما تصدر للتدريس في شهارة، وقصده الطلاب من سائر هجر الأهنوم المعروفة آنذاك، فانتشر فيها علم السنة، وانتفعوا به، وحافظوا على التمسك بحا في شهارة، وبقية هجر الأهنوم، واستمروا على هذه الحال حتى جاء الإمام المنصور محمد بن يحيى حميد الدين إلى الحكم، وسكن الأهنوم ثم القفلة، فكلف القاضي عبد الله بن أحمد الشحامي وعلماء آخرين كانوا مقيمين عنده بالانتقال إلى شهارة وغيرها من الهجر لنشر العلم وتدريس مذهب الهادوية الزيدية، وحوربت علوم السنة حيى اختفت وتوارى العاملون بها حتى لم يبق أحد يعمل بها.

وسمعت العالم الفاضل محمد بن عبد الصمد المتوكل الشهاري أنه كان يوحد بيست في شهارة يعرف ببيت الشافعي، وأنه كان معروفًا عند الناس بهذا الاسم؛ لأن ساكنيه كانوا على مذهب أهل السنة، كما أنه عرف في صباه نساء في شهارة وهسن يسرفعن أيديهن في تكبيرة الإحرام، وكذلك عرف رجالًا.

#### \* يحيى بن محمد بن لطف بن محمد شاكر:

إمام مبرز في علوم الحديث والتفسير، مشارك مشاركة قوية في النحو والصـــرف، والمعاني والبيان والقراءات، مع معرفة قوية بالفقه والفرائض وعلم الأصول.

احتهد في طلب العلم وتحصيله حتى فاق أقرانه، وزاحم شيوحه فتخطاهم، ولما

<sup>(</sup>۱) انظر «هجر العلم» (۲۹۹/۲).

عرف أن العمل بكتاب الله وسنة رسوله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وحدهما هــو الحق الذي يجب أن يتبع، نبذ التقليد وانقطع لدراسة عَلوم الكتاب والسنة حتى صــار مجتهدًا مطلقًا.

وأخذ يدعو إلى ترك التقليد، كما نعى على علماء عصره تمسكهم به، وأنكر على الإمام يحيى بن محمد حميد الدين أمورًا يعملها على ألها من الدين، وهي ليست من الدين في شيء -كما قال-، وذلك في رسالة وجهها إليه، وعدَّ بعض تلك الأمور نوعًا من الشرك والكفر، وانتقد المذهب الزيدي لتسامحه في تلك الأمور، فاستشاط الإمام يحيى منه غيظًا واستدعاه إلى صنعاء، وكلف أحمد بن عبد الله الكبسي وأحمد بن على الكحلاني وعبد الله بن محمد السَّرحي ومحمد بن زبارة بالإطلاع على تلك الرسالة الموجهة إلى الإمام ومناظرته والرد عليه.

وقد احتمعوا به بحضور محمد بن حسن الوادعي وعبد الرحمن بن حسين الشامي لمراجعته للعدول عن رأيه، ولكنه أصر على تمسكه بما جاء في رسالته، وعززها برسالة إلى أولئك العلماء، هذا نصها:

الحمد لله، وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم. حفظكم الله تعالى وعافاكم، وكفاكم مهمات الدارين آمين. لم أرد بما ذكرتُه في الرسالة من الشرك والكفر إلا ما أراده الله ورسولُه، فأنا غير مخطئ ولا آثم بذكرهما يقينًا لا أشك فيه.

وقد اشتُهر أن الإمام -حفظه الله- مُنْصِفٌ وسيظهر صدق ذلك من كَذبه الآن؛ فأقول: لا يُمكن إزالة ما ذكرته في الرسالة من الشرك والكفر إلا بعد حصول أحد ثلاثة أمور:

أحدها: إزالة جميع المنكرات والبدع الموجودة الآن من قُبب (قِباب جمع قُبّة) ومشاهد (شواهد القبور) ومكوس (جمع مكس، وهو ما يؤخذ على التحار من ضرائب مقدار عشرة في المئة). وإسبال (عدم ضم اليدين في الصلاة) وجمع بين الصلاتين. (الظهر والعصر، والمغرب والعشاء) وتكفير أهل السنة، وإيثار قراءة غير القرآن والسنة وما يوصل إليهما.

فإذا أزيلت هذه الأمور، وأمر الإمام بالمعروف، ونهى عن كل منكر وبدعة تحــت وطأته بادرتُ بإزالة ما في الرسالة من شرك وكُفر، وإن كان حقًا، فإن زعــم عــدم قدرته على إزالة ما ذكر فهو كاذب يكذبه كلُّ عاقل.

ثانيًا: أن تُعرض الرسالة على جميع العلماء الذين هم تحت وطأة الإمام، فإذا أجمعوا على أن ذكر الشرك والكفر مخالف لأمر الله وأمر رسوله، ولمراد الله ومراد رسوله، ولحبة الله ومحبة رسوله، قلت لهم: تعالوا ندعُ أبناءَنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين، أنا أو هم.

ثالثًا: ألهم إذا تَأبّوا عن المباهلة رقم كلُّ واحد منهم شهادته على بطلان ما ذكرته، وأن الإمام مصيب في كل ما فعله، ولفظ الشهادة التي يرقمونها: نشهدُ لله أن ما ذكر فلانٌ من الشرك والكفر في رسالته باطلٌ، وأنه مخالفٌ لأمر الله وأمر رسوله، ولمراد الله ومراد رسوله، ولمجبة الله ومحبة رسوله، ونشهد لله أنه لا يلزم الإمام رفع شيء من المكوس التي يأخذها على المسلمين، ولا يلزمه هدم القبنب والمشاهد، ولا نَهْي الناس عن التسريج عليها، وقبول النذر لها، ولا يلزمه إزالة أي بدعة من هذه البدع الموجودة الآن من الإسبال في الصلاة والجمع بين الصلاتين تقديمًا، وتكفير أهل السنة وإيثار غير الكتاب والسنة عليهما، ولا يلزمه شيء من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فمتى رقموا هذه الشهادة، وكتب كلَّ عالم من علماء دولة الإمام وعلامته، وسلّمت إلى محوتُ الشرك والكفر، أو أحرقت الرسالة بالكلية، فإن أبوا عن الشهادة للإمام بأنه لا يلزمه شيء إلى آخر فليرقموا شهادهم عليه بأنه يلزمه ما ذكر من إزالة المكوس وغيرها.

فإن لم يحصل شيء مما ذكر ألبتة، وكذا إذا اختار الإمام أحد الثلاثة (الأمور) وأخلّ بشعبة من شعب ذلك الأمر الذي اختاره فلا يمكن، فإن ادعى أنه لا يمكنــه إزالتــها دفعة، بل على التدريج فليفعلها على التدريج، ومتى أكملها فعلت المشار إليه، وإلا فلا يمكن محوها ألبتة، لو فعلوا بي ما فعلوا، فإني من ديني على بصيرة، فلا قلق من شــيء ألبتة لو اجتمع على الأرض ما باليت كم في ذات الله؛ لأني أعلم مــن نفســي أن

هواي مع الله ورسوله لا مع نفسي أو مع أحد من المحلوقين، كما هو ديدنَ أكثر أهل العصر.

والسلام علیکم ورحمة الله وبرکاته. حرر آخر محرم سنة ۱۳۵۷هـ. من یحـــیی بـــن محمد بن لُطف لَطف الله به آمین.

فلما قرأ هؤلاء العلماء هذه الرسالة صاروا في أمر مريج، فهـــم لم يكونـــوا مـــن الشجاعة في قول الحق ما يجعلهم يقفون إلى جانب صاحب الترجمة، ولا هم من ضعف الإيمان بالدرجة التي تجعلهم ينكرون على صاحب الترجمة ما جاء في رســـالته جملــة وتفصيلاً.

وقد انتهى الأمر بأن أبلغ العلماء الإمام بموقف صاحب الترجمة وإصسراره على عقيدته في الإمام، فما كان منه إلا أن أذن له بالعودة إلى معمرة ليبعد عن صنعاء، فعاد بعد أن أدّى ما أوجب الله عليه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ولكنه بقي في نفس الإمام عليه من الكره والحقد والألم ما لا يستطيع السنون محوه، ولهذا فإنه ما كاد الخلاف بين صاحب الترجمة وبين بعض علماء مَعْمَـرةَ المتعصـبين لمذهبهم الزيدي الهادوي يستطير لإعلانه وجوب التمسك بالعمل بالكتاب وصـحيح السنة، كالأذان بالتربيع وحذف (حي على خير العمل) والرفع والضـم والتـأمين في الصلاة حتى تصدى له حسين بن محمد الشرفي ومنعه من الأذان في المسـحد، فكـان يؤذن من سطح داره أذان أهل السنة.

وكان إذا قال في الصلاة: آمين، ومدّ بما صوته عارضه حسين الشرفي بقوله: طاعون. مما حمله بعد أن لاقى من المتاعب في سبيل نشر السنة ما لاقي، أن وصف «شرح الأزهار» -كما أخبرني أخوه القاضي لطف بن محمد بن لطف بن محمد شاكر- بأنه طاغوت الزيدية، وذلك لما يوجد فيه من مسائل مخالفة لنصوص الكتاب والسنة، فقد يذكر في المسائل الخلافية الأدلة من الكتاب والسنة أو من السنة أو كليهما، فإذا لم يأخذ المذهب بما فإن أتباعه يقولون: والمذهب بخلافه، أي أن الواجب العمل بالمذهب، وليس بالأدلة النقلية.

هذا وقد اغتنم الإمام يحيى فرصة الخلاف بينه وبين بعض العلماء المقلدين الذي يقال: إنه هو الذي أذكى أواره، فأرسل جنودًا من عنده من صنعاء معمرة لإحضاره إليه، وحضر في الوقت نفسه مناوؤه ليقيموا عليه دعاويهم، فلما مثلوا بين يدي الإمام خاطبه الإمام بقوله: ما الذي بينك وبين هؤلاء العلماء؟ فأجاب عليه بأنه ليس بينه وبينهم إلا ما يقع عادةً بين العلماء، ولا يريد لهم إلا الخير.

ثم قال للإمام: ولكنك غريمُ الخاص والعام، والغني والفقير؛ لأنك ترسل حنودك على الناس من أحل نَفَر ذُرَة من زكاة الفطر إذا تأخر تسليمها إليك أو إلى عُمالك، مع أن الله أمر على لسان رسوله أن تدفع تلك الزكاة إلى الفقراء قبل صلاة عيد الفطر طهورًا للصائم.

فأمر الإمام بأن يبقى في صنعاء كمعتقل، ولا يسمح له بالخروج منها، فاستأذن المؤرخ محمد بن أحمد الحجري أن يترل عنده في بيته، فوافق الإمام، وبقي في صنعاء حتى أذن له الإمام بعد مراجعة من أحيه لطف بن محمد ومن غيره على أن يَلزم بيته في معمرة، فكان طلبة العلم الراغبين في دراسة علم السنة يقصدونه إلى بيته للأحذ عنه.

وكان قد سبق لصاحب الترجمة أن عانى من المتاعب الشديدة، والصعاب الجمه، وذلك حينما وفقه الله إلى نبذ التقليد، وتحوله لدراسة علوم الكتاب والسنة على شيخه العلامة المجتهد الكبير أحمد بن عبد الله الجنداري الذي وصفه بقوله: وله عليه المنه العظمى في تمذيبه وتعليمه وإنقاذه من هوَّة الجهل المركب فرحمه الله ورضي عنه ونور ضريحه.

حتى ضاق حدُّه لطف بن محمد شاكر به ذرعًا؛ لأنه رغم علمه الواسع بعلوم العربية حكما بيّنا ذلك في ترجمته في علمان- إلا أنه كان غارقًا في التقليد، يكره من يعمل بالكتاب والسنة مجتهدًا، فكان يقول لحفيده -صاحب الترجمة-: احتر أحد أمرين: إما وتقتصر على الدراسة عندي في علمان، وإما واقتصرت على الجنْداري والانقطاع إليه في العُنْسُق.

فاستخار الله تعالى فقضت إرادته جلَّت قدرته أن يختار الذهاب إلى شيخه الجنداري

في العُنْسُق الذي زوجه ابنته، فحرج منه هذا العالم الجليل الزاهد التقـــي الشـــجاع في إعلاء كلمة الله.

وقد رحل إلى الحجاز فأخذ عن كبار علماء الحرمين وانتفع بمم، ومن قبل رحل إلى صنعاء فأخذ عن كبار علمائها، واستحاز من شيوخه فأجازوه كما بسين ذلسك في ترجمته بقلمه.

مولده سنة ١٣٠٥ه تقريبًا، ووفاته في عاهم يوم ١٨ شوال سنة ١٣٧٠ه في ثـــاني يوم من حروجه من معمرة، وكان في طريقه إلى مكة المكرمة للحج<sup>(١)</sup>.

## \* إبراهيم بن يحيى بن المهدي جحاف:

حاكم حبور وإمام حامعه، فقيه علامة شاعر أديب، ذو عنايــة بعلــم الحــديث، وبكتب علم الطريقة، وكان عاملًا بالسنة: فيرفع يديه عند تكبيرة الإحــرام، ويضــع الكف على الكف.

تولى القضاء للمؤيد محمد بن القاسم، مولده في رمضان سنة (٩٩١هـــ) ووفاتـــه بحبور يوم الخميس ١٤ شعبان سنة (١٠٥٥هــــ). (٢) وهذا من الزيدية فهو متـــرجم في «طبقات الزيدية الكبرى».

# \*إسماعيل بن محمد بن صلاح جحاف(٢):

عالم من أهل السنة، أديب شاعر من شعره قصيدة يرد بها على الرافضة الذين تناولوا أعراض الصحابة -

<sup>(</sup>۱)انظر «هجر العلم ومعاقله» (۲۰۸۸/٤-۲۰۹۲).

<sup>(</sup>۲) «بغية المريد» و«بمحة الزمن» و«مطلع البدور» و«طبق الحلوى» كله من «هجر العلـــم ومعاقلـــه» ص(۲۱۸).

<sup>(</sup>٣) قال الأكوع في «هجر العلم ومعاقله» (٤٢٣٨) بعد ذكره لقصيدته الآتية: «هجة الزمن» ليجيى بــن الحسين بن القاسم، ولم نحد له ترجمة فيما بين أيدينا من المراجع حتى نعرف أحواله وتــــاريخ ولادتــــه ووفاته، ولعله قد أهمل لميله إلى السنة ومناصرته لأهلها والدفاع عنهم. اهـ

رأيٌ طرا عن سبيل الحق معدول من خالف الناس في مذاهبهم والنهج أبلجُ معروفٌ طرائقًــه أفرْطتم في سباب الصحب هل حرَّثُم وملتم عن الحق القــويم الله أثنى عليهم في مُرّله ما قاله الله من قسول ونزَّله وقد أتى عن رسول الله فَضْلُهم فطمس ذلك لا يُسطاع من ذادوا عـن الحـق وابتـاعوا لما استبانت وجوه الرأى لولا مصابيح نور منهم غلبت قاموا بأمر رسول الله واجتهدوا قَفُوا الطريق التي قد سنُّها لهـــم ولاؤههم حسق وملتسزم

ومذهب حادث لاشك مجهول فإنه بسيوف العدل مخذول فمن تعاماه حادته الأباطيل . في ذا دليل على ما قيل مَعْقول؟ لهج السبيل فذا لاشك تعليل وحَبُّلُنا بكتــاب الله موصــول فإنه عندنا بالرَّحـب مقبـول نص كثير عن الأحبار منقول هل يُستطاع لبحر الماء تقليل؟ جنات عدن جزاءً منه مبذول حُجْبُ الظلام وشخصُ الحــق على الظلام وحُنح الليل وليس منهم لأمر الله تحويل نبیُّهم ما حری حَیفٌ ولا میل وكل ما قَدَّر الرحمن معقول<sup>(١)</sup>

وبهذا تم معظم (٢) ما أردت طرحه في هذا الموضوع نصحًا وتوجيهًا للمسلمين،

<sup>(</sup>١) وقد نقلت هذه القصيدة في الدفاع عن الصحابة لأعجابي بها؛ ولأنه قد صار كثير ممسن ينسبون إلى الزيدية سبابة للصحابة، فأحببت أن يكون هذا من النصح لهم، وإن لم يكن فيها شيء من ذكر السنن الثلاث. والله الموفق للحق والصواب.

<sup>(</sup>٢) لأنه بقيت أشياء لم أكتبها، منها: القصص التي قد حصلت في زماننا هذا حول السنن الثلاث، وقد جمع عندي بعض ذلك، وأرجو ممن لديه حكاية قد وقعت أو قصة علمها حصلت حول هذه السنن الثلاث فليفدني بها مباشرة، أو يرسلها لي على العنوان التالي: الجمهورية اليمنية، صعدة دار الحديث بدماج، ص ب (٩٠٠٧)، أو يتصل لي على برقم (٧٧١،٩٣٨).

لاسيما المغرر بمم ممن ينتسبون إلى مذهب زيد بن على -رَحمَهُ اللهُ-.

وأرجو أن يكون في ذلك بيانًا ونفعًا للمسلمين وإصلاحًا لهم ودعوة إلى العودة إلى الحق والتمسك بسنة رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ الذي أمرنا الله باتباعـــه واقتفاء آثاره.

# المحتويات

| الصفحا       | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥            | مقدمةمقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>4</b> , . | الفصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | أدلة الرفع والضم والتأمين من السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>٤</b> ٧   | الفصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | مذهب أهل البيت في هذه السنن الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>Y</b> 0   | الفصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | مذهب زيد وأئمة الزيدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1+0          | الفصل الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | مذهب الأئمة الأربعة وأتباعهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 114          | الفصل الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | حوادث وعبر حول هذه السنن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1.41         | المحتوباتالمحتوبات المعتوبات الم |

مطبعة العمرانية للاوفست الجيزة : ٣٣٧٥٦٢٩٩