

تاريخ وعقائد

تأليف الأستاذ

A GO JOLING

اكلالا ترجمان السينة لاهور باكستان

# جميع الحقوق محفوظة للادارة الناشر الناشر الكاترجمان السنة المستنة الاهور. باكستان



طبع في احد برنترزلاهور

### مقدمية

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الانبياء وسيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم الى يوم الدين.

أقدم اليوم الى القراء والباحثين كتاباً آخر في سلسلة الكتب عن الملل والنحل، وانه لعاشر كتاب حتى اليوم في اللغة العربية، ولم أجهد نفسي، ولم أواجه الصعوبات والمتاعب في كتابة الكتب التسعة الاخرى مثلها أجهدت نفسي، وعانيت المشاق في هذا الكتاب.

أولاً: لأنه مع كثرة من كتب عن الاسماعيلية وحكمهم في المغرب ومصر والبلاد الشرقية الاخرى، وعن حكامهم وخلفائهم قلّما تطرق أحدهم إلى عقائدهم ومعتقداتهم الخاصة بهم، اللهم إلاّ النزر اليسير استطراداً، لا استقلالا، من المصريين، المتقدمين منهم والمتأخرين من المقريزي، والقلقشندي، وأبي المحاسن، وابن إياس الى حسن ابراهيم حسن، وجمال الدين سرور، وطه احمد شرف، وعبد المنعم ماجد ومحمد عبدالله عنان وغيرهم الكثيرون الكثيرون ـ الذين لهم إرتباط خاص بهؤلاء القوم لتسلّطهم على بلادهم قرابة قرنين من الزمان ـ وغير المصريين من المسلمين والمستشرقين الذين لم يهدفوا بالكتابة عنهم إلا سرد تاريخهم وبيان الوقائع والحوادث التي حدثت في أيامهم، أو الجوانب الاخرى عن التمدن

والثقافة والحضارة والانشطة العلمية والأحوال الاقتصادية والسياسية والحروب والفتوحات، أللهم إلا ما ذكروا عن الاختلاف في نسب أئمتهم، وهذا أيضاً جزء من التاريخ أكثر من أن يكون له علاقة بالعقائد، وإن كان له بعض العلاقة بها.

فمحور جلِّ الكتاب عن الاسهاعيلية هو التاريخ، لا العقائد(\*).

(\*) وقل من يسلم من المؤرخين من الاخطاء، الذين يكتبون تاريخ طائفة مذهبية ولا يلمون بعقائدها مثل الطائفة الاسهاعيلية. فإن اكثر المؤرخين من المصريين وغير المصريين، ومن المسلمين والمستشرقين، وحتى الاسهاعيلية المحدثين، وقعوا في الاخطاء الفاحشة عند كتابة تاريخ الاسهاعيلية.

فمنها أن كل واحد منهم ذكر على بن ابي طالب رضي الله عنه الامام الأول، وجعفر بن محمد الامام السابع \_ أهـو وجعفر بن محمد الامام السادس للاسهاعيلية، ثم تحيّروا وتخبطوا في بيان السابع \_ أهـو اسهاعيل أم محمد بن اسهاعيل؟ فقال فريق: ان اسهاعيل لم يكن اماما مع أن الاسهاعيلية لا يسمون بالاسهاعيلية الا لاعتقادهم بامامة اسهاعيل؟

وقال الأخرون: ان الحسن لم يكن اماما مع الرواية المشهورة الموجودة في جميع كتب الاسهاعيلية ووالحسن والحسين امامان قاما أو قعدا، ولم يعلموا لعدم معرفتهم بعقائد القوم ومعتقداتهم أن عليا رضي الله عنه ليس بامام عندهم، بل هو اساس للناطق محمد صلى الله عليه وسلم، الامامة اذن تبدأ من الحسن، لا من علي رضي الله عنهم، وعلى ذلك لا يكون جعفر بن محمد إلا الحامس، واسهاعيل بن جعفر السادس، ومحمد بن اسهاعيل هو السابع، وبه يكمل دور محمد صلوات الله وسلامه عليه، ويسمونه الناطق السابع أيضاً، والنطقاء السبعة عند الاسهاعيلية هم أولوا العزم من الرسل، يبدأون من آدم وينتهون بمحمد بن اسهاعيل بن جعفر، وللمسألة تفصيل يأتي في محله من الكتاب ان شاء الله.

ومن الأخطاء الفاحشة في التاريخ الاسهاعيلي مما وقع فيه المؤرخون هو ذكر الكفلاء الأربعة من الحافظ والسظافر والفائز والعاضد في عداد الائمة الاسهاعيلية، مع أنهم لا يعدّون منهم بالاتفاق، بل الاسهاعيليون المستعليون يعدّونهم من الغاصبين لـلامامـة، غادرين ناكثين.

وأما الاسماعيلية النزارية فهم يضيفون اليهم الأمر والمستعلي أيضاً، وعلى كـل فان الاربعـة أولئك ليسـوا من الاثمة الاسـماعيلية بـالاتفـاق مـع ذكـر جـل المؤرخـين لهم في عدادهم. ثانياً: أن القليلين من العلماء والباحثين المتقدمين الذين كتبوا خصيصاً في العقائد الاسماعيلية، غير الغزالي والديلمي والعلوي لم يلموا بمعتقدات القوم من جميع جوانبها اضافة الى أن عددا من كتابات هؤلاء الاعلام قد فقد.

وأما الغزالي ومحمد بن الحسن الديلمي، ويحيى بن حمزة العلوي وغيرهم من علماء السنة والشيعة والزيدية فانهم أيضاً مع عدم احاطتهم جميع الجوانب العقدية لم يبنوا معلوماتهم الاعلى السماع<sup>(۱)</sup> كثيراً لعدم تمكنهم من الحصول على كتب القوم، ومن تمكن منهم كالديلمي لم يحصل الاعلى العدد القيل العدد الذي لا يسمن ولا يغني من جوع للذين يُريدون البحث والتنقيب في العقائد الاسماعيلية.

وأما الجدد منهم، فانهم ينقسمون الى قسمين:

الاسهاعيلية، أو اسهاعيلية الأهواء والأغراض مثل الهمدانيين حسين الهمداني، وعباس الهمداني، وحسن الأعظمي، ومصطفى غالب، (٢)، وعارف تامر والمستشرق الروسي أيوانوف وغيرهم فانه لاعبرة بما كتبوه لأنهم

<sup>(</sup>١) ولذلك تجرأ على بن الوليد الداعي الاسهاعيلي المتوفي سنة ٦١٢هـ أن يقول ردّاً على الغزالي بأنه كيف يقول عنهم ما لا يعلم. (أنظر «دامغ الباطل وحتف المناضل» الكتاب الذي ردّ به على بن الوليد على الغزالي).

<sup>(</sup>٢) ما رأيت مثل هذا الرجل جريئا على السرقة والكذب، فانه من الاشخاص الذين يمكن ان يضرب بهم الامثال بسرقة افكار الآخرين وآرائهم، فانه ينقل العبارات الكاملة بدون أن يعزوها الى من ينقلها عنه مضيفا اياها الى نفسه، وحتى المتعمق في كتبه يعلم تماما أن فقرة واحدة في كتبه ليست له، بل هي مسروقة أو ماحوذة عن الآخرين بدون نسبتها الى اصحابها. وهكذا نشره كتب الاسهاعيلية بدعوى التحقيق فان أكثر ما نشره كان منشورا من قبل، فلم يكلف نفسه إلا أن يشوّه ذلك الكتاب وينشره باسمه.

واما بعض الكتب الاخرى التي لم يسبق الى نشرها فنشرها مليئة بالأخطاء، محشوة بالأغلاط، ولا توجد صفحة من صفحاتها إلا وهي مشوهة ممسوخة من كثرة مـا وقع فيهـا من الفحش من الأخطاء.

لم يكتبوا ما كتبوه في المعتقدات الاسماعيلية وعقائدها الا عن تحيّز وتعصب للدفاع عن الاسماعيلية وأفكارها وآرائها، ولم يختاروا إلا ما يمجدهم ويقرّبهم الى الطوائف الشيعية الاخرى ويوفق بين آرائهم وأفكارهم بالآراء والأفكار الاسلامية، معرضين عن الأراء التي تشينهم وتعيبهم وتشوّه سمعتهم في أعين المسلمين، اللهم إلا شخصاً واحدا وهو الدكتور زاهد علي الهندي(٢) فانه وحيد من بين القوم، الذي جعل نصب عينيه أو هدفه الحقيقة وقول الحق ولو على نفسه والوالدين والأقربين، ولو أنه أوذي وأصيب بسوء في هذا السبيل.

والقسم الثاني: الذين بحثوا العقائد الاسهاعيلية، وتنقبوا في كتبهم، وسبروا أغوار فكرهم ومذهبهم ولكنهم مع وفرة علمهم وفطنتهم وذكائهم، واعتنائهم بالكتب الاسهاعيلية، لم يصلوا إلى كنه الحقائق المستورة وأصل الأفكار المخفية ـ وعلى رأسهم الدكتور محمد كامل حسين وغيره ممن حقق الكتب الاسهاعيلية العديدة وقدمها بمقدمات علمية ضافية \_

ومن جرأته على الكذب أنه بدأ يلقب نفسه في الأعوام الأخيرة بالدكتور مصرحا بانه حصل على الدكتوراة في الفلسفة والتاريخ، مع أنه لم يتخرج من جامعة إطلاقاً دون أن يحصل على شهادة عالية أو عالمية، وتخبطاته العشوائية في كتاباته في الكتب التي ينسبها اليه تدل على ذلك

وأكثر من ذلك أن قصة حصوله على الدكتوراة في الفلسفة والتاريخ، وعارف تـامر أيضا قصة مضحكة مبكية، شاهدة ناطقة بجرأة هؤلاء على الكذب الواضح البين عـواره وبطلان ما يكتبونه ويظهرونه للناس.

فان جامعة في بلدة من بلاد المشرق وهي كراتشي بباكستان تشتمل على غرفة ضيقة صغيرة واحدة لا تسمع الاطاولة وكراسي أربعة، ولا تشتمل الاعلى شخص واحد هو رئيسها ومرءوسها، ومعلمها ومتعلمها، ومؤسسها وصاحبها وهمو من الاساعيلية أيضا، هي التي قدم لها للالتحاق في قسم الدكتوراة بمبلغ من الدولارات، ثم منها أخذت الشهادات للذين لا يحملون ولا الشهادة الثانوية، ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم.

<sup>(</sup>٣) وسوف نذكره بشيء من التفصيل في هذا الخصوص فيها باتي.

إمّا لعدم وجـود الكتب الكـافيـة للقـوم، التي تنـوّر الـرأي، وتبصّر الحقيقة، وتكشف اللثام عن الأراء الحقيقية المستورة في مسألة من المسائل.

وإمّا لعدم التفريق بين الكتب السرّية التي يعبر عنها عند الاسماعيلية بكتب الباطن، وبين الكتب الظاهرية أو كتب الظاهر.

ولـذلك نجـد هذا القسم من البـاحثين يخلطون الحق بـالباطـل، ولا يفرّقون بين الحابل والنابل وسيجد القارىء أمثلة كثيرة لهذا الخلط منشورة في الأبواب المتفرقة من هذا الكتاب، كما سنـذكر بعض الأشيـاء التي لم نذكـرها هناك، في هذه المقدمة لأهميتها وفائدتها.

وعلى هذا لا يستفاد كثيراً من هذا القسم أيضاً ولا يستنار بهم الطريق في الكتابة عن معتقدات القوم.

ثالثاً: صعوبة الحصول على الكتب الاسماعيلية المطبوع منها والمخطوط. أما المطبوع فلعدم انتشارها بين الناس ولقلة العدد المطبوع منها، زيادة على ذلك عدم مبالاة المكتبات العامة في بلاد المسلمين في مساعدة الباحثين والكتاب، وجهل مدرائها والمشرفين عليها في هذا الزمان حيث لا يعرفون عن العلم شيئا إلا من رحم ربّك، وانعدام روح المساعدة والمساهمة والتشجيع في تبلور الفكر وتنور الأذهان وصقل الأفكار، ولنظرتهم الى هذه الوظيفة التي لم تكن في سالف الزمان إلا وظيفة علمية روحية ـ ولا زالت في الغرب حتى الآن، ويا للأسف ـ نظرة مادية صرفة لقضاء بعض الوقت بين الكتب بدل المكافآت الشهرية التي يأخذونها، يحملون أوزارها كما يحمل الحار أسفارا، وانني ذقت الأمرين على أعتاب هذه المكتبات ودهاليزها، وجريا وراء مدرائها وأمنائها، فصارت المطبوعات ـ قليلة العدد وقديمة الطبعة ـ في حكم المخطوطات، لا يستفيد منها إلا الأرضة أو الفيران.

وأما المخطوط فمخطوط، لا يملكها إلاّ الأحاد والوصول إليها كالوصول إلى سعاد التي قال فيها الشاعر:

### كيف الوصول إلى سعاد ودونها قلل الجبال ودونهن حتوف

وخاصة حينها تكون المخطوطات من كتب الاسهاعيلية الذين أخذ كتابهم العهود والمواثيق من أخص الناس إليهم، ومن الذين لأجلهم كتبت هذه الكتب أن لا يعطوها لأحد، ولا يفضوا كلامها إلى الأخرين ولا يفسحوا مجالاً لأحد أن يلقي النظرة على ما فيه كها هو مسطور في أول كل كتاب من كتب الباطن أو الحقيقة، ونحن ننقل ههنا نموذجاً من كتابين، أولها:

(الأنوار اللطيفة) للداعي الاسهاعيلي طاهر بن إبراهيم الحارثي المتوفى سنة ٥٨٤ هـ فيقول في مقدمة كتابه:

«وأنا آخذ عهد الله المؤكد، وميثاقه المغلّظ المشدد، الذي أخذه على أسهائه النورانيين وصفاته الروحانيين، ملائكته المقربين، وأنبيائه المرسلين، وأوصيائه السطاهرين وأئمتهم الميامين، وحدود دينه أجمعين، من أهل السهاوات وأهل الأرضين، على كل من وقع كتابي في يديه، وحصل لديه من خاص وعام، وعالي الرتبة ودان، أن لا قرأه ولا وقف عليه إلا بأمر من ذوي الأمر، ولا أباحه وبذله واطلع عليه إلا من يكون أخانا حقاً يرى برأينا، ويقول في فصل أئمة الحق بقولنا، ويعتقد فيهم كاعتقادنا، العارف بفضل حدودنا، الذين أخرجونا من حنادس الظلمة، ومهاوى الغمة، ونظروا إلينا بعين الرحمة، وأسدلوا علينا أثواب النعمة» (٤).

وأما صاحب (مسائل مجموعة من الحقائق العالية والدقائق والأسرار السامية) فيقول بعد البسملة والحمدلة:

<sup>(</sup>٤) «الأنوار اللطيفة» للحارثي اليهاني ص ٧٨ المدرج في كتاب «الحقائق الخفية» للأعظمي ط الهيئة المصريّة العامة للتأليف والنشر ١٩٧٠م.

«أما بعد أيها الأخ أعلى الله في رتب الصالحين درجتك ونور بنور الصافين المسبّحين صورتك فقد وقفت على مسائلك التي دلّت على تألّق جذوة ذكائك وعلوك من منازل العلم وارتقائك وسألت الإجابة عنها وهي أيها الأخ تقتضي جواباً من زبد الحقائق المصونة وسرائر الحكم المكنونة ولب الفوائد المخزونة وأنا أتحقق أنك أهل لأن تطلع على ذلك وحقيق بأن تخص بفضل ما هنالك إلا أنه مما لا يبودع بطون الأوراق ولا يجب أن يرمق من العيون الشحمية بالأحداق صيانة له عن إبدائه وبذله وخوفاً عليه أن يقع إلى غير أهله، بل يجب أن يكون قرطاسه الأذن الواعية وقلمه اللسان المترجمة عن جوهرها العالية لكني لما أوثره من الجلاء لبصيرتك والزيادة في إنارة صورتك كتبت لك ذلك في هذه الأوراق وأنا آخذ عهد الله تعالى وعظيم الميثاق الذي أخذه على ملائكته المقربين وأنبيائه المنتجبين وأثمة دينه الهادين وحدودهم أخذه على ملائكته المقربين وأنبيائه المنتجبين وأثمة دينه الهادين وحدودهم غيرهم ثم يرد إلى هذه الكراسة بعد أن تحفظ ما فيها وإن أردت أن تغيّب ذلك تركتها عندك مدّة ما يحفظ ما فيها ثم أعدتها إليّ، والله على ما نقول وكيل - ثم كتب في آخر الرسالة:

«وهذه الأجوبة أمانة عندك مؤكدة مغلّظة مشدّدة يسألك الله عنها أنك لا نسخت منها حرفاً ولا اطلعت عليها أحداً ولتردّها إلى من يوصلها إليك في هذه النسخة بعد أن تقف على ذلك وتتحققه»(٥).

ويروون فيه روايات عن جعفر بن محمد أنه قال :

«من أذاع لنا سراً أذاقه الله برد الحديد» \_ وأيضاً «من أذاع لنا سراً وأوصلنا بجبال من ذهب لم يزدد منا إلا بعداً \_ وقال: «الذائع لسرنا كالجاحد له»(٦).

<sup>(</sup>٥) «مسائل مجموعة» للداعي الاسماعيلي الكبير ص ٥ و٥٨ نشر شتروطهان ط المجمع العلمي غونتينغن.

<sup>(</sup>٦) أنظر «مطالع الشموس في معرفة النفوس» للداعي الاسهاعيلي شهاب الدين أبي فراس ص ٣٤ من «أربع رسائل اسهاعيلية» ط عارف تامر، بيروت، لبنان ١٩٧٨م.

وقال داعي الدعاة الاسهاعيلي المؤيد الشيرازي المتوفى ٤٧٠هـ في هـذا المعنى:

وأكثر الأنام عنها مغفل بهم إلهي علمه قد خزنه<sup>(٧)</sup>

ر نما باب المعاني مقفل مفتاحه أضحى بايدى خزنه

وقال أيضاً:

للعلم قوم به خصّوا أقامهم ربّ الورى للورى في أرضه علما(^)

فمن كان هذا دينه كيف يمكن الوصول إلى كتبهم؟

ولقد اشتكى من صعوبة الحصول عليها والوصول إليها كل من أراد دراسة هذه الديانة، سواء كان من الإسهاعيلية أو من غيرهم.

فها هو ذا الأستاذ آصف على فيضى محقق كتاب (دعائم الإسلام) للنعمان بن محمد المغربي قاضي القضاة الاسماعيلي يكتب في مقدمة هذا الكتاب، الصعوبات التي واجهها في سبيل تحقيقه ونشره إياه فيقول ذاكراً إحدى النسخ للدعائم:

«وهي النسخة التي يمتلكها الملاجي السردار سيدنا طاهر سيف الدين المداعي المطلق للفرقة البهرة الداودية فقد سمح لي أن أطلع على هذه النسخة النفيسة في بدرى محل بشارع هورنباي ببومباي بحضور ومعونة نجله الثاني السيد يوسف نجم الدين في ١٦ يولية سنة ١٩٤٨م، وبالرغم من أني لم أستطع تحديد حجم النسخة ولا عدد صفحاتها، فإني أستطيع أن أقول: إنها في الحجم الذي به تطبع الكتب على الحجر بإيران، مثل كتاب شرائع الإسلام ومجمع البحرين وغيرهما، وعلى النسخة شروح كثيرة. وهذه

 <sup>(</sup>٧) «ديوان المؤيد الشيرازي» القصيدة الأولى ص ١٩٦ ط محمد كامل حسين، دار الكاتب المصرى ١٩٤٩م.

 <sup>(</sup>٨) أيضاً القصيدة السابعة والخمسون ص ٣٠٧.

النسخة لا تخرج بأي حال من الأحوال من مكتبة الـداعي، وهذا سبب من الأسباب التي جعلتني لم أستطع الاعتماد عليها كثيراً. وقد تفضل قداسة الداعي (الملاجي طاهر سيف الدين) فندب شيخاً من أتباعه ليقابل ما أعـددته للنشر بهـذه النسخة. ولكن العمـل لم يكن منتـظمًا، ولم يكن دقيقـًا الدقة التي يحتاج إليها مثل هذا العمل العلمي. ويجب أن نصرح بهذه الحقيقة المؤلمة، وهي أن رجال الطوائف الدينية ليس عندهم فكرة ما عن قواعد تحقيق النصوص، ويحاولون وضع العراقيل في طريق كل بحث حـر أو دراسة علميَّة، ويشهرون سلاح التقية في وجه التسهيلات العلميَّة التي اعتاد أن يقدمها علماء أوربا، ويكفي أن أقول إني بدأت العمل في إعداد الجزء الأول من دعائم الإسلام للنشر في أول يناير سنة ١٩٤٤م ومع ذلك لم أتمكن إلا من إلقاء نظرة خاطفة على هذه النسخة النفيسة بعد ثهان سنوات ونصف، بالرغم من أني أعيش في نفس البلد الذي توجد به النسخة، وإن من دواعي غبطتي أن أكون صديقاً لصاحب هذه النسخة، وليس ذلك بمستغرب، ومهما يكن من شيء، فإني أشكر قـداسة الـداعي إذ سمح لي أن أحظى برؤية هذه النسخة مدة ساعة من الزمان برقابة ابنه وفي مقرّه الرسمى ببدري محل بيومباي، وأرجو بمرور الزمن، أن تتغير هذه النظرة المتـطرفة غـير المعقولة إلى نظرة العقل الناقد الحديث، وأن تتخذ التقاليد المعروفة بين علماء أوربا التي نلمسها في كتابات المستشرقين(٩).

# وقبل ذلك ترجّى بقوله:

«ونرجو مخلصين أن تزول التقية والستر، فقد أصبحتا لا قيمة لهما الآن. وصار الكتمان أظهر من الشمس لكل من درس فلسفة اليونان. ونرجو أن يستبدل بذلك كله الاتجاه العلمي الخالص ذلك الاتجاه الذي يشجع حرية البحث والدرس في جميع نواحي الدراسات الاسماعيلية»(١٠).

 <sup>(</sup>٩) مقدمة «دعائم الاسلام» لأصف علي فيضي ج ١ ص ٢٠، ٢١ ط دار المعارف مصر.
 (١٠) أيضاً ص ١٥.

وكتب الدكتور محمد كامل حسين الذي حقق عديداً من الكتب الاسماعيلية، وأخرجها من العدم إلى حيّز الوجود، وعرف بالعطف والحنان على الاسماعيلية والدفاع عن معتقداتهم، والمعتذر عن عقائدهم، كتب عندما كتب عن صعوبة الحصول على الكتب في كتابه الذي أفرده واستقله لمدح الاسماعيلية وتمجيدهم:

«فحرصنا على أن نرجع إلى كتب دعوة الفاطميين وراعنا أن القاهرة التي أنشأها الفاطميون وكانت قاعدة ملكهم الواسع لا تحتفظ بكتاب واحد من كتب الدعوة، فسعينا إلى البحث في غير مصر، وكان السعي شاقاً عسيراً كلفنا من الجهد والمال الشيء الكثير، وما حيلتنا إذا كانت أكثر كتب الدعوة في حوزة طاهر سيف الدين الذي لقب نفسه بسلطان البهرة وزعم أنه الداعي المطلق لإمام مستور من نسل الأئمة الفاطميين، وهو رجل شحيح بهذه الكتب على الباحثين بدعوى أنها كتب الدعوة السرية ولكن حجته هذه أو هي من بيت العنكبوت فإن الأئمة الفاطميين ـ الذين ورث دعوتهم - لم يستروا علومهم، بل عملوا على نشرها وإذاعتها: شجعوا العلم والعلماء، وأنشأوا دار العلم وخزائن الكتب ليطلع عليها من يشاء متى يشاء (١١)، وكانوا يطلبون من العلماء تأليف الكتب على النحو الذي سنراه في هذا

<sup>(</sup>١١) وهذا أيضا من تعاطف الدكتور مع الاسهاعيلية، الذي جعله يخطىء ابن تيمية، وعبد القادر البغدادي، والغزالي وغيرهم، ويرميهم بالانحراف عن الحقيقة، والتمسك بالبصبية المذهبية تجاه الاسهاعيلية (أنظر مقدمة «ديوان المؤيد الشيرازي» لمحمد كامل حسين ص ١) وإلا فأئمتهم أنفسهم أمروا بكتمان تعاليمهم وأحكامهم عن المخالفين، ولا الخالفين وحدهم، بل كانوا يكتمون بعض التعاليم والكتب عن الاسهاعيلية وخاصتهم بل وخاصة خاصتهم حتى أن قاضي قضاة الاسهاعيلية النعمان بن محمد لم يكن يعلم عن كتابات باب أبواب المعز جعفر بن منصور اليمن إلى ما أطلعه على بعض منها الإمام الاسهاعيلي المعز بنفسه، واندهش النعمان من قراءته، وحرّ على رجليه مقبلًا إياها (أنظر «عيون الأخبار» للداعي الاسهاعيلي المطلق ادريس عهاد الدين، السبع السادس ص ٣٩ نسخة خطية.

وقد ذكرنا نص هذه الحادثة في الباب التاسع من هذا الكتباب تحت ترجمة جعفر بن منصور اليمن، وهناك في (سيرة الأستاذ جوذر) نائب الإمام الاسماعيلي القبائم على

الكتاب، فطاهر سيف الدين الآن يعمل عكس ما عمله الأئمة، ويأتي بآراء لم نعهدها في عصر الفاطمين، ولعله يريد أن يظل أتباعه في جهل مطبق حتى يستطيع أن يخدعهم بهذه الآراء الرجعيّة التي لا سند لها من تقاليد الأئمة ونظمهم، ومن يدري لعله يريد أن يستغل ما عليه أتباعه من جهل بحقيقة الدعوة الفاطمية كي يستولي على أموالهم باسم الدين، شأنه في ذلك شأن كل دجال مشعوذ (١٢)».

المغرب والمتولى زمام الأمور للمنصور والمعز، فيه بأن المنصور الإمام الاسهاعيلي الثالث في دور الظهور أعطى للجوذر كتباً كثيرة من كتبه وكتب الأثمة من آبائه تحتوي على علوم شتى من ظاهر وباطن، وقد أورد منها صفى الجوذر وكاتب العزيز بالله أشياء في كتابه بعد ما صرّح ونص: «وقد أثبت في كتابنا هذا من ذلك ما يجب ذكره، وأباح الله ووليه إظهاره، وتركنا ما سوى ذلك كراهة اكتساب الأثام والتجاوز إلى المحظور (سيرة الأستاذ جوذر لأبي على منصور العزيزي الجوذري ص ٥٣، ٥٤ طدار الفكر العربي بالقاهرة).

ومن الطرائف أن هذا الكتاب قدمه وحققه الدكتور محمد كامل حسين مع اشتراك الدكتور محمد عبد الهادي، وأطرف من ذلك أنه قال معلقاً على هذا النص: ويصرح المؤلف هنا بتصريح هام يتصل بمبداً من مبادىء الدعوة: ذلك أنه ذكر أن بعض ما جاء في الكتب المحفوظة عن الأثمة لم يكتب للعامة بل كان محظوراً عليهم وذكر أن في نشره على العامة إثماً وهذا مبدأ من مبادىء الاسماعيلية في ستر العلم إلا لأهله . . . وإنما أباحوا لانفسهم ستر العلم إلا لأهله بحديث ينسبونه إلى النبي أنه قال: ويحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ، ينفون عنه تحريف الجاهلين وانتحال المبطلين وتأويل الغالين، وهم يقتدون في ستر علومهم بقصة النبي موسى مع الرجل الصالح وهي القصة الواردة في القرآن في سورة الكهف ويعلق المؤيد في الدين داعي الدعاة على هذه القصة بقوله: وفإن كان موسى يرد عليه من علم الملكوت ما لا يقوم لاحتهاله ويضعف عنه قوة بهوضه فلأن يكون العامة على احتهال ذلك أضعف وأقصر «تعليقات على الكتاب المذكور تعليق رقم ٥٥ صي ١٦٤ ، ١٦٥).

وما أدرى أنسى ذلك أم تناساه في حبهم، وعطفه وحنانه عليهم، والدفاع عنهم وقد تيل قديماً: حبّك الشيء يعمى ويصمّ

وسقطاته مثل هذه كثيرة جداً، وقـد ذكرنـاها في الأسواب المختلفة من هـذا الكتاب كـما سنذكر بعضها في المقدمة إن شاء الله

(١٢) «في أدب مصر الفاطمية» للدكتور محمد كامل حسين ص ٥، ٦ ط دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٧١م.

وزاد محمد حسن الأعظمي (١٣) \_ وهو من الاسماعيلية \_ الأمر بياناً ووضوحاً عما قاله الدكتور محمد كامل حسين حيث كتب:

كان شيخ البهرة «طاهر سيف الدين» (والد محمد برهان الدين شيخ البهرة الحالي) قاسياً في تصرفاته، وبحكم التقاليد كانت جميع الأعمال الدينية موقوفة على إذن رسمي خاص منه أو من نائبه في كل مدينة أو بلد أو قرية

(١٣) والجدير بالذكر أن السيد الأعظمي لا يقل جرأة في السرقات عن تلميذه مصطفى غـالب الاسماعيلي الذي منحه والدكتوراه، لعله للحصول على هذه الجرأة.

فإنه ينقل الموضوع بكامله عن الآخرين مضيفاً إلى نفسه دون أن يشير إلى مشقة وعناء من نهبه وسلبه، ومثال واحد على ذلك «الباب الأول» في كتابه (الحقائق الخفية) في «عقائد الفاطميين» فإنه سرقة فاضحة حيث أخذ هذا الباب بكامله من مقدمة ديوان المؤيد الشيرازي للدكتور محمد كامل حسين بدون أدنى تغيير وتبديل في العبارة، وحتى الجمل والتراكيب اللهم إلا ما يغير «الله» بالرب، و«الرب» باسم الجلالة، ولا غير (قارن بين صفحة ٢٢ إلى ٥٢ من «الحقائق الخفية» وبين ص ٩٩ وما بعد من مقدمة ديوان المؤيد).

بينها طبع الأعظمي كتابه سنة ١٩٧٠م، وكامل حسين سنة ١٩٤٩م. وهذا مما يؤيد أيضاً ما ذكرته آنفاً بان الكتاب المطبوع اليـوم يصير في حكم المخـطوط أو المعدوم إذا مضى عليه وقت، وإلاّ لما أظن بأن الهيئـة المصريّـة لو علمت مـا فعله ويفعله السيد الاسهاعيلي المحترم لما أذنت له أن يعمل ما عمله بأحد الأساتذة المصريين المعروفين

> وكتّابها البارزين. وأكثر كتب «حضرته» على هذا المنوال.

وما أكثر هذا النهب وهذا السلب!

وهذه السرقات وهذا الغصب!

من أناس ينتمون إلى العلم والفكر !

وينتسبون إلى البحث والتنقيب !

ونحن نصرح ههنا بانه لا بأس عندنا من الاستفادة والاستنارة من الأخرين واقتباس عباراتهم ومقولاتهم ولكن بذكر أصحابها وملاكها، واللذين أحرقوا في إنشائها وتخليقها دماء قلوبهم وأعهار مهجهم.

وليس بمقتطف الأفكار دون عزوها إلى أصحابها أقبل جناية من مقتطف الأولاد من آبائهم ظلماً وخفية.

. فالله يهدينا إلى سواء السبيل.

يسمى «عاملاً» وكانت مخاطبته شخصياً غير ممكنة، ففي حضوره كان يوجد عدد من الوسطاء، فيوجه الخطاب إلى أحدهم لينقله إليه، وهكذا ينقل عنه الجواب بالواسطة مع أن الجميع حاضرون، وفي قاعة واحدة موجودون. وكان يسلط الأشرار لينتقموا من المتنورين المتحررين الذين كانوا يبوحون بأسرار جده الذي وضع السم للداعي المطلق السادس والأربعين الحق، والذي يعرف عنه هذا يطرد من الجماعة ويسمى «مدعياً».

وقد ثار عليه \_ كرد الفعل \_ بعض كبار التجار الأغنياء والمفكرين المتحررين في مدينة «سورت» مسقط رأسه. وقد كتبوا محضراً سجلوا فيه جميع المآخذ والعيوب، ثم قالوا: قد أجمعنا بما ثبت لدينا أنك غير مؤمن. بهذا قررنا اخراجك من جماعة المؤمنين. وقد قطعوا علاقتهم به وبشيعته، وأنشأوا هيئة خاصة لنشر فكرتهم، وأكثرهم يقيمون في مدن بومباي وسورت وناغفور بالهند» (١٤).

وإذا كان الأمر كذلك فالحصول على كتب القوم من دونه خرط القتاد.

فأضنيت نفسي في ذلك، وصبرت مدة طويلة، وسافرت إلى بلدان بعيدة، وراسلت المعارف والأجانب، الأباعد والأقارب، ويئست ورجوت، أمني نفسي تارة، وأحرضها أخرى، أقدم على مواصلة البحث والتنقيب وأحجم تارة إلى أن طال بي الأمد وألفت بين هذا الإقدام والإحجام كتابين آخرين عن الشيعة (الشيعة والتشيع، فرق وتاريخ) وكتاب (بين الشيعة وأهل السنة) (١٥).

إضافة إلى العلل الأخرى التي ذكرتها في بدء الكلام.

<sup>(</sup>١٤) والحقائق الخفيّة عن الشيعة الفاطمية والاثنى عشرية وللحسن الأعظمي ص ١٨ ط الهيئة المصريّة العامة للتأليف والنشر ١٩٧٠م.

<sup>(</sup>١٥)هذا غير كتاب «الشيعة والسنة» الذي ألفت سنة ١٩٧٣م، ألفت ودًا على الــدكتور عــلي عبد الواحدوافي، وصدرت طبعته الأولى في القاهرة سنة ١٩٨٥م.

ففكرت يوماً من الأيام أن أرجىء هذا الموضوع إلى أن أفرغ من بحثي في (الصوفية والتصوف) الذي كنت قد جمعت له كتباً كثيرة تتعلق به، عربية وعجمية، إلى أن فتح الله لي الأفاق. وحصلت على بعض الكتب الاسماعيلية صدفة وبدون مشقة بعد ما تعبت وسئمت من الحصول عليها.

ومن غرائب هذا التعب والمشقة أنني سافرت مرة من المرات إلى المملكة العربية السعودية فسمعت أن هناك معرضاً للكتب أقيم في القاهرة في تلك الأيام اشترك فيه كثير من مكتبات العالم والدول العربية التي تعتني بنشر كتب المتراث والكتب العربية، فطرت إلى القاهرة وبادرت إلى المعرض، وسمعت أن كتاباً للنعمان بن محمد المغربي قاضي القضاة الاسماعيلية (المجالس والمسايرات) بيع في المعرض، وقد طبعته مطبعة تونسية، ففتشت عن الكتاب ودوّرت عليه ولكنه لم يكن ليوجد، وسألت عن المكتبة التي باعت نسخها في المعرض، وعن الأشخاص الذين اشتروها ولكن بدون باعت نسخها في المعرض، وعن الأشخاص الذين اشتروها ولكن بدون عدوى، فطرت إلى تونس واتصلت بالناشر، وبعد إلحاح وإصرار، والترجي جدوى، فطرت إلى تونس واتصلت بالناشر، وبعد إلحاح وإصرار، والترجي علماً، ودلّني مشكوراً بأن المتحف الحكومي جنب جامع القيروان اشترى نسخاً منه فأجد بغيتي فيه وآخذ من عندهم تصوير الكتاب.

ووا أسفي ويا لهفتي أن مدراء المتحف هـذا وأمناءه لم يكـونوا مختلفـين عن المسلمـين الآخرين، أمنـاء المتاحف ومـدراء المكتبات فلم يكن عنـدهم إصغاء ولا استماع اللهم إلا الاصرار والاستكبار. فإنّا لله وإنا إليه راجعون.

وأما حكايات ذهابي وتردادي إلى المركز الاسهاعيلي الأغاخاني في كراتشي، والمركز الاسهاعيلي البهري المتمثل في الجامعة السيفية بكراتشي أيضاً مع تأثيري ورسوخي وشهرتي وسمعتي وعلاقاتي وروابطي فإنه يطول شرحها ولكنّ الله عندما أراد \_ ولكل شيء أجل \_ فتح لي أبواب السهاء «إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون» فدرّت الكتب وتكاثرت، واجتمعت في أيام ما كنا نتصور جمعها في أعوام إلى أن اجتمع لدينا ما يقارب ثلاثهائة كتاب صغير وكبير عربي وفارسي، وأردي وإنجليزي من كتب القوم.

«ومن يتق الله يجعل الله من أمره يسرا».

فالحمد لله على نعمائه حصلت على بعض الكتب عن الاسماعيلية النزاريّة التي لم ترها عين المسلمين قط، ولم تنلها أيدي المسلمين أبداً، فاستعنت بالله، وخططت خطة، ورسمت المنهج، وأردت أن لا أخرج عن طريقي المعروف، والمعروف لدى قرّائي بأن لا أكتب شيئًا إلّا بألفاظ القوم وعباراتهم من كتبهم المعتمدة الموثوقة لديهم، بذكر الصفحات والمجلدات، والطبعات إن كانت مطبوعة، وذكر المخطوط إن كانت خطيّة، وأن لا أتسرع في الحكم إلا بعد ما ألمّ بجميع جوانب الموضوع وأن لا ألتفت إلى ما يقولـه المخالفون أو الموافقون، والمعارضون أو المدافعون والمؤيدون فظهرت لنا حقائق طالما خفيت على كثير من الباحثين للاسهاعيلية \_ وما أقلُّهم \_ وظهرت لنا أشياء لم نكن نتصورها عكس ما قدمها لنا بعض المرتزقة من الأعاجم، والجهلة من المستشرقين، والسـذج من العــرب، والمعفلون الـطيبــون من المصريين، من المحدثين غير المتقدمين(١٦) الذين غرّهم وأغواهم وأوقع بهم مكوث الاسماعيلية برهة من الزمن في مصر وتسلطهم عليها مع قطع النظر عَمَا أَذَاقِهِم مِن الذُلِّ والحسف، والهوان وسوء العذاب، وإحراق مدنهم، وهتك عرضهم وسبّ أسلافهم، وشتم أعيانهم وأكابرهم على رؤوس المنابـر والأشهاد، نعم! قطع النظر عن هذا كلَّه بالغوا في مدحهم واطرائهم والثناء عليهم، لمصريتهم، والأخسرون لأغراضهم وأهدافهم، والقليلون لعدم بلوغهم إلى كنه الأشياء وإدراكهم حقائق الأمور.

ومن البارزين الذين اشتهروا في الأونة الأخيرة في الاسماعيليات من الناحية العقائدية وكتبوا عنها ولكنهم لم يصيبوا الهدف، ولم يصلوا إلى الحقيقة المغلوفة في الأغلفة الكثيرة المتراكمة، الدكتور محمد كامل حسين فإنه مع احتواء مكتبته على عديد من المخطوطات الاسماعيلية ونشره عدداً من الكتب

<sup>(</sup>١٦) اللهم إلاّ البحاثة الإسلامي الكبير الأستاذ محمد عبد الله عنان الذي قلما يوجـد له مثـال في أبحاثه وتعمقه في المواضيـع التي يختارهـا للكتابـة عنها، وقـد أنصف القول في كتــابه (الحاكم بأمر الله) أو أحداً آخرا لم أطلع على ما كتبه في هذا الخصوص.

لم يستطع التفريق بين كتب الظاهر وكتب الباطن، ولم يدرك أن القوم لا يظهرون عقائدهم إلا في الكتب السريّة التي يحرم الاطلاع على ما فيها إلاّ للخاصة وخاصة الخاصة أو لمن يأذن له الإمام الاسهاعيلي المعصوم، أو من ينوب عنه ويقوم مقامه كما ذكرناه آنفاً.

وأما كتب الظاهر فيكتبونها للعامة أي عامة الاسهاعيلية وغير الاسهاعيلية، ومن تعمق وتفحص، وفتش ونقب، عرف وعلم يقيناً بأن كاتباً واحداً من كتاب الاسهاعيلية يكتب في الكتاب الظاهري شيئاً، وفي السرّى شيئاً آخر، ومثلنا في المباحث الآتية من الكتاب أمثلة كثيرة، ولكن لبيان أخطاء محمد كامل حسين وغيره من الذين انتهجوا منهجه، ودافعوا عن الاسهاعيلية وعن عقائدهم التي تخرجهم من الملة الحنيفية البيضاء أو المعتدلين من الشيعة (١٧) تمسكاً بما كتبوه في كتب الظاهر. نمثل بمثال واحد من الداعي الاسهاعيلي المطلق ادريس عهاد الدين فإنه يصرح في كتاب ظاهري بأن القائم بأمر الله كان ابناً حقيقياً للمهدي الاسهاعيلي، كها كان المهدي ابناً للحسين ابن أحمد الإمام الاسماعيلي المستور، وتكفله عمه سعيد الخير(١٨).

ولكن نفس هذا الداعي يقول في كتابه السرّي عكس ما يقوله تماماً في كتابه الظاهري المذكور فيصرح فيه بأن المهدي لم يكن إلا سعيد الخير الذي استكفل القائم، وأن القائم لم يكن ابنه، بل كان ولده المنتسب إليه بتعليمه وإفادته (١٩).

ومثال آخر ما ذكره في محمد بن إسهاعيل بأنه لما مات أبوه إسهاعيل بن جعفر كان عمره ستاً وعشرين سنة (٢٠).

<sup>(</sup>١٧) \_ مع العلم أنه لا يوجد في الشيعة اعتدال، في جميع طوائفها وفرقها.

<sup>(</sup>١٨) - أنظر لذلك «عيون الأخبار وفنون الأثبار» للداعي المطلق ادريس عهاد الدين، السبع المخامس ص ٨٩ و ١٥٧ ط دار الأندلس بيروت ١٩٧٣م، أيضاً «عيون الأخبار»، السبع الرابع. ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>١٩) \_ أنظر وزهر المعاني اللداعي أدريس عهاد الدين \_ الباب السابع عشر ص ٦٦، ٦٧ من والمنتخب الايوانوف ط أجمل بريس بومبي .

<sup>(</sup>٢٠)\_ أنظر «عيون الأخبار» ص ٣٥١.

ولكنه نفسه يقول في كتابه السرّي أن عمره كان ثلاث سنين(٢١).

فهذان المثالان خير دليل على ما يعمل به الاسماعيلية من إخفاء الأشياء عن العامة في الكتب الظاهريّة تجنباً عن الإيرادات والاعتراضات، ويظهرونها في الكتب السرّية لأمنهم عن افتضاح الأمر وسلامتهم عن المطاعن.

فينخدع كثير من الناس الذين لا يعرفون هذا السر.

ثم وإن الدكتور محمد كامل حسين وأمثاله لم يعرفوا بأن هناك كتاباً مخصوصين كانت صلتهم،أيام الحكم الاسهاعيلي البلادالسنية، بالشعب السني وطيدة ومباشرة بحكم المنصب والوظيفة، أو دعاة كانوا يعيشون في البيئة السنية بعيدين عن البلاد التي يحكمها الاسهاعيليون.

اتسمت كتاباتهم بالتحفظ والاحتياط والاتزان نوعاً ما بحكم البيئة وحكم الوظيفة فإنهم ليسوا بعمدة في بيان المعتقدات الاسهاعيلية، ولو أنهم أيضاً أظهروا أشياء مكنونة كثيرة أثناء الكتابات بدون الشعور والإدراك، أو أظهروا خباياهم في كتاباتهم السرية التي كتبوها لخاصتهم مثل النعمان بن عمد المغربي، والمؤيد الشيرازي، وحميد الدين الكرماني وغيرهم الذين بكلامهم يستدل ويستند هؤلاء المنخدعون للرد على من ينتقدهم بالغلو والخروج عن المعتقدات الاسهاعيلية.

فإن هؤلاء كثيراً ما حاولوا نفي كلام المعترضين على الاسماعيلية بأن أثمتهم كانوا يدّعون علم الغيب، ويؤمنون بتأثير الكواكب، ويقولون بالتناسخ والحلول، أو يعتقدون بعقائد منافية للشريعة الإسلامية الغراء، من ألوهية الأئمة، واتصافهم بأوصاف الربّ تبارك وتعالى عما يقوله الظالمون علواً كبيراً.

فلا يلتجيء هؤلاء للرد على هذه الاعتراضات إلا إلى كتابات النعمان ابن محمد وغيره، فمثلًا يقول محمد كامل حسين:

<sup>(</sup>٢١) ــ «زهر المعاني» ص ٤٧ من «المنتخب».

«بالرغم من أن الدولة الفاطمية قامت على أساس ديني، واتخذ الأئمة من نسبهم إلى الرسول صلوات الله عليه قوة يؤيدون بها دولتهم وينشرون بها سلطانهم ودعوتهم الدينية، فإن خصوم الفاطميين أخذوا يحاربونهم بنفس سلاحهم فطوراً ينفون نسبهم إلى الرسول، وطوراً آخر يصفون الأئمة الفاطميين بأنهم يؤلمون أنفسهم ويقولون بالحلول والتناسخ وعلم الغيب، وأنهم يذهبون في عقيدتهم مذهباً هو أقرب إلى المذاهب الإباحية، فلم يجد خصوم الفاطميين موبقة إلا رموا بها الفاطميين، نرى ذلك كله في كل كتاب من كتب التاريخ وغير التاريخ من الكتب التي عرضت للدولة الفاطمية والعقائد الفاطمية، ولكننا إذا قرأنا كتب الفاطميين السرية التي استطعنا الحصول عليها، والتي نعمل على نشرها في «سلسلة مخطوطات الفاطميين» المورخون» (٢٢).

## ويقول أيضاً:

«فالفاطميون إذن لم يعملوا على طرح الأديان وإبطال العبادة كما وهم الكتاب والمؤرخون الذين تحدثوا عن الفاطميين. . وشاركوا غيرهم من المسلمين في هذه العبادة الظاهرة، ودعوا إليها دعواتهم إلى عبادتهم الباطنة وإذا قرأنا كتب الفقه الاسماعيلي مثل كتاب دعائم الاسلام للقاضي النعمان ابن محمد وكتاب المجالس المستنصرية، للداعي ثقة الإمام علم الإسلام وجدنا أن الفقه الاسماعيلي لا يكاد يختلف عن فقه أهل السنة وفقه مالك على وجه خاص، مع أن الاسماعيلية لا يأخذون في أحكامهم الشرعية بالرأي ولا بالقياس، إنما يأخذون بالأحكام التي يشرعها الإمام، ومع ذلك لم يختلفوا عن مذهب أهل السنة إلا في بعض مسائل فرعيّة»(٢٣).

<sup>(</sup>٢٢) - أنظر ما كتبه الدكتور محمد كامل حسين في مقدمة (كتاب الهمة في آداب اتباع الأثمة) للنعمان بن محمد المغربي ص ٢٠ ط دار الفكر العربي.

<sup>(</sup>٢٣) - (في أدب مصر الفاطمية) للدكتور محمد كامل حسين، الباب الأول (عقائد الفاطميين) ص ٣٠.

### وقال أيضاً:

وخلاصة القول في العقائد الفاطمية أن الولاية هي محور هذه العقائد، وأن فلسفتهم كلها تدور حول الإمام وتمجيده أكثر من أي شيء آخر. وهم يعتقدون بكل ما يعتقد به غيرهم من المسلمين من موت وحياة وبعث ونشر وثواب وعقاب.

ويقومون بفرائض الدين ويحرمون ما حرمه الله ولا يقولون بالتعطيل أو الإباحة. ولم يعتنقوا التناسخ أو الحلول أو التلاشي»(٢٤).

وأكثر من ذلك عدّهم أنصف الشيعة وأكثرهم اعتدالًا(٢٥).

ثم التجأ للاستناد إلى النعمان وأمثاله مع أن الدكتور لم ينف شيئاً من عقائدهم، ولا دافع عن معتقد من معتقداتهم إلا وقد أثبتنا وجوده في كتب القوم أنفسهم كما سيجد القارىء في «باب المعتقدات» و«نسخ الشريعة» و«التأويل الباطني».

ومن الطرائف أن النعمان بن محمد مع كونه قياضي قضاة المعز الإمام الاسماعيلي الرابع في دور الظهور لم يكن يعرف كثيراً عما كتب في كتب الباطن كما ذكرناه آنفاً من كتب القوم فضلًا عن أن يعرف أحد من غير الاسماعيلية.

وعلى كلَّ فإننا صابرنا طويلًا على جمع الكتب أولًا، كتب الظاهر وكتب الباطن، والكتب التي كتبت عنهم من المسلمين، العرب والعجم، والمستشرقين، ثم قرأتها قراءة تفصيلية دقيقة عميقة واستخراج ما فيها، وجمعها وترتيبها، تنظيمها وتنسيقها في قالب لعله يسر الناظرين.

وإننا على منهجنا لم نعط الاهتمام الأكبر إلاَّ للجانب العقـائدي، كما لم نهمل الجانب التـاريخي أيضاً لعـرض الموضـوع في صورة واضحـة، ولربـطه

<sup>(</sup>۲٤) - أيضاً ص ٣٦، ٣٧.

<sup>(</sup>٢٥) - أنظر مقدمة «كتاب الهمة» ص ٢٤، ٢٥.

بالتسلسل التاريخي والزمني، ولو أن الكتاب يغلبه الجانب الاعتقادي أيضاً لأنه هو مطلبنا وغايتنا، ولم يلتفت إليه إلا القليلون بل الأقل من القليل.

فقسمنا الكتاب إلى قسمين: القسم التاريخي ويشتمل على أبواب أربعة.

الباب الأول: نشأة الاسماعيلية ومنشؤها، بحثنا فيه التطورات التي مرّ بها التشيع والمساهمين في هذه التطورات الغلاة الذين استغلوها لأغراضهم وأهدافهم، ثم تجمعهم حول اسماعيل بن جعفر وابنه محمد بن اسماعيل، ودور ميمون القداح وأولاده في تكوين الاسماعيلية وتخليقها وكذلك أئمة دور الستر.

والباب الثاني: الأئمة الاسهاعيلية في دور الظهور، ذكرنا واحداً واحداً واحداً من المهدي إلى الأمر بميزات عصره وجدّه وجهده في ترويج العقائد الاسهاعيلية ومعتقداتها والوسائل والذرائع التي اتخذها لهذا الغرض، ثم الحالة الاعتقادية في زمنه وأيامه.

والباب الثالث: بحثنا فيه نسب الأئمة الاسماعيلية بالتفصيل، وحاولنا الالمام بجميع جوانب هذا البحث، والإحاطة بكل ما قيل في هذا الموضوع من الأطراف المختلفة، وسردنا الشواهد الثابتة والأدلة القاطعة في حسم الموضوع.

ثم الباب التاسع الأخير: زعهاء الاسهاعيلية وفرقها، ذكرنا فيه أهم زعهاء هذه الطائفة والفرق التي تفرعت منها.

فهذا هو القسم التاريخي، ولكنه كما يلاحظ مصبغ بصبغة اعتقادية أيضاً، ومعطى له العناية الخاصة.

وأما القسم العقائدي فهو القسم الأكبر ركزنا فيه جهودنا، وكرسنا فيه عملنا، وأتعبنا فيه قوانا وأضنينا فيه مطايانا، وأجرينا فيه أشهب قلمنا وهو يشتمل على أبواب خمسة:

الباب الرابع: الاسماعيلية ومعتقداتها، فقد بحثنا فيه أهم المعتقدة الاسماعيلية من الالهيات، والنبوءات، والبوصاية، والولاية، والإمامة، والمبدأ، والمعاد، والحلول، والتناسخ والقيامة، والجنة والنار، والثواب، والعقاب، كما فصلنا فيه فصلاً خاصاً لبيان بعض العقائد الشيعية التي يشترك فيها جميع الطوائف الغالية والمتطرفة، من الاعتقاد بتحريف القرآن الكريم، وسباب الصحابة، والتقية وتكفير المسلمين.

قلما وجد بهذا التفصيل وهذا الشمول في كتاب بلغة من لغات العالم ونقل العبارات من كتب القوم أنفسهم بذكر المصادر والمراجع، وهو أكبر باب في الكتاب، وسيجد الباحث والقارىء فيه تفنيداً مدللاً لكتابات مرتزقة الاسماعيلية والمخدوعين بهم.

والباب الخامس: الاسماعيلية ونسخ شريعة محمد صلى الله عليه وسلم، وهذا الباب مبتكر في موضوعه، لم يسبقني إلى الاكتشافات التي اكتشفتها في هذا الباب إلا باحث اسماعيلي هندي كبير شرح الله صدره للإسلام، وهو الدكتور زاهد علي، وكان من كبار رجالات الاسماعيلية فكتب كتباً عديدة منها (تبيين المعاني لشرح ديوان ابن هاني) و (تاريخ فاطميين مصر) باللغة الأردية، ولكن كتابه الذي أكسبه الشهرة هو ما كتبه بعنوان (همار، اسماعيلي مذاهب) أي مذاهبنا الاسماعيلية، باللغة الأردية، وكان قصده من كتابة هذا الكتاب إرشاد الاسماعيلية إلى طريق الحق والصواب وإرجاعهم إلى حظيرة الإسلام ولكن كان ردهم عليه قاسياً حيث أرادوا قتله واحراق بيته، لما فيه من كشف لأسرار مذهبهم، التي طالما حاولوا إخفاءها بالتحذيرات والتشديدات والتهديدات، وفعلاً إنه لمحاولة أولية لم يسبق إليها أحد من أبناء الاسماعيلية في شبه القارة الهندية الباكستانية، ويا ليتها تلتها المحاولات الأخرى لكنه لم يتجرأ عليها أحد بعده.

ورجوعاً إلى الموضوع أن المدكتور زاهم على رحمه الله أتى في هذا الكتاب بأشياء لم تكن معلومة عند الكثيرين من الناس، فمنها اعتقاد الاسهاعيلية بجميع طوائفها أن شريعة محمد قد نسخت، نسخها محمد بن

إسهاعيل، فلقد استفدنا في هذا المبحث منه كثيراً، وحمداً لله قد أضفنا إليها أشياء وزدنا عليها مصادر ومراجع لم تكن مـذكورة في كتـابه، فهـذا بـاب طريف وغريب.

والباب السادس: الاسماعيلية والتأويل الباطني وفيه اهتدينا إلى طرائف وغرائب، وأثبتنا فيه أن الاسماعيلية يجعلون الشريعة وأحكامها أضحوكة وألعوبة بالتأويل الباطني وكيف يصرفون الأحكام إلى الإهمال، والعمل إلى التعطيل، ثم أوردنا فيه تعارضات وتناقصات الأئمة الاسماعيلية وأبوابهم المعصومين ما بينهم في تأويل شيء واحد مع ادعاء كل واحد منهم العصمة.

والباب السابع: ما هية الدعوة ونظامها، ذكرنا فيه من كتب القوم الدعوة وحدودها (أي أعضاءها) وأركانها، ودعائمها والأسس التي قامت عليها، ثم شكلها وماهيتها وأهدافها والمجالس التي قررت للدعوة، ودور الحكمة التي فتحت وغيرها من خواص المذهب الاسهاعيلي ومميزاته.

والباب الثامن: الاسماعيلية مجموعة تعارضات وتناقضات:

خصصنا هذا الباب كها هـو مفهوم من العنوان لبيان أن الاسهاعيلية ليست لها عقائد ثابتة، وقواعد راسخة، وأسس متينة، وأصول رزينة فإنها مجموعة تعارضات وتناقضات تقوّل بها غـلاة الشيعة والمتطرفون من الناس فإنه لا يوجد مسألة من مسائلهم وقضيّة من القضايا إلاّ ويختلف فيها القوم مع ادعائهم أن مذهبهم مأخوذ من المعصومين الذين لا ينطقون عن الهوى.

وذكرنا فيه كثرة التعارض والتناقض الذي قلّما يوجد عند مـذهب من المذاهب.

فهذا هو القسم الثاني، وهو الذي أخذ الحظ الأوفر والنصيب الأكثر من الكتاب، وهذه هي صورة موجزة عنه، أرجو الله أن ينفع بـه الخاص والعام، ويستفيد منـه الأقارب والأباعد كغيره من مؤلفاتي حيث أن مـدار الاستشهاد والاستدلال ليس إلاّ عـلى كتب القوم أنفسهم بـالأمانـة العلميّة،

ونقل العبارات الكاملة بدون تحريف وتبديل وتغيير ـ التي بـ امتازت كتبنا ومؤلفاتنا بفضل من الله وتوفيقه.

وبقي هنالك أمور لا بد من الالتفات إليها.

أولاً: إن هذا الكتاب يشتمل على ذكر اسماعيلية الدور الأول وعقائدهم ومعتقداتهم وتاريخهم وأخبارهم، وأقصد بـذلك اسماعيلية دور التكوين والنشأة إلى آخر دور الظهور الذي ينتهي بقتل الأمر بن المستعلي بن المستنصر، سنة ٢٤ ٥هـ الذين يعبر عنهم بالاسهاعيلية القدامي أو الاسهاعيلية المتقدمين، وهذا هو الـدور الذي لم يفترق فيه الاسماعيليـة إلى الـطوائف والفـرق المختلفة، وفعـلًا هو ينتهي إلى مـوت المستنصر سنة ٤٨٧هـ. وتــوليه المستعلى الخلافة الاسهاعيلية ولكننا مدّيناه إلى الأمر مع ذكر الافتراق اللّذي وقع في الاسماعيلية بدون التطرق إلى تفاصيلها لانتهاء دور الظهور عند جميع الأطراف الاسماعيلية، ولم يشمل الكتاب اسماعيلية الدور الجديد الذي يبدأ بالحسن الصباح في فارس وقلعة الموت وغيرها من القلاع الجبلية، وبالـدعوة الطيبة تحت رعماية الصليحيين في اليمن، والعقائد التي تجاهـر بها كـل من الطائفتين أولًا، ثم الطوائف الأخرى المتفرعة منهما ثانياً، لأن هذا كله يحتــاج إلى كتاب مستقل، والذي قررنا إصداره في الفرصة المواتية الآتية القريبـة إن شاء الله بعد هذا الكتاب، فيصير هذا الكتاب كالجزء الأول، والآتي كالجزء الثاني، ونرجو أن يكون مبتكراً في موضوعه حيث حصلنا على وثنائق ومستندات لم تقع في حوزة المسلمين أبداً.

كما لم نبحث في هذا الكتاب عن القرامطة، ولا عن حركة الهلال الخصيب وعن معتقداتهم مع اتفاقهم مع الاسماعيلية في إمامة محمد بن إسماعيل مع ذكرهم استطراداً أثناء الكلام عن الاسماعيلية، لا استقلالاً، لأن الكلام عنهم يطول ويحتاج إلى البحث المستقل والكتاب الخاص بهؤلاء الناس.

ثانياً: زاد حجم الكتاب عن المالوف ولم نكن نريد أن يزيد ولكننا لم نرد أن نبخل بمعلومات لعلها تكون جديدة لكثير من النياس، وخاصة في

المكتبة العربية في مجموعة واحدة كهذا الكتاب ولو أننا أسقطنا أشياء كثيرة كنا نريد إدراجها فيه تجنباً عن ضخامته الزائدة مثل مبحث إخوان الصفاء هل هم رجال عديدون مختلفو الأماكن، متفقو الأهواء أم شخص واحد من الأئمة الإسهاعيلية المعصومين يظهر بمظر المتعدد كما يصرح به إسهاعيلية الدور الجديد، غير أولئك مع عدم ارتباكنا بأنه ليس كما يزعمه هؤلاء ولكنهم إسهاعيلية الرأي والفكر بلا ريب، وكذلك مبحث تعاليم الاسهاعيلية ومواضيع أخرى لعل الله يهيىء لإبرازها أسباباً ومحركات فتظهر في وقتها وأوانها.

ثالثاً: لا نقصد فيها نكتب، ولا نهدف فيها نؤلف إلا تمييز الباطل من الحق، والكذب عن الصدق، والخطأ عن الصحيح؛ والزيغ والضلال عن الرشد والصواب، والكفر عن الاسلام، الاسلام الذي ليس إلا عبارة عن كتاب ربّ العالمين وسنة سيد المرسلين بدون زيادة ولا نقصان، وإبعاد الناس عن الطريق المعوّج الملتوي وتنفيرهم عن آراء الرجال النذين لم ينزل الله بهم من سلطان، وارشادهم إلى المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يضل سالكها ولا يهتدي تاركها، وإلى الوحي المتلو وغير المتلو ليعتصم الناس بحبل الله ويتمسكوا بهدى الرسول، ويتركوا حبل الشيطان وهدى الناس، فإننا لسنا من المحايدين بين الكفر والإسلام، بل نحن من المنحازين إلى الإسلام ومتجاهرين بهذا الانحياز وغير آبهين ومكترثين بما يلومنا اللائمون ويعذلنا العاذلون:

وهوى الأحبة منه في سودائه إن الملامة فيه من أعدائه

عذل العواذل حول قلبي التائه أأحبه وأحب فيه ملامة

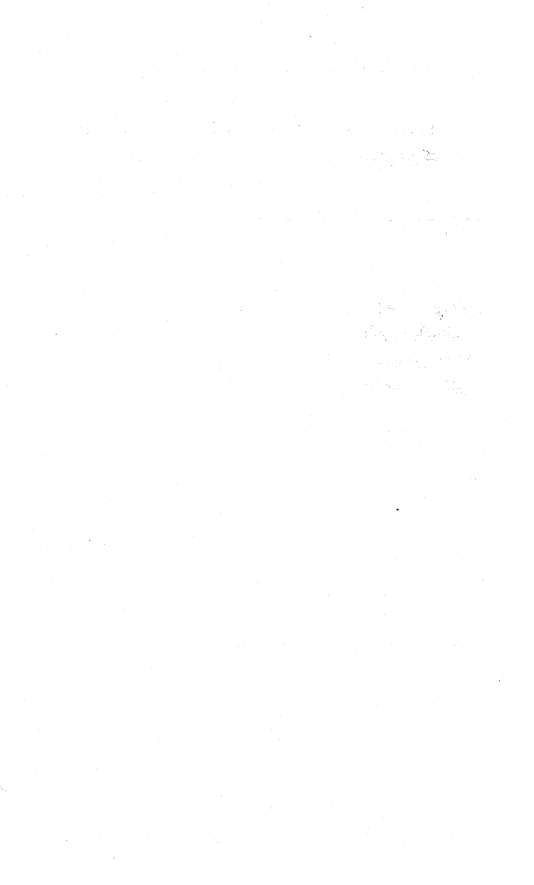
فإننا لا نكتب ما نكتب قاصدين هذا أو ذاك خدمة وحتى للعلم وغير العلم، وإرضاء لفلان، وإغضاباً لفلان ـ ولا جعلنا الله منهم ـ بـل نكتب ما نكتب خدمةً لـ لإسلام، وذوداً عن حرماته ومقدساته، نافين عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين ـ وجعلنا الله منهم ـ عصبيـة له

وغيرة عليه، رادّين على من يريد تشويه صورته النقيّة الصافية وتبشيع وجهه المضيء المنير بخرافاته وترّهاته، وببدعه وشركياته.

فهذا هو الهدف، وهذه هي الحقيقة من البحث والكتابة في الفرق الضالة، المنحرفة، والطوائف الباغية الخارجة على الإسلام ممن كتبنا عنهم حتى اليوم ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة.

ومــا علينـا إلا البــلاغ المبـين، والله ولي التــوفيق فهــو حسبي ونعم الوكيل.

إحسان الهي ظهير لاهور، باكستان ١٢ / شوال ١٤٠٥هـ، ٣٠ حزيران (يونيو) ١٩٨٥م في المنتصف من الليل



# الباب الأول

# الاسهاعيلية نشأتها ومنشؤها

إن التشيع بدأ حينها بدأ بعد استشهاد عشهان رضى الله تعالى عنه وأيام التنازع على خلافة النبي وزعامة المسلمين وإما متهم بين على ومعاوية رضى الله عنهها والتشيع، بمفهومه الأصلي : المطاوعة والمتابعة، المجردة عن أي اختلاف عقائدي وفكرى أصيل، اللهم إلا مايراه المتشيعون لعلى وعلى نفسه أحقيته بالخلافة من معاوية رضى الله عنهها، لا بالتنصيب والتعيين بل لإختيار الأمة وانتخابها إياه، وإجماع أهل الحل والعقد من المهاجرين والأنصار على مبايعته إماما للمسلمين وحاكها لهم كها انتخبوا أبابكر وعمر وعشهان رضى الله عنهم أجمعين، غير مفرقين بين على ومعاوية من حيث النظريات والمعتقدات، وغير مميزين بينهما بالإيمان وغير الإيمان، متفقين مع أنصار معاوية في الآراء وغير مميزين بينهما بالإيمان وغير الإيمان، متفقين مع أنصار معاوية في الآراء الدينية والأفكار الإسلامية إتفاقا تاما، ومتحدين معهم في الايمانيات إتحاداً كلمالا، اللهم إلا ماحدث بينهم من مشايعة هؤلاء عليا ومناصرة أولئك معاوية، وهذا كله بشهادة على رضى الله تعالى عنه نفسه، وفي كتاب شيعي مشهور حيث يقول مستدلا على أحقيته بالخلافة دون معاوية، وبيان سبب مشهور حيث يقول مستدلا على أحقيته بالخلافة دون معاوية، وبيان سبب الأحقية والترجيح عليه:

« انه بايعني القوم الذين بايعوا أبابكر وعمر وعثمان على ما بايعوهم عليه، فلم يكن للشاهد أن يختار، ولا للغائب أن يرد، وإنما الشورى

للمهاجرين والأنصار، فإن اجتمعوا على رجل وسموه إماما كان ذلك لله رضى، فإن خرج عن أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردوه إلى ماخرج منه، فان أبي قاتلوه على اتباعه غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ما تولّى »(١).

ويقول أيضاً معلنا على رءوس الأشهاد عدم الاختلاف في العقائد الإسلامية والقواعد الشرعية بينه وشيعته، وبين معاوية وأنصاره، مبيناً وموضحاً سبب الخلاف وعلته في كتاب له كتبه إلى أهل الأمصار يقص فيه ماجرى بينه وبين أهل صفين:

« وكان بدء أمرنا أنا التقينا والقوم من أهل الشام، والظاهر أن ربنا واحد، ونبينا واحد، ودعوتنا في الإسلام واحدة. ولا نستزيدهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا يستزيدوننا، الأمر واحد إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان، ونحن منه براء! »(٢).

وقد أراد أن يؤكد على معاوية وأنصاره الذين لم يختلفوا معه ومع شيعته منازعين الخلافة والإمامة، منكرين مبدأ الشورى، أللهم إلا لدم عشان، وقد راح هدرا وجبارا، أراد أن يؤكد عليهم عدم علاقته فيه، قريبة أم بعيدة، وتبرؤه الكامل منه، بقوله:

« ولعمرى يا معاوية لئن نظرت بعقلك دون هواك لتجدن أبرأ الناس من دم عثمان، ولتعلمن أنى كنت في عزلة عنه إلا أن تتجنى (٣) فتجنّ ما بدا لك والسلام »(٤).

فهذه العبارات الثلاث، وكلها من « نهج البلاغة » صريحة في معناها بأن الخلاف بين على ومعاوية، وبين شيعتهما، لم يكن إختلاف الـدين

<sup>(</sup>۱) \* نهج البلاغة ، كتاب على إلى معاوية ، الكتاب السادس من قسم رسائل أمير المؤمنين ص ٣٦٦ ، ٣٦٧ ط دار الكتاب اللبناني ، بيروت بعناية الدكتور صبحى صالح

<sup>(</sup>٢) أيضاً، كتاب رقم ٥٨ ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٣) أي تدعى الجناية على من يفعلها.

<sup>(</sup>٤) و نهج البلاغة ، ص ٣٦٧.

والعقيدة، ولا حتى المبادىء والأسس(٥)، وما كان معاوية يسرى نفسه أجدر من على بالخلافة وأليق منه، بل كل ما كان في الأمر كان دم عثمان، مع إقراره بأن عليا لم يشارك فيه ولم يحرض عليه، ولذلك كان رده عليه بقوله:

« كيف أطيع رجلًا أعان على قتل عثمان وهو يزعم أنه لم يقتله ؟

ونحن لا نرد ذلك عليه، ولا نتهمه به، ولكنه آوى قتلة عثمان فيدفعهم إلينا حتى نقتلهم، ثم نحن نجيبكم إلى الطاعة والجماعة »(١٦).

ومرة أخرى قبال لأبي الدرداء وأبي أمنامة اللذين أرسلهما على رضى الله تعالى عنه إليه ليدعواه إلى الإعتراف بخلافته وإمامته، قبال لهما: إذهبا إليه فقولا له:

« فليقدنا من قلتة عثمان، ثم أنا أول من بايعه من أهل الشام  $^{(V)}$ .

وعلى كل فإننا لسنا الآن في صدد بيان الإختلاف الواقع بين على ومعاوية والحروب الدائرة بينهم، بل كل ما نريد أن نبينه ههنا هو أن التشيع في بدئه لم يكن يقصد منه إلا التحزب السياسي لعلى رضى الله تعالى عنه والمشايعة له دون معاوية رضى الله تعالى عنه ومتابعته إياه، دون التطرق إلى العقائد والمعتقدات، ولم يكن هناك فوارق دينية ومعارضات مذهبية بين الأحزاب المتعارضة المتناطحة على الحكم والسلطة والإختيار، كما لم يكن هناك قضية وراثة الإمامة وإختصاصها ببيت دون بيت، كما ذكر ذلك أيضاً فلهوزن المستشرق الألماني : \_

<sup>(</sup>٥) التي إخترعت فيها بعـد، وبنى عليها علم الكـلام الشيعى، عـل أن الامـامـة حق وراثى يتوارثها أولاد على من فاطمة رضى الله عنهها، أو مفوضة إلى المسلمين يختارون من يريدونه صالحا لهم ومتأهلًا لتيسير أمورهم.

<sup>(</sup>٦) « البداية والنهاية » لابن كثيرج ٧ ص ٢٥٧ ط بيروت، « الكامل » لابن الأثيرج ٣ ص ٠ ٠ م مكتبة خياط ص ٠ ٢٠٠ ط مكتبة خياط بيروت.

<sup>(</sup>٧) ﴿ البداية والنهاية ﴾ ج ٧ ص ٢٥٩ .

«كان القدماء من أنصار على يعدونه في مرتبة مساوية لسائر الخلفاء الراشدين فكان يسلك مع أبى بكر وعمر وكذلك مع عثمان ـ طالما كان عادلا في خلافته ـ في سلك واحد، وكان يوضع في مقابل الأمويين المغتصبين للخلافة بوصفه استمرارا للخلافة الشرعية وحقه في الخلافة ناشيء عن أنه كان من أفاضل الصحابة وأنهم وضعوه في القمة وتلقى البيعة من أهل المدينة، ولم ينشأ هذا الحق ـ أو على الأقل لم ينشأ مباشرة ـ عن كونه من آل بيت الرسول »(^).

ثم تطور التشيع وحصل فيه التغييرات الكثيرة (٩)، ونهض رجال طامعون طامحون لأغراض وأهداف مختلفة، وجعلوا التشيع قناعا وتسترا على ما يريدونه ويبتغونه، ويتمنونه ويهوونه من تسلط على الحكم، ووصول إلى العروش، وإبتغاء اللذات وهتك للأعراض، وسلب للأموال، وسفك للدماء، وهدم للدين، وسخرية بالعقائد، وإستهزاء بالقيم، وإباحة للمحظورات، وتحليل للمحرمات، وإقامة للفوضى، وعبث لفساد في الأرض وغير ذلك من الأغراض المشئومة والأهداف المشبوهة من نشر الزندقة والإلحادبين المسلمين، وجرهم بالتشكيك والتشوية على المزالق والمهالك.

والحق أن التشيع أصبح مأوى يلجأ إليه كل من أراد هدم الإسلام لعداوة وحقد، وكل من استهدف إدخال تعاليم آبائه من يهودية ونصرانية وزاردشتية وهندية، وكل من كان يقصد إستقلال بلاده والخروج على ملكته. كل هؤلاء كانوا يتخذون حب آل البيت ستارا يضعون وراءه كل ما شاءته أهواؤهم «(۱۰).

 <sup>(</sup>٨) \* الخوارج والشيعة ، ص ١٧١ ط وكالة المطبوعات، الكويت. ترجمة عن الالمانية الدكتور عبد الرحمن بدوى.

 <sup>(</sup>٩) من أراد الاطلاع على تلك التطورات التي حصلت في التشيع والشيعة على مر الأيام فليرجع إلى كتابنا المختص بهذا الموضوع « الشيعة والتشيع، وفرق وتاريخ » نشر ادارة ترجمان السنة، لاهور باكستان.

<sup>(</sup>١٠). انظر « فجر الاسلام » لأحمد أمين ص ٢٧٦ ط مكتبة النهضة القاهـرة ـ الطبعـة الثامنـة ١٩٦١ م

وكان من بين هؤلاء المتقنعـين بالتشيـع والمتسترين وراءه أبنـاء اليهوديــة المتحطمة في يثرب وحيبر، والنصارنية المهزومة في تبوك إبتداء والروم انتهاء، وأبناء الفرس المكسورين في القادسية وفارس، وأولاد المتعصبين الذين والـوا المتنبئين الكذابين كالأسود العنسي، ومسيلمة الكذاب، وطليحة الأسدى، وسجاح وغيرهم، اللذين لم يؤمنوا بهم، ولم يقاتلوا تحت لوائهم إيماناً بهم وتصديقاً بما يقولون، بل عصبية ليمنيتهم ومضريتهم، كما شاركهم للأسف الشذاذ من الطالبيين أيضا مؤثرين الحياة الدنيا وحطامها على الأخرة ونعيمها، كعبد الله بن معاوية بن عبـد الله بن جعفر بن أبي طـالب(١١) رغبة في الملك وجمع الأوباش والسفلة حولهم ولكن أكثر الطالبيين والطيبين من أولاد على قاوموه بكل شدة، وعارضوه بكل قوة، وتبرأوا من كل متشيع يفارق الجهاعة، ويترك الشريعة والعقيدة الصحيحة المبنية على كتاب الرب جل وعلا وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وتجنبوا كل من أراد تفريق المسلمين، وتمزيق جمعهم، وتشتيت شملهم، وهدم أركان الإسلام، واعتناق العقائـد التي لا تمت إلى الإسلام بصلة، من الرجعة والغيبة والحلول، والتناسخ واجراء النبوة، ونـزول الوحى، ومعـرفـة علم الغيب وامتـلاك من القـدرة والاحتيار غير ما يمتلكه الأخرون، وأيضاً التكلم في أصحـاب رســول الله صلى الله عليه وسلم، سلف هذه الأمة، وخيارها المبشرين بـالجنة وغـيرهم وعلى رأسهم الخلفاء الراشدون الشلاثة أبو بكر وعمر وعثمان وأزواج النبي أمهات المؤمنين، وحتى ابتعد على بن الحسين الملقب بزين العابدين ومن خلف بعده عن التطلع إلى الحكم والسلطة وصاروا منشغلين بالوعظ والنصيحة والدرس والتدريس والرشد والهداية كما ثبت في الكتب الشيعية نفسها بأن كل من طلب منهم البروز إلى ساحة القتال ومنازعة الحكم عارضوه مسفهين رأيه، طارحين قوله، متبرئين منه ومما يقوله، متجنبين

<sup>(</sup>۱۱) انظر « فرق الشيعة » للنوبختي الشيعي ص ٣٢ ومـا بعد ط المطبعة الحيدرية ـ نجف العرب من ١٩٣٦ م. وكتاب « المقالات والفرق » لسعيد بن عبـد الله القمى الشيعي المتوفى سنة ٣٠٠ هـ ص ٣٩ ومابعد ط مطبعة حيدري طهران ـ ١٩٦٣ م.

مصاحبته ومجالسته، حتى هجروا الأحباء والأقرباء (١٢) المتطلعين إلى الحكم والسلطنة إلى أن بلغ الأمر إلى جعفر بن محمد الباقر الملقب بالصادق، فجلس مجلس أبيه سنة أربع عشرة ومائة ولم يكن موقفه مختلفا عن موقف أبيه عمد الباقر، وعلى زين العابدين، فحصر نفسه في المجالات العلمية، واقتصر على المجالس الدينية مقتفيا آثار آبائه، مقتنعا بآرائهم وأفكارهم، متفقا مع الجهاعة، محبا لأصحاب جده رسول الله صلى الله عليه وسلم ومتوليا أبا بكر وعمر كما روى السيد مرتضى في كتابه « الشافي » وابن أبى الحديد في شرحه للنهج، الشيعيان، عن جعفر بن محمد: « أنه كان يتولاهما ويأتي القبر فيسلم عليها مع تسليمه على رسول الله صلى الله عليه واله هواله » وابن أبي

ولم يكن يتولاهما فحسب، بل كان يأمر أتباعه بـولايتهما أيضاً كما روى الكليني في كافيه عن أبي بصير أنه قال :

«كنت جالسا عند أبي عبد الله (عليه السلام) إذ دخلت علينا أم خالد التي كان قطعها يوسف بن عمر تستأذن عليه فقال أبو عبد الله (عليه السلام): أيسرك أن تسمع كلامها ؟ قال: فقلت: نعم، قال فأذن لها، قال: وأجلسني معه على الطنفسة قال: ثم دخلت فتكلمت فإذا إمرأة بليغة فسألته عنها، فقال لها: توليهها ؟ قالت: فأقول لربي إذا لقيته: إنك أمرتني بولايتها، قال: نعم، (١٤)

وذلك مع ابتعاده الكلى عن حلبة السياسة ومعاركها الطاحنة، واجتنابه المطلق عن التطلع إلى الحكم والإختيار، وتباعده عن كل من يطلبه ويتطلع

<sup>(</sup>۱۲) انظر لذلك و الارشاد ، للمفيد، اعلام البورى و للطبرسي ،، و و مقاتبل الطالبيين ، للأصفهاني، وقد جمعنا مثل هذه الحوادث والروايات في كتابنا و الشيعة والتشييع، فرق وتاريخ ، فمن أراد الاستزادة فليرجع إلى ذلك.

<sup>(</sup>۱۳) كتـاب ( الشافي ) للمرتضى ص ۲۳۸ ، و ( شرح نهج البلاغـة ) لابن أبي الحديـد ج ٤ ص ١٤٠ ط بيروت.

<sup>(</sup>١٤) كتاب و الروضة من الكافي ، للكليني ج ٨ ص ١٠١ ط ايران.

إليه، واغضابه الكثيرين من أسرته وأهل بيته على ذلك كزيد بن على، وعبد الله بن الحسن وغيرهما. (١٥).

كما أنكر صراحة بأنه إمام مفترض الطاعة كما روى ذلك كل من المفيد والطبرسي وغيرهما عن سعيد السمان أنه قال :

« كنت عند أبي عبد الله إذ دخل عليه رجلان من الزيدية فقالا : أفيكم إمام مفترض الطاعة » ؟

قال: فقال: لا، فقال: قد أخبرنا عنك الثقاة أنك تقول به ؟ وسموا قوما، فغضب عليه السلام وقال: ما أمرتهم بهذا »(١٦).

ونفى عنه وعن آبائه الصفات التي تجعلهم فوق البشرية، ومنها معرفة علم الغيب وما شابهها كها يروى الكليني في «كافيه » عن سدير قال: كنت أنا وأبو بصير ويحيى البزاز ودواد بن كثير في مجلس أبي عبد الله (عليه السلام) إذ خرج إلينا وهو مغضب، فلها أحذ مجلسه قال: يا عجبا لأقوام يزعمون أنا نعلم الغيب، ما يعلم الغيب إلا الله عز وجل، لقد هممت بضرب جاريتي فلانة، فهربت منى فها علمت في أي بيوت الدار هي »(١٧).

إلى غير ذلك من الأمور التي صارت من حواص التشيع ولوازم الشيعة بعد التفسير والتطوير ولكن الشيعة في ذلك العصر الناقمين على الإسلام، والحاقدين على الأمة الإسلامية، والمفارقين الجماعة، والمغيرين دين الله، والمبدّلين للشريعة التي جاء بها محمد صلوات الله وسلامه عليه لم ييأسوا ولم يقنطوا من هذه المعارضات والتصريحات من أهل البيت العلوى، بل شمروا

<sup>(</sup>١٥) أنظر « الأرشاد » للمفيد الشيعي المتوفي سنة ٤١٣ هـ ص ٢٦٩ ، و٢٧٦ ط مكتبة بصيرى قم ـ ايران، أيضاً « اعلام الورى » للطبرسي الشيعي ص ٢٧٨ ط دار الكتب الاسلامية ايران.

<sup>(</sup>١٦) « اعلام الورى ۽ للطبرسي الشيعي ص ٢٨٥ ، « الإرشاد ۽ للمفيد ص ٢٧٤ ، أيضاً « كشف الغمة ۽ للاربلي ج ٢ ص ٣٨٢ ط دار الكتاب الاسلامي ، بيروت .

<sup>(</sup>١٧) كتاب و الحجة من الكافي ، للكليني الشيعي ج ١ ص ٢٥٧ ط طهران.

عن ساق جدهم، واشتغلوا بأكثر مما كانوا يشتغلون في السابق، وحاصة لما رأو الظروف ملائمة والأحوال السياسية المتوترة مواتية زمن سقوط خلافة بنى أمية وإنتقال الحكم منهم إلى بيت بنى العباس وإنشغالهم في تنظيم الأمور وتدبير الملك وتوطيد السلطان، والإقتصاد منهار بسبب زوال دولة وانتهائها وابتداء أمر دولة أخرى، وعدم وضوح الإتجاه السياسي، وخاصة في العراق، وبالأخص منها الكوفة موطن التشيع، ومعترك الأساطير، ومجمع الأخلاط من الناس، ومركز الفتن، ومنبع الثورات، فاشتغل المتشيعون للبيت العلوى ببث سموم الفتنة والفساد، ونشر الأفكار الأجنبية والإلحادية وترويجها بين الناس باسم الدين، وتنظيم الجمعيات السرية الفتاكة، وتكوين الجاعات الهدامة لتشكيك الناس في دينهم، وتشويه معتقداتهم، كما أرسلوا رجالات منهم إلى البارزين من البيت العلوى للتجمع حولهم كي يوهموا الناس أنهم يحملون هذه الأراء والنظريات من أولئك، ويبثونها حسب يوهموا الناس أنهم يحملون هذه الأراء والنظريات من أولئك، ويبثونها حسب إرشادهم وتعليمهم.

وعلى ذلك نرى مثل أبى الخطاب، وميمون القداح، ومبارك، وبزيع بن موسى الحائك، ومعمر، والمغيرة بن سعيد، وأبى منصور العجلى، وبيان النهدى وغيرهم، فهؤلاء كلهم التقوا حول جعفر، وتجمعوا عنده، وادعوا التشيع، وأصبغوه صبغة تنافى كل الشرائع السهاوية والنواميس الإلهية، وخرجوا على تعاليم كتاب الله وإرشادات رسول الله صلى الله عليه وسلم جهرا وعلنا ليمزقوا شمل الأمة، ويبعدوا الشيعة من المسلمين فادعى كل واحد منهم حبّ جعفر والبيت العلوى، وبدأ ينشر أفكارا على حسابه وهو منها برىء.

وكان على رأس هؤلاء كلهم أبو الخطاب الأسدى نسبة إلى مواليه.

## حركة الشيعة

وقبل أن نذكر هؤلاء نريد أن نذكر قبلهم بعض الذين سبقوهم من الشيعة الذين لهم جهود معروفة في تأسيس هذه النظريات التي اقتبسها هؤلاء ثم زادوا عليها سوءا بعد سوء لأن حركتهم هي التي ولدت الاسهاعيلية، وعلى أفكارهم عمرت عهارتها، وبني بناؤها وأسست قواعدها، ورتبت أصولها وبعض منهم ساهموا شخصياً في تكوينها ونشأتها وتخليقها وترقيها وإنتشارها بين الناس.

فالمؤسس الأول للتشيع الذي عرف فيها بعد هو عبد لله بن سبأ (١٨) الذي أرسله يهود صنعاء إلى المدينة متلبسا بلباس الإسلام، ومتبطنا الكفر أشد الكفر والنقمة على الإسلام والمسلمين، وهو أول من أسس التشيع الحالي التشيع الذي فرق بين المسلمين وجماعتهم بترويج العقائد التي تختلف تماماً عما يعتقده المسلمون مقتبساً عن كتاب الله عز وجل وسنة النبي صلى الله

<sup>(</sup>١٨) ولقد أنكر بعض المعاصرين وخاصة الشيعة منهم وجود عبد الله بن سبأ مكذبين الشواهد الواضحة، والبراهين الثابتة، والأدلة القاطعة في وجوده، ولقد فندنا مزاعمهم في كتابنا «الشيعة وأهل البيت» ومن أراد المعرفة فليرجع إليه، كما ذكرنا مساعيه في بت سموم الفتنة والفساد، ونشر أفكاره الغريبة على المجتمع الإسلامي في كتابنا « الشيعة والتشيع ، فرق وتاريخ ».

عليه وسلم من وصاية على وإمامته وخلافته بعد النبى بلا فصل وغيبته ورجعته وتكفير أبى بكر وعمر وعشمان. وإظهار البراءة من أصحاب النبي، والمجاهرة بسبهم وشتمهم. (١٩).

فحاربه على رضى الله تعالى عنه وأظهر البراءة منه ولعنه وأراد قتله ولكنه بطلب من أصحابه سيره إلى المدائن ونفاه هناك. (٢٠)

ثم خلفه في تشيعه وعقائده المختار بن أبي عبيد الثقفي، وزاد عليه بانه يوحى إليه، وأن جبريل وميكائيل ينزلان عليه بالوحى وأنه يعلم الغيب (٢١).

ثم نرى التشيع يتخمر في بيت هند بنت المتكلفة الناعتية، وليلى بنت قالمة المزنية اللتين قال فيها الاعمش.

حميدة والبلاء حاضنة الكسف

إلى أن وصل إلى المغيرة بن سعيد العجلى، وبيان بن سمعان، وأبى منصور العجلى الذين كانوا من أصحاب محمد الباقر ويظهرون تيشعهم له وهو منهم برىء. فزادوا في عقائد الشيعة أشياء كثيرة، منها إتصاف على

وأولاده بأوصاف لا تليق بالأنبياء والرسل، وأحياناً أفرطوا القول فيه حتى وصفوهم بأوصاف الإله الواحد القهار، كما وصفوا أنفسهم بالإمامة وأحياناً بالرسالة وأباحوا المحرمات، وأتوا بالمنكرات، وأبطلوا الأعمال، وعطلوا

وكلهم شرعلي أن رأسهم

<sup>(</sup>۱۹) أنظر لذلك « رجال الكثي » ص ۱۰۱ ط مؤسسة الاعلمي بكربلاء ، « فرق الشيعة » للنوبختي ص ۲۱ ، ۲۲ المطبعة الحيدرية ، نجف ـ العراق ، كتاب « المقالات والفرق » لسعد القمي ص ۲۰ ، ۲۱ ط مطبعة حيدري طهران ، وكتابنا « الشيعة والسنة » ص ۲۱ ومابعد ط ادارة ترجمان السنة باكستان ۱۹۸۳ م الطبعة الثالثة والعشرون . « تنقيح المقال » للهامقان ج ۲ ص ۱۸۶ ط المطبعة المرتضوية ۱۳۰۰ .

<sup>(</sup>٢٠) انظر المراجع المذكورة.

<sup>(</sup>۲۱) « فرق الشيعة » للنوبختي ص ۲۳، وكتاب « المقالات والفرق » لسعد القمى انظر و تاريخ الطبرى » ص ۱۵۳ وكتاب « الحيوان » للجاحظ ج ۲ ص ۲٦٨ أيضاً « تاريخ الطبرى » ج ۷ ص ۱٤٥٠.

الشرائع، وقالوا بتناسخ الأرواح والحلول، وأن لا ثواب ولا عقاب، فتبرأ منهم أهل البيت العلوى وقادتهم وعلى رأسهم محمد الباقر وإبنه جعفر كما نقل الكشى أن جعفر بن الباقر ذكر عنده المغيرة بن سعيد وما كان يقول في حق آبائه فقال:

« لعن الله المغيرة بن سعيد ولعن الله يهودية كان يختلف إليها يتعلم منها السحر والشعبذة والمخاريق، إن المغيرة كذب على أبى فسلبه الله الإيمان، وإن قوما كذبوا على، مالهم، أذاقهم الله حر الحديد، فوالله ما نحن إلا عبيد الذي خلقنا واصطفانا ما نقدر على ضر ولا نفع، إن رحمنا فبرحمته، إن عذبنا فبذنوبنا، والله مالنا على الله من حجة ولا معنا من الله براءات وانا لميتون ومقبورون ومنشرون ومبعوثون وموقوفون ومسئولون، ويلهم مالهم، لعنهم الله لقد آذوا الله وآذوا رسوله « على « رضى الله عنهم » (٢٢).

ويذكر عقائدهم سعد بن عبد الله القمى والنوبختي، والقول للأول:

«إنّ الأئمة آلهة وملائكته وأنبياء ورسل، وهم اللذين تكلموا في الأظلة والتناسخ في الأرواح والدور والكور في هذه الدار وإبطال القيامة والبعث والحساب والجنة والنار، وزعموا أن لادار إلا الدنيا، وأن القيامة إنما هي خروج الروح من بدن ودخولها في بدن آخر إن خيراً فخيراً، وإن شراً فشراً، مسرورون في هذه الأبدان أو معذبون فيها من كان منها معذباً، فالأبدان هي الجنات، وهي النيران منقولون في الأجسام الأنسية المنعمة في حياتهم، ومنقولون في الردية المشوّهة من كلاب، وقردة، وخنازير، وحيات، وعقارب وخنافس، وجعلان، وغير ذلك من الدواب والأنعام على قدر أعمالهم عولون من بدن إلى بدن معذبون فيها هكذا فهي جهنم ونارهم، وذلك على ما يكون منهم من عظيم الذنوب وكبائرها في إنكارهم لأئمتهم ومعصيتهم ما يكون منهم من عظيم الذنوب، إذا هي مساكنهم فتتلاشي الأبدان وتفني

<sup>(</sup>۲۲) انظر « رجال الكشي » ص ١٩٦ تحت عنوان المغيرة بن سعيد.

وترجع الروح في قالب آخر منعّم أو معذب، وهذا معنى الرجعة عندهم، وإتما الأبدان قوالب ومساكن بمنزلة الثياب التي يلبسها الناس فتبلى وتتمزق وتطرح ويلبس غيرها وبمنزلة البيوت يعمرها الناس فاذا تركوا وعمروا غيرها خبربت والشواب والعقباب على الأرواح دون الأبيدان وتبأوليوا فني ذليك قول الله: «في أي صورة ما شاء ركبك». وقوله «وما من دابة في الأرض ولا طائر يبطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم » وقوله « وإن مِن أمة إلا خلا فيها نذير » فجميع الطير والدواب والسباع كانوا أمما وأناساً خلت فيهم نذر من الله، واتخذ عليهم بهم الحجة، من كان منهم صالحاً مقرّاً بما يـدعوه من مذاهبهم جعل الله روحه بعد وفاته وخراب قالبه وهدم مسكنه في بدن صالح، فأكرمه ونعمه، ومن كان منهم كافرا عاصياً نقل روحه إلى بدن حبيث مشوَّه يعذَّبه في الدنيا وأهانه وجعله في أقبح صورة، ورزقه أنتن رزق وأقذره، وتأولوا في ذلك قـول الله « فأمـا الانسان إذا مـا ابتلاه ربـه فأكـرمه ونعّمه فيقول ربّ أكرمن وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربّ أهانن »، فكذب الله هؤلاء وردّ عليهم قولهم لمعصيتهم إيّاه فقال : « كلا بل لا تكرمون اليتيم » وهو النبي صلى الله عليه وسلم « ولا تحاضون على طعمام المسكين » وهو الإمام الوصى « وتأكلون التراث أكلا لمّا » لا تخرجون حق الإمام مما رزقكم وأجرى لكم. (٢٣).

إلى أن ظهر أبو الخطاب الذي صاحب جعفر بن الباقر مدة وتتلمذ عليه، وقبل أن نتكلم عنه نريد أن نذكر رجلاً آخر أثّر كثيراً في الشيعة وساهم في تطورهم إلى عقائد محالفة للكتاب والسنة، ودعا الناس إلى الإباحية والإلحاد وهو من الطالبين، وأقصد به عبد الله بن معاوية الذي أشرنا إليه فيا سبق لأنه عند البعض هو أول من تجاهر بألوهية البشر وأنه قد حلّ فيه، ثم أنه أطلق عنان متبعيه أن يعملوا ما يشاءون ويفعلوا ما

<sup>(</sup>٢٣) «كتاب المقالات والفرق» لسعد القمى ص ٤٤، ٤٥، والنوبختي ص ٣٦ ومابعد.

يشتهون، وقد استطاع أن يتغلب على فارس ويستولى عليها (٢٤) وضرب السكة باسمه ونفث نشوة جديدة في نفوس الشيعة وروحاً وثاباً في أجسادهم، المحبين للسلطة والإقتدار والراغبين للحكم والاختيار أن ينتهجوا منهجه ويسلكوا مسكله فتأثر منه الكثيرون، ومنهم أبو الخطاب وتلميذه ميمون القداح وابنه عبد الله الذين هم مدار بحثنا ومركز كلامنا، وكان ظهوره أيضاً في أيام جعفر بن الباقر، ولقد ذكر ذلك كل من تطرق إلى بيان العقائد والأحداث من السنة والشيعة ولكننا نذكره من كتب الشيعة مشيرين إلى وجود ذكره في كتب السنة، فلقد ذكره القمى بقوله:

« وفرقة قالت : أوصى أبو هاشم إلى عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب، الخارج بالكوفة، وأمه أم عون بنت عون بن العباس بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب، وهو يومئذ غلام صغير، فلافع الوصية إلى صالح بن مدرك وأمره أن يحفظها حتى يبلغ عبد الله بن معاوية، فدفعها إليه، فلما بلغ دفعها إليه، فهو الامام الوصى، وهو عالم بكل شيء، وغلوا فيه وقالوا : إن الله نور وهو في عبد الله بن معاوية ومالت فرقة من الحربية إليهم . . . يقولون من عرف الإمام فليصنع ماشاء . . . وكان سبب ادّعاء عبد الله بن معاوية الوصية والإمامة أن الحربية أصحاب عبد الله بن عمر بن الحرب افترقوا فيه لما ادّعى وصية أبى هاشم وأن روحه تحولت فيه ، وأنّ الامامة تدور مع الوصية وتثبت بها، كما ثبتت إمامة على بن عمر الطلب بوصية رسول الله إليه، فكان وصيا لذلك دون العباس بن عبد المطلب وسائر الناس من بنى هاشم، فصاروا فرقتين :

ـ فرقة، صدقته على ما ادّعى من وصية أبى هاشم وفرقة كذبته وذلك أنه يعلم ما فى الارحام ويعلم الغيب، ومواضع الكنوز وحدوث الدول، وأنه سيملك فبينا هو يوماً في منزل رجل بالمدائن وكبراء أصحابه معه إذدقً جلواز الباب وكان صاحب المنزل وعده حاجة ولم يعرف عبد الله بن عمرو

<sup>(</sup>۲٤) انظر الطبرى ج ٩ تحت حوادث سنة ١٢٩ ص ٩٣.

الأمر، فوثب فزعا وقال : دعيتم أنا كب الشيـطان فخرجـوا جميعاً وطفـر هو إلى دار رجل فاندقت ساقه فخرج صاحب الرجل إلى الرجل، ثم خرج إليهم فقال : لا بأس، فرجع بعضهم وهرب الباقون فقيل لعبـــــــــــ الله : أنت كيف تكون إماما ؟ كيف تعلم الغيب وما في الأرحام وانَّك ستملك مع هذه الغفلة، وهذا العقل؟ فكذبوه ثم اجتمع أمرهم على أن يخرجوا إلى المدينة يلتمسون إماما من بني هاشم إذا كان لا بدلهم من إمام، فبيناهم بالمدينة متحبرين إذ أتى آت عبد الله بن معاوية فأخبره خبرهم فأرسل إليهم، فلمّا دخلوا عليه قربهم وانتسب لهم، وأخبرهم بصفتهم، وما قدموا لـه، ورغَّبهم أن هذا أمر علمه بذاتـه وطبعه، فقبلوا قـوله وصـدقوه وادعـوا إمامتـه، وانةً وصى أبي هاشم ثم ادعى أن روح الله تحولت في آدم كما قالت طائفة من النصاري في عيسي بن مريم، وأن تلك الروح لم تزل تتحول حتى صارت فيه وانَّه يحيى الموتى، وانَّما أطمعه في تصديقهم إياه ما وقف عليه من تصديقهم لإبن الحرب، وكان هو من أبين الناس وأفصحهم وأخطبهم وأشعرهم فقبلوه وجعلوه إماما، ودعوا إليه، فكان أول ما شرع لهم تحريم الختان، وقال إن المختن راغب عن خلق الله ولولا أن الشعر والظفر ميتان وعلى الحي مفارقة الميت ما قلمنا ظفرا ولا أخففنا شعرا، وزعم أن الناس لا يـزالون يولدون ويموتون أبدا والأخرة هي السماء لمن صار إليها بالعمل الصالح، والأرض بطن الحوت لمن صار إليها بالعمل السيَّء وزعموا أنَّه أحلَّ لهم الميتة والدم ولحم الخنزير والمنخنقة والموقوذة والمتردّية والنطيحة وتأولوا في ذلك قول الله « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيها طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات . . . . » وانّ هذه الآية ناسخة لما قبلها من قوله « حرمت عليكم الميتة والـدم ولحم الخنزيـر . . . » ولكان مـا حرم شيئـاً من ذلك.

- وزعمت فرقة منهم أنهم لم يستحلوا ذلك من هذه الآية ولكنهم زعموا أن للفرض حدا والامتحان نهاية إذ بلغها العبد سقطت عنه المحنة وذلك أن العبد إذا صلح وطهر وخلص وفارق الادناس ولم يأخذ الأمور على الأهواء لم يجز امتحانه ولم يحسن في المحكمة اختباره، كما أن امتحان الذهب الابريز

المصفى بالخل والنار خطأ، فكذلك إمتحان الطاهر النظيف الخاص يكون خطأ، وإنما يجوز أن يكون العبد ممتحنا مادام عند ربه ملطخا ممزجاً فلذلك يختبر ويفتش فاما إذا نقى وهذب فكل حرام على غيره حلال له وهذا قول قد قال به نساك البصريين مثل همام وحرب النجار وعبد السلام السر وطى، وقد كان حيّا أبو الأسود قد قال به زمانا فلما رجع من سنجان إلى البصرة تركه.

ولقولهم بهذه المذاهب حديث يطول به الكتاب، ولهم في ذلك اعلال كثير، وقد قالوا في عبد الله بن معاوية وما ادّعاه من تناسخ الأرواح غير ذلك أشعاراً كثيرة قال بعض أصحابه :

يسرى الله مسنىك تسلاقسى السعسيون وعسار بسيدنسك لم يخسلق

يعني ما لاقاه المبصر منك مخلوق والروح التي فيك غير مخلوقة. وقال:

وإن شئت انطقت صم الجبال بعز وإن شئت لم تنطق

وأصحاب عبد الله بن معاوية يتسمّون المعاوية ويزعمون أن الأرواح تتناسخ فإن روح الله جل وعزّ عن ذلك كانت في آدم على مقالة فرقة من النصارى، وزعمت أن الأنبياء كلها آلهة ينتقل الروح من واحد إلى واحد، حتى صارت في محمد صلى الله عليه وسلم، ثم في على ثم في محمد بن الحنفية، ثم في ابنه أبى هاشم، ثم فيه وزعموا أن الدينا لا تفنى أبدا واستحلّوا الزنا وإتيان الرجال في أدبارهم.

فلما قتل أبو مسلم عبد الله بن معاوية في حبسه افترق أصحابه فرقا: ففرقة منهم ثبثت على إمامة ابن الحرب والقول بالغلو والتناسخ والأظلة والدور وادعوا أن هذه المقالات كان يرويها جابر بن عبد الله الأنصارى وجابر بن يزيد الجعفى وأن مذهبهما كان هذا، وأبطلوا جميع الفرائض والشرائع والسنن »(٢٥).

<sup>(</sup>٢٥) كتاب و المقالات والفرق ، لسعد القمى الشيعي ص ٣٩ ـ إلى ـ ٤٣ .

وأضاف النوبخي أن الذين زادوا قوته وشوكته كانوا أصحاب عبد الله بن الحارث وكان أبوه زنديقا من أهل المدائن(٢٦).

وقد ذكره من السنة غير الطبرى البغدادى في ( الفرق بين الفرق ) (۲۷) وأيضاً الرازى في « اعتقادات فرق المسلمين والمشركين »(۲۸).

فهذا هو عبد الله بن معاويـة. وهذه هي آراؤه وأفكـاره إلى أن جاء أبـو الخطاب.

## أبو الخطاب

إن أبا الخطاب محمد بن أبي زينب مقلاص (٢٩) الأجدع أو محمد بن أبي ثور (٣٠) وكان يكنى بأبي ظبيان وبأبي إسهاعيل (٣١)، له صلة وثيقة بنشأة الإسهاعيلية وتكوينها وايجاد عقائدها ومعتقداتها التي تبنتها فيها بعد حسب مايراه الكثيرون ممن اعتنوا بالفرق من المتقدمين ـ وأخص بالذكر الشيعة منهم ـ والمتأخرين ـ المستشرقين منهم بوجه أخص ـ، ولذلك نعطيه أهميه في تطوير التشيع ودوره الذي قام به في نشر أفكاره وآوائه، وما كان يتبنّاه من المذهب والمسلك.

فإن أوسع من كتب عنه وعن عقائده هو سعد بن عبد الله القمى الشيعي المتوفى سنة مابين ٢٩٩ هـ - ٣٠١ هـ ويليه في هذا الخصوص شيعى

<sup>(</sup>٢٦) انظر « فرق الشيعة » للنوبختي ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢٧) انظر : ﴿ الفرق بين الفرق ﴾ للبغدادي ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٢٨) أنظر ص ٥٩ ط دار الكتب العلمية بيروت ١٩٨٢ م.

<sup>(</sup>٢٩) حسب رواية الأكثر.

<sup>(</sup>٣٠) حسب رواية المقريزي .

<sup>(</sup>٣١) أنظر ﴿ فَرَقَ الشَّيعَةُ ﴾ للنوبختي ص ٣٩، ٦٩.

آخر كتب في الفرق وهو معاصره أيضاً النوبختي (٣١) المتوفى مابين سنة ٣٠١ هـ و ٣١٠ هـ، ولذلك نبدأ بما أورده القمى مع ذكر الاضافات والزيادات من الآخرين الذين تناولوا ذكره وأفكاره من الشيعة والسنة لإلقاء الضوء على نشأة الإسهاعيلية، والدور الذي قام به أبو الخطاب، ونظرياته التي صارت أساسا للإسهاعيلية وأتباعه الذين احتضنوها وربوها في حجرهم وأولوها رعايتهم واهتهامهم.

إن سعد بن عبد الله القمى ذكر أبا الخطاب في موضعين من كتابه مثل النوبختى تماما( $^{""}$ ) أولاً عند ذكر الغلاة من الشيعة بعد الكيسانية، كفرقة مستقلة رقم 1 • 1 بعنوان « أصحاب أبى الخطاب »( $^{""}$ ).

وفي الموضع الأخر عند ذكر الإسهاعيلية ضمن الفرق التي افترقت بعد وفاة أبي عبد الله جعفر بن محمد الباقر برقم ١٥٨ بعنوان « الإسهاعيلية الخالصة فهم الخطابية أصحاب أبي الخطاب »(٢٥).

وبـذلك يـظهر لأول وهلة أن القمى والنـوبخى مـاكـانـا يفـرقـان بـين الاسهاعيلية والخطابية فخلاصة ما أورده القمى في كتابـه أن أبا الخـطاب كان في أصحاب جعفر (٣٦) ورواته (٢٧)، وادعى أنه جعله قيّمه ووصيه من بعده،

<sup>(</sup>٣٢) لا كها زعمه برنارد لويس بأن النوبختي أكثر تفصيلًا في الكتابة عن أبي الخطاب وأعماله، لأن القمى ذكر أشياء والروابط بينه وبين الإسهاعيلية، التي لم يذكرها النوبختي ولا غيره، ويبدو أن برنارد لويس لم يكن عنده كتاب القمى هذا.

<sup>(</sup>٣٣) أنظر : « رجال الشيعة » ص ٢٤٦ ط كربلاء.

<sup>(</sup>٣٤) أنظر «كتاب المقالات والفرق » لسعد عبد الله القمي ص ٥٠ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٥) أيضاً ص ٨١.

<sup>(</sup>٣٦) ولا أدرى من أين أخمد المستشرق الانجليزي بمرنارد لمويس أن أبا الخمطاب كان داعية للباقر وابنه جعفر ( انظر أصول الاسهاعيلية لبرنارد لويس، الطبعة العربية بتحقيق خليل جلو وجاسم الرجب ص ٩٨ ط دار الكتاب العربي مصر ).

<sup>(</sup>٣٧) ان أبا الخطاب كان من أصحاب الصادق مستقيماً في أول أمره « تنقيح المقال » للمامقان ج ٣ ص ١٨٩، وأعتمدوا على مروياته حال استقامته ولأجمل ذلك عملت السطائفة بما رواه أبو الخطاب في حالة إستقامته، وتركوا ما رواه في حال تخليطه. « نفس المصدر ».

وكانت الأفكار والعقائد التي روّجها بين أصحابه هي :ـ

أولاً: لابد في كل عصر من رسولين: ناطق، وصامت، فكان محمد صلى الله عليه وسلم ناطقاً، وعلى صامتا.

ثانياً : إن الامام يتصور في أيّ صورة شاء.

ثالثاً : من عرف الإمام وضع عنه الأعمال.

رابعاً: إنّ الله يحلّ في أبدان الرسل والأئمة، وقد حل هذا النور في عبد المطلب ثم صار في أب طالب، ثم في محمد، ثم في على، وأخيراً في جعفر، ثم في أبي الخطاب.

خامساً : إن الأرواح والأجسام لا تموت وتفنى ولكنها تتحول ملائكة .

سادساً: تحليل الشهوات ما حل منها وما حرم من الزنا والسرقة والخمر والربا والدم ولحم الخنزير ونكاح المحرمات ونكاح الرجال، وقالـوا: إن كلّ شيء فرضه الله في القرآن وحرّمه وأحلّه فإنما هو أسهاء الرجال ».

لذلك لا حاجة إلى الصلاة والصيام والحج وغيره.

سابعاً: إن الإسهاعيلية هي مجموعة أفكار أبي الخطاب وأصحابه، كها أنها تجمّع وتحشد من الخطابيين المتشعبين بجهاعات أربعة: البزيعية، والمعمرية، وأصحاب السرى الأقصم، والعجلية. (٢٨).

فهذا ما قاله القمى، والنوبختي أيضاً.

ويزيد الرجالى الشيعي القديم عبد العزيز الكشى الأمر بياناً ووضوحاً حيث يورد في كتابه المشهور روايات عديدة حوله عن جعفر بن الباقر، منها ما رواها عن بشير الدهان أنه قال :

<sup>(</sup>٣٨) وهم أصحاب المفصل الصيرفي ذكرهم الشهرستاني في ملله (أنظر و الملل والنحل المسهرستاني على هامش الفصل لابن حزم ص ١٧ ط مكتبة المثنى بغداد).

« كتب أبو عبد الله عليه السلام إلى أبى الخطاب : بلغنى أنك تـزعم أن الزنا رجل، وأن الخمر رجل، أن الصلاة رجل، والصيام رجل، والفواحش رجل، وليس هو كها تقول ـ وفي رواية ـ فقال : ما قام الله عز وجل ليخاطب خلقه بما لا يعلمون »(٢٩).

« وعن عنبسة بن مصعب قال : قال لى أبو عبد الله عليه السلام أي شيء سمعت من أبي الخطاب ؟ قال : سمعته يقول إنك وضعت يدك على صدره وقلت له : عه ولا تنس وأنك تعلم الغيب، وانك قلت له : هو عيبة علمنا وموضع سرنا أمين على أحيائنا وأمواتنا. قال : لا والله ما مس شيء من جسدى جسده إلا يده. وأما قوله انى قلت « اعلم الغيب » فوالله الذي لا إله إلا هو ما أعلم الغيب ولا آجرني الله في أمواتي ولابارك لى في أحيائي إن كنت قلت له قال : وقدامه جويريه سوداء تدرج قال : لقد كان منى إلى أم هذه \_ أو إلى هذه \_ بخطة القلم فأتنى هذه، فلو كنت أعلم الغيب ماكانت تأتينى، ولقد قاسمت مع عبد الله بن الحسن حائطا بينى وبينه فأصابه السهل والشرب وأصابنى الجبل، فلو كنت أعلم الغيب لأصابني السهل والشرب وأصابنا، فلا آجرني الله في أمواتي ولا بارك لى في أحيائي إن كنت أحيائنا وأمواتنا، فلا آجرني الله في أمواتي ولا بارك لى في أحيائي إن كنت قلت له شيئاً من هذا قط »(٤٠٠).

وأيضاً عن مصادف أنه قال:

« لما لبى القوم الذين لبوا بالكوفة دخلت على أبى عبد الله عليه السلام فأخبرته بذلك فخر ساجدا ودق جؤجؤه بالأرض وبكى وأقبل يلوذ بأصبعه ويقول: بل عبد الله قن داخر، مرارا كثيرة ثم رفع رأسه ودموعه تسيل على لحيته، فندمت على إخبارى إياه فقلت: جعلت فداك وما عليك أنت من

<sup>(</sup>٣٩) « معرفة الناقلين عن الأثمة الصادقين » المعروف بـ «رجال الكشي » لأبي عمرو بن عبد العزيز الكشي ص ٢٤٧ ط مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ـ كربلاء.

<sup>(</sup>٤٠) أيضاً ص ٢٤٨ تحت ذكر أبي الخطاب.

ذا، فقال: يا مصادف إن عيسى لو سكت عها قالت النصارى فيه لكان حقا على الله أن يصم سمعه ويعمى بصره، ولو سكت عها قال في أبو الخطاب لكان حقا على الله أن يصم سمعى ويعمى بصرى »(١١).

وأحيراً ما رواه بطريق على بن الحسان أن أبا عبد الله :

« ذكر عنِدَه جعفر بن واقد ونفر من أصحاب أبى الخطاب فقيل : انه صار إلى يتردد وقال فيهم وهو الذي في السهاء آله وفي الأرض إلّه قال هو الإمام فقال أبو عبد الله عليه السلام لا والله لا يأويني وإياه سقف بيت أبدا، هم شر من اليهود والنصارى والمجوس والذين أشركوا، والله ماصغر عظمة الله تصغيرهم شيئاً قط، وان عزيرا جال في صدره ما قالت اليهود فمحى الله اسمه من النبوة. والله لو أن عيسى أقرّبما قالت فيه النصارى لأورثه الله صما إلى يوم القيامة، والله لو أقررت بما يقول في « أهل الكوفة لأخذتني الأرض، وما أنا إلا عبد مملوك لا أقدر على ضر شيء ولا نفع شيء »(٢٠).

ويتخلص منها غير ما مر - أن الأئمة يعلمون الغيب - وأنهم آلهة يلبى اليهم بالحج - وإله السهاء هو الرب، وإله الأرض هو الإمام - وتبرؤ جعفر الصادق منه ومن تبعه تبرءا كاملا، والاعتراف بالعبودية المحضة وعدم معرفة الغيب، والإعلان بعدم الاختيار بنفع أحد أو ضرّه وحتى شخصه نفسه.

فهذا ملخص ما ذكره الشيعة من المتقدمين من أصحباب الفرق والرجال، وتبعهم آخرون من المتأخرين مثل المامقان (٢٠) والاسترابادي (٤٤) والأردبيلي الحائري (٤٠)، وزاد أنّ له رواية عن أبي عبد الله جعفر في (تهذيب الأحكام) للطوسي ـ إحـدى الصحاح الأربعة الشيعيسة في بـاب فضــل

<sup>(</sup>٤١) أيضاً ص ٢٥٣.

<sup>، (</sup>٤٢) أيضاً ص ٢٥٤، ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤٣) أنظر « تنقيح المقال » ج ٣ ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٤٤) انظر « منهج المقال ».

<sup>(</sup>٤٥) انظر « جامع الرواة » ج ٢ ص ٣.

التجارة. وغيرهم (٢٦) أللهم إلا ماذكره الكاتب الوراق الشيعى المشهور إبن النديم في فهرسته نقلا عن أبى رزام ما هو هام وخطير بالنسبة للموضوع، وهو أن الميمونية ميمون القداح وابنه عبد الله وأصحابه المؤسسين الحقيقيين للإسهاعيلية مباشرة كانوا من أتباع أبى الخطاب محمد بن أبى زينب (٢٧).

فان هذا النص له أهميته وخطورته في معرفة الاسماعيلية والعناصر التي تكونت منها مصرحاً، دون الإستنتاج ومقارنة الأفكار والآراء من هؤلاء وأولئك، ولو أن هذه العلاقة المباشرة بين المأمونية والخطابية موجودة في كتب أهل السنة من كتب منهم في الملل والنحل وفي التاريخ أيضاً، وكسما أن العقائد التي اعتنقها الإسماعيلية وأظهرتها للناس هي عين تلك العقائد الخطابية كما سنبرهنها فيما بعد في محلها.

فان هذه الرواية \_ ولو أنها سنية المصدر \_ من كتاب شيعى تؤيدها رواية شيعية نصيرية بأن ميمون كان من اتباع أبي الخطاب(٤٨).

وذكر ما سنيون عن كتابات النصيرية في مقاله عن سلمان : عقائد وأفكار ميمون القداح شبيهة بآراء أبى الخطاب أيضاً (٤٩).

وأما كتب السنة فقد أفادت الباحث بأشياء زائدة على ذلك تمكنوا من استفادتها من كتب الشيعة، فإن من أهل السنة من ذكر أبا الخطاب وأصحابه وأفكاره كالأشعرى(٥٠).

<sup>(</sup>٤٦) انظر كتب رجال الشيعة من النجاشي، والخلاصة للحليّ، والخوانساري، ومنتهى المقال وغيرها.

<sup>(</sup>٤٧) انظر « الفهرست » ( لإبن النديم ص ٢٦٤ تحت عنوان « الكلام على الإسماعيلية » ط دار المعرفة، بيروت.

<sup>(</sup>٤٨) انظر مقال ماسنوين عن النصيرية في دائرة المعارف الاسلامية نقلا عن « أصول الإسهاعيلية » لبرنارد لويس ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٤٩) انظر مقال ماسنيون سلمان الفارسي والبواكير الروحية للإسلام في إيران عن كتاب « شخصيات قلقة في الاسلام » ص ٤١ ومابعد ط مكتبة النهضة القاهرة ١٩٤٦ م.

<sup>(</sup>٥٠) انظر « مقالات الإسلاميين » ص ١٠ بتصحيح هلموت ريتر ط فرانز شتايز بقبادن.

والبغدادي(۲°) وابن حزم(۳°) والإسفرائيني<sup>(٤°)</sup> والشهراستاني<sup>(°°)</sup> والرازي<sup>(۲°)</sup>

والملطى(٥١)

وغيرهم من الذين كتبوا في الفرق.

ومن المؤرخين الجويني<sup>(٥٠)</sup> ورشيد الدين الهمداني<sup>(٥٠)</sup> والمقريزي<sup>(٥٩)</sup> والنويري<sup>(٢٠)</sup>

وابن الأثير، وغيرهم الكثيرون الكثيرون.

وملخص ما ورد في هذه الكتب زيادة على ما ذكر في كتب الشيعة أن أبا الخطاب وأصحابه كانوا يقولون : إن لكل ظاهر باطنا، وأن ظاهر القرآن

<sup>(</sup>٥١) انظر « التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع » ص ١٥٤ ومابعد ط مكتبة الخانجي القاهرة ١٩٤٩ م.

<sup>(</sup>٥٢) أنظر « الفرق بين الفرق » ص ٢٤٧ وما بعد.

<sup>(</sup>٥٣) انظر « الفصل في الملل والنحل » ج ٤ ص ١٨٧ ومابعد.

<sup>(</sup>٥٤) انظر « التبصير في الدين » ص ١٢٦، ١٢٧ عالم الكتب بيروت.

<sup>(</sup>٥٥) انظر « الملل والنحل » ج ٢ ص ١٥ على هامش الفصل.

<sup>(</sup>٥٦) انظر « اعقادات فرق المسلمين والمشركين » ص ٥٨ ط دار الكتب العلمية ـ بيروت ١٩٨٢ م.

<sup>(</sup>٥٧) انظر « تاريخ جهانكشاه » ترجمة عربية بقلم الدكتور محمد السعيد ص ١٥٧ ط مؤسسة سجل العرب القاهرة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>۵۸) انظر « جامع التواريخ » فارسي ص ۹ ومابعد.

<sup>(</sup>٥٩) انظر « الخطط والآثار » ج ٢ ص ٣٥٢ ط دار صادر بيروت الطبعة الحديدة بالأوفست.

<sup>(</sup>٦٠) انظر « نهاية الارب في فنون الادب » قسم خاص، المدرج في « أخبار القرامطة » لسهيل زكار ص ٣٠٥ ومابعد.

يحتاج للفهم الصحيح إلى التأويل(٦١).

وقالوا بالتناسخ(٦٢)

وإن الائمة مفترض طاعتهم على جميع الخلق(٦٣).

وتكفير أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخاصة أبا بكر وعمر وعثهان، وتسميتهم بالخمر والميسر والجبت والطاغوت.(<sup>٦٤)</sup>.

والتصريح بأن أب الخطاب هو المؤسس الحقيقى للعقائد التي تبنتها الاسماعيلية فيها بعد. وأن ميمون القداح وابنه عبد الله كانا من دعاته وأكابر علماء طائفته (١٥٠).

أو «إن أول من قام بالدعوة الاسماعيلية أبو شاكر ميمون كان ممن صحب أبي الخطاب محمد بن أبي زينب مولى بني أسد فألقوا إلى كل من اختصوا به أن لكل شيء من العبادات باطنا، وأن الله تعالى ما أوجب على أوليائه صلاة ولا زكاة، ولا صوما ولا حجا، ولا حرم عليهم شيئاً من المحرمات، وأباح لهم نكاح البنات والأخوات، وإنما هذه العبادات عذاب على العامة، وأهل الظاهر، وهي ساقطة عن الخاصة، يقولون ذلك لمن يثقون به ويسكنون إليه (٢٦).

وأيضاً « فلمّا يئس اعداء الاسلام من استئصاله بالقوة أخذوا في وضع الأحاديث الكاذبة وتشكيك ضعفة العقول في دينهم بأمور قد ضبطها المحدثون وأفسدوا الصحيح بالتأويل والطعن عليه.

<sup>(</sup>٦١) انظر « الفصل » لابن حزم « والملل » للشهرستان.

<sup>(</sup>٦٢) انظر « الخطط » للمقريزي.

<sup>(</sup>٦٣) انظر ، مقالات الإسلاميين للاشعرى.

<sup>(</sup>٦٤) انظر « التنبيه والرد » للملطى ص ١٥٤ ط مكتبة الخانجي القاهرة.

رُمَّ) انظرَ « جامع التواريخ » الجزء الحاص للإسماعيلية ، فــارسي من مقدمــة الكتاب ص ٩ ط طهران ١٣٣٨ هــ بتحقيق محمد تقي دانش بزوره .

<sup>(</sup>٦٦) « نهاية الارب » للنويرى القسم الخاص بذكر الإسهاعيلية ص ٣٠٥ وما بعد من كتاب « أخبار القرامطة ».

فكان أول من فعل ذلك أبو الخطاب محمد بن أبي زينب مولى بنى أسد. وأبو شاكر ميمون بن ديصان صاحب كتاب الميزان في نصرة الزندقة. وغيرهما فالقوا إلى من وثقوا به أن لكل شيء من العبادات باطنا وأن الله تعالى لم يوجب على أوليائه ومن عرف الائمة والابواب صلاة ولا زكاة ولا غير ذلك ولا حرم عليهم شيئاً، وأباحوا لهم نكاح الامهات. والاخوات وإنما هذه قيود للعامة ساقطة عن الخاصة، وكانوا يظهرون التشيع لأل النبي صلى الله عليه وسلم ليستروا أمرهم ويستميلوا العامة، وتفرق أصحابهم في البلاد واظهروا الزهد والعبادة يغرون الناس بذلك وهم على جلافه، فقتل أبو الخطاب وجماعة من أصحابه بالكوفة. وكان أصحابه قالوا له: إنا نخاف الجند فقال لهم: إن اسلحتهم لا تعمل فيكم، فلما ابتدأوا في ضرب الجند فقال له أصحابه : ألم تقل : إن سيوفهم لا تعمل فينا ؟ فقال إذا كان أعناقهم قال له أصحابه : ألم تقل : إن سيوفهم لا تعمل فينا ؟ فقال إذا كان قد أراد الله فها حيلتي ؟ وتفرقت هذه الطائفة في البلاد وتعلموا الشعبذة، والنارنجيات، والزور. والنجوم. والكيميا فهم يحتالون على كل قوم بما ينفق عليهم وعلى العامة بإظهار الزهد، ونشأ لابن ديصان ابن يقال له : عبد الله القداح علمه الحيل واطلعه على أسرار هذه النحلة فحذق وتقدم »(١٧).

وهذه كلها نصوص خطيرة تخبر وتنبىء عن علاقة الإسماعيلية بأبي الخطاب بوساطة ميمون القداح وابنه عبد الله، كما تزيل اللثام عن العقائد التي بثّتها الخطابية بفروعها المختلفة، وهي عين العقائد التي اعتنقها الإسماعيلية وتولّت نشرها بين الناس كما سيلاحط القارىء في معتقدات الإسماعيلية من هذا الكتاب.

وقبل أن نأق إلى آخر الكلام في أبى الخيطاب والخطابية نريـد أن نثبت ههنا ما أورده كتاب إسماعيلي سرّى هام هو :

<sup>(</sup>٦٧) ( الكامل » لابن الاثيرج ٦ ص ١٢٥، ١٢٦، ط دار الكتاب العربي لبنان ـ الطبعة الثانية ١٩٦٧م.

« ان المذهب الاسماعيلي هو ما أوجده ذرية أبي الخطاب بتفديتهم أنفسهم على أبناء جعفر الصادق وإسسماعيل لكي يبقى مذهبهم ويدوم »(١٨).

والجدير بالذكر أن الاسماعيلية لم يذكروا في كتبهم أبا الخطاب إلا قليلا مثل ما ذكره النعمان بن محمد المغربي قاضى قضاة الإسماعيلية في ( دعائم الاسلام ) (١٩٥) أو إدريس عماد الدين الداعى المطلق في كتابه « عيون الاحدار » (٧٠).

ولكن الواضح بأن هذين الكتابين من كتب الظاهر، وليسا من الكتب السرية فلذلك لا يعتمد عليهما ولا على نقدهما وجرحهما إياه.

وعلى كلّ، إننى لأرى رأى ماسنيون وفريد ليندر من الباحشين المستشرقين بأن المؤسس الأول للإسهاعيلية هو أبو الخطاب، كما أوافق القمى والنوبختى على أن الخطابية هم الإسهاعيلية الخالصة.

ولا أرى ميمون القداح إلا أحد الخطابيين أو ممن هضم آراء الخطابية وتبناها كاملة مع دهائه ومكره، ويقظته وبعد نظره، ومحافظته على سرّه حيث استطاع أن يبقى نفسه في حاشية جعفر بن الباقر تلميذا مجتهدا وخادما مخلصاً، كما كان لأبيه محمد الباقر أيامه، حتى استطاع أن يكون هو وابنه كفلين لإبن جعفر إسهاعيل وابنه محمد بن إسهاعيل، عكس أبى الخطاب فانه تحاهر بالقول حتى تبرأ منه جعفر ولعنه على رءوس الاشهاد.

<sup>(</sup>٦٨) . امّ الكتاب ، المنشور في . إسهاعيلية ، لإيوانوف ص ٩٧ ليدن برل ١٩٣٦ م.

<sup>(</sup>٦٩) ج ١ ص ٤٩ ص ٥٠ ط دار المعارف مصر ١٣٨٣ هـ.

<sup>(</sup>٧٠) ، عيون الأحبار ، للداعي ادريس عهاد الدين السبع الرابع ص ٣٨٧.

## إسهاعيل بن جعفر وميمون القداح وابناهما

فهذه علاقة ميمون القداح وابنه عبد الله مع أبى الخطاب والخطابية، وقبل أن نذكرهما وسيرتها ومخططاتها مع الجهود الجبارة التي بذلاها لنشر الإسهاعيلية ودمج أفكار الخطابية فيها وبث سمومها، واستيلائها على الدعوة كاملة والتخلص من محمد بن اسهاعيل ثم اغتصاب عبد الله القداح الامامة وانتسابه إلى البيت العلوى.

نريد أن نذكر أن اسماعيل بن جعفر بن الباقر من جانب آخر كان أيضاً ممن استهوته الخطابية وأضلته، خدعته، وأغوته، وافترسته، وأوقعته في حبائلها وشراكها، وكان على اتصال وثيق مع أبى الخطاب نفسه، كما كان يعيش في كنف الخطابية وحجرهم، ينهج منهجهم، ويسلك مسلكهم، ويرى رأيهم، ويأتى أعمالهم وأفعالهم لذلك تبراً منه جعفر والده، كما تبراً من أبى الخطابيين الأخرين.

ويشهد على اتصاله الوثيق وروابطه المتينة مع الخطابيين روايات عديـدة منثورة في كتب الشيعة، منها مارواه الكشي عن حماد بن عثمان قال :

« سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول للفضل بن عمر الجعفى : ياكافر يا مشرك مالك ولإبنى، يعنى إسماعيل بن جعفر وكان منقطعا إليه يقول فيه مع الخطابية ثم رجع بعده » . (٧١) .

<sup>(</sup>۷۱) « رجال الكشي ، ص ۲۷۲ .

وروى أيضاً عن اسهاعيل بن جعفر أنه قال :

قال أبو عبد الله : إيت المفضل وقل له : يا كافر، يا مشرك ! ما تريد إلى ابنى تريد أن تقتله ؟ »(٢٧).

وكان المفضل بن عمر هذا من المعتمدين لدى جعفر حتى أن الكشى قد ذكر عن ابن أبي عمير :

« ان الشيعة حين أحدث أبو الخطاب ما احدث خرجوا إلى أبى عبد الله عليه السلام فقالوا: أقم لنا رجلا نفزع إليه في أمر ديننا وما نحتاج إليه من الأحكام. قال: لا تحتاجون إلى ذلك متى ما احتاج أحدكم عرج إلى وسمع منى وينصرف. فقالوا: لابد. فقال: قد أقمت عليكم المفضل اسمعوا منه واقبلوا عنه، فانه لا يقول على الله وعلى إلا الحق »(٧٣).

ولكنه لم يلبث إلا قليلاحتى اكتشف حقيقته كما ذكر ذلك الكشى أيضاً:

« فلم يأت عليه كثير شيء حتى شنعوا عليه وعلى أصحابه، وقالوا: « أصحابه لا يصلّون ويشربون النبيذ وهم أصحاب الحمام ويقطعون الطريق، والمفضل يقرّبهم ويدينهم »(٤٠).

هـذا ولقد ذكـر الكشى أمره ببعض التفصيـل حيث روى عن محمـد بن سنان :

« عدة من أهل الكوفة كتبوا إلى الصادق عليه السلام فقالوا: إن المفضل يجالس الشطار وأصحاب الحمام وقوما يشربون الشراب ينبغي أن تكتب إليه وتأمره ألا يجالسهم. فكتب إلى المفضل كتابا وختمه ودفعه إليهم

<sup>(</sup>٧٢) أيضا ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>۷۳) ، رجال الکشي ، ص ۲۷۷.

<sup>(</sup>٧٤) أيضاً رجال الكسي.

وأمرهم أن يدفعوا الكتاب من أيديهم إلى يد المفضل فجاءوا بالكتاب إلى المفضل منهم زرارة وعبد الله بن بكير ومحمد بن مسلم وأبو بصير وحجر بن زائدة ودفعوا الكتاب إلى المفضل ففكه وقرأه فاذا: « بسم الله الرحمن الرحيم اشتر كذا وكذا واشتر كذا » ولم يذكر فيه قليلا ولا كثيرا مما قالوا فيه ، فلما قرأ الكتاب دفعه إلى زرارة ودفع زرارة إلى محمد بن مسلم حتى دار الكتاب إلى الكل. فقال المفضل: ماذا تقولون ؟ قالوا: هذا مال عظيم حتى ننظر ونجمع ونحمل إليك ثم لم ندرك الا نزال بعد نظر في ذلك، وأرادوا الانصراف فقال المفضل: تغدوا عندى، فأجلسهم لغدائه ووجه المفضل إلى أصحابه الذين سعوا بهم، فجاءوا وقرأ عليهم كتاب أبي عبد الله عليه السلام فرجعوا من عنده، وجلس هؤلاء ليتغدوا فرجع الفتيان وحمل كل واحد منهم على قدر قوته ألفا وألفين وأقبل وأكثر، فحضروا وأحضروا ألفي دينار وعشرة آلاف درهم قبل أن يفرغ هؤلاء من الغداء. فقال لهم المفضل: تأمروني أن أطرد هؤلاء من عندي تظنون أن الله تعالى محتاج إلى المفضل: تأمروني أن أطرد هؤلاء من عندي تظنون أن الله تعالى محتاج إلى صلاتكم وصومكم» (٥٧).

وهناك رواية أخرى تنبىء بأن المفضل بن عمر كان من أحد المحرضين على أن يجعل إسهاعيل في منصب أبيه بعده لما روى عن إسهاعيل بن عامر قال :

« دخلت على أبى عبد الله عليه السلام فوصفت إليه الاثمة حتى انتهيت إليه فقلت : إسماعيل من بعدك. فقال : أماذا فلا فقال حماد فقلت لإسماعيل وما دعاك إلى أن تقول وإسماعيل من بعدك ؟ قال : أمرنى المفضل بن عمر «(٧٦).

وقد ذكر الكشي عقيدة المفضل بن عمر وغيره من الخطابيين بقوله :

<sup>(</sup>٧٥) أيضاً ص ٢٧٦، ٢٧٧.

<sup>(</sup>٧٦) أيضا ص٢٧٦.

« وإنهم يقولون إن جعفر حدثهم أن معرفة الإمام تكفى عن الصوم والصلاة وإله الأرض إمام »(٧٧).

كما ذكر عقيدة المفضل في أبي الخطاب بقوله:

« لقد قتل مع أبى اسهاعيل ـ يعنى أبا الخطاب ـ سبعون نبيا كلهم رأى وهلك نبينا فيه، وان المفضل قال : دخلنا على أبى عبد الله عليه السلام ونحن إثنا عشر رجلا قال : فجعل أبو عبد الله يسلم على رجل رجل منا ويسمى كل رجل منا باسم نبي وقال لبعضنا : السلام عليك يا نوح، وقال لبعضنا : السلام عليك يا ابراهيم، وكان آخر من يسلم عليه وقال : السلام عليك يايونس، ثم قال لاتخاير بين الانبياء »(٧٧).

والجدير بالذكر أن المفضل بن عمر هذا هو العمدة لروايات إسماعيلة كثيرة يرويها الإسماعيلية في كتبهم، وقد روى عنه النعمان بن محمد المغربي قاضى قضاة الإسماعيلية روايات عديدة في كتبه المختلفة وخاصة في ( دعائم الاسلام ) أول كتاب فقهى إسماعيلى، وجعله ممن يرجع ويسكن إليه لأخذ علوم آل البيت العلوى حيث أن جعفرا جعله معتمده (٢٩).

هذا ونرجع إلى موضوعنا الذى كنا فيه ونقول: إن صدوق الشيعة إبن بابويه القمى أورد في كتابه (كمال الدين وتمام النعمة) روايات أخرى تصرح أيضاً على اعتناق إسماعيل المبادىء الخطابية، كما روى عن الحسن بن راشد أنه قال: سألت أبا عبد الله (عليه السلام) فقال: عاص، لا يشبهنى ولا يشبه أحدا من آبائى ».

وأيضاً عن عبيد بن زرارة قال : ذكرت إسهاعيل عند أبي عبد الله (عليه السلام) فقال : والله لا يشبهني ولا يشبه أحدا من آبائي .

<sup>(</sup>۷۷) أيضا ص ۲۷۵.

<sup>(</sup>۷۸) أيضا ص ۲۷۶، ۲۷۵.

<sup>(</sup>٧٩) انظر « دعائم الاسلام » للنعمان بن محمد المغرب المكنى بأبي حنيفة قساضى قضاة الاسماعيلية ص ٥١ ط دار المعارف مصر بتحقيق آصف على فيضي .

وأيضاً عن الوليد بن صبيح قال : جاءنى رجل فقال لى : تعال حتى أريك إبن الرجل قال : فذهبت معه، قال : فجاء بى إلى قوم يشربون فيهم إساعيل بن جعفر، قال : فخرجت مغموماً فجئت إلى الحجر فإذا إساعيل بن جعفر متعلق بالبيت يبكى قد بلّ استار الكعبة بدموعه، قال فخرجت أشتد فإذا اسهاعيل جالس مع القوم فرجعت فإذا هو آخذ بأستار الكعبة قد بلها بدموعه، قال : فذكرت ذلك لأبي عبد الله (عليه السلام) فقال : لقد ابتلى إبنى بشيطان يتمثل في صورته (٨٠٠).

وقد أورد المامقاني رواية أخرى أن جعفر نهاه عن اعطاء مالـه شارب الخمر فلم ينته (٨١).

ورواية أخرى في الكشي أيضاً تدل على شرب إسهاعيل الخمر(٨٢).

وروى الكشي أيضاً عن عنبسة العابد أنه قال :

« كنت مع جعفر بن محمد عليه السلام بباب الخليفة أبي جعفر بالحيرة حين أتى ببسام وإسماعيل بن جعفر بن محمد فأدخلا على أبي جعفر. قال: فأخرج بسام مقتولا وأخرج إسماعيل بن جعفر بن محمد قال: فرفع جعفر رأسه إليه قال: أفعلتها يا فاسق ابشر بالنار »(٨٣).

وهناك روايتان آخريان في الكشى ولو أنهما لا تتعلقان بموضوعنا مباشرة، لكنهما تخبران عن شيء زائد عما ورد في هذه الروايات :

أولًا: عن جرأة إسهاعيل وإقدامه.

ثانياً : عن عدم مبالاته واكتراثه بأبيه ومجاهرته بالخلاف معه.

<sup>(</sup>٨٠) كيال الدين وتمام النعمة لابن بابويه القمى ج ١ ص ٧٠ ط دار الكتب الاسلامية طهران

<sup>(</sup>٨١) « تنقيح المقال ، للمقاماني ج ١ ص ١٨٠ ط طهران.

<sup>(</sup>۸۲) انظر « رجال الكشي » ص ۲۰۱

<sup>(</sup>۸۳) انظر « رجال الكشي » ص ۲۱۱.

فالرواية الأولى مارواه الكشي عن المسمعي قال:

« لما أخذ داود بن على المعلى بن خنيس حبسه وأراد قتله فقال لسه معلى بن خنيس: أخرجنى إلى الناس فان لى دينا كثيراً ومالا حتى أشهد بذلك، فأخرج إلى السوق فلما اجتمع الناس قال: ياأيها الناس أنا معلى بن خنيس فمن عرفنى فقد عرفنى، اشهدوا أن ما تركت من مال من عين أو دين أو أمة أو عبد أو دار أو قليل أو كثير فهو لجعفر بن محمد عليه السلام قال: فشد عليه صاحب شرطة داود فقتله. قال: فلما بلغ ذلك أبا عبد الله عليه السلام خرج يجر ذيله حتى دخل على داود بن على وإسماعيل إبنه خلفه فقال: يا داود قتلت مولائى وأخذت مالى. فقال: ما انا قتلت ولا أخذت مالك. فقال: والله لأدعون الله على من قتل مولائى وأخذ مالى. فقال: بإدنك أو بغير إذنك؟ فقال؟ بغير إذنى. فقال: ياإسماعيل شأنك به. قال: فخرج إسماعيل والسيف معه بغير إذنى. فقال: ياإسماعيل شأنك به. قال: فخرج إسماعيل والسيف معه حتى قتله في مجلسه هردم.

والرواية النَّانية مارواه الكشي أيضاً عن الفيض بن المختار أنه قال :

قلت لأبي عبد الله: جعلت فداك ما تقول في الأرض أتقبلها من السلطان ثم أؤاجرها آخرين على أن ما أخرج الله منها من شيء كان من ذلك النصف أو الثلث أو أقل من ذلك أو أكثر ؟ قال : لا بأس. قال له إسهاعيل إبنه : يا أبت لم تحفظ قال : فقال يابني أو ليس كذلك أعامل اكرى، إن كثيراً ما أقول ألزمني فلا تفعل. فقام إسهاعيل فخرج فقلت : جعلت فداك وما على إسهاعيل ألا يلزمك إذا كنت أفضت إليه ألا يشك من بعدك كها أفضت إليك بعد أبيك. قال : فقال يافيض إن إسهاعيل ليس كأنا من أبي. قلت : جعلت فداك فقد كنا لانشك أن الرحال ينحط إليه من بعدك وقد قلت فيه ما قلت فان كان ما يخاف وأسال الله العافية فإلى من ؟ فامسك عني ها (٥٩)

<sup>(</sup>٨٤) أيضاً ص ٣٢٣، ٣٢٤ تحت ترجمة معلى بن خنيس.

<sup>(</sup>٨٥) « رجال الكشي » ص ٣٠٢ تحت ترجمة الفيض المختار.

فهذا ما ورد في كتب الشيعة من روايات عن إسهاعيل بن جعفر أنه كان معتنقا للعقائد الخطابية، محاطا بالخطابين، محببا مقربا إليهم، مخالفا لابيه، ولذلك تبرأ منه جعفر، كها تبرأ من المحيطين به والمجتمعين حوله يؤيد ذلك ما ذكره عطاء ملك الجويني ورشيد الدين الخواجه الهمداني في كتابيهها، فيقول الجويني عند ذكر نشأة الاسهاعيلية: إن جعفر الصادق كان له أربعة أولاد أكبرهم إسهاعيل الذي كان حفيدا للحسن من جهة أمه . . . . وقد نص على إبنه إسهاعيل غير أن اسهاعيل كان يعاقر الخمر فأنكر جعفر الصادق عليه، وقد روى عنه أنه قال: إن إسهاعيل ليس إبني لكنه شيطان ظهر في صورته، ونقلوا عنه أيضاً أنه قال: يد الله في أمر إسهاعيل . . . أما الطائفة المذكورة التي انتقلت من الكيسانية إلى الروافض فقد انضمت إلى إسهاعيل وانفصلت عن الروافض وقالوا: الأصل هو النص الأول، ولا يجوز البداء على الله ، وكل من يعرف باطن الشريعة لا يعاقب إذا ما أغفل الظاهر، وكل ما يأتيه الإمام من قول أو فعل فهو حق إذا لم يتطرق خلل أو نقصان إلى اساعيل من جراء شرب الخمر » (١٩٥).

وبمثل ذلك قال الهمداني(٨٧).

فهذا هو إسماعيل بن جعفر، وهذه أعماله وأفعاله، وعلاقته مع الشيعة الخطابية وأبي الخطاب أيضاً حيث كانا معاصرين، واستدل بعضهم على أن أبا الخطاب لم يكن يكنى بأبي إسماعيل إلا لأنه كان مربيا لإسماعيل بن جعفر ومتبنيا له بالأبوة الروحانية » وقالوا: إن الاختيار الإلهي بالتبنى الروحي هو وحده المعتبر، وعلى هذا لقبوا سلمان . . كما لقبوا خليفته أبا الخطاب بلقب «أبو إسماعيل »(^^).

<sup>(</sup>٨٦) ، تاريخ جهانكشاه » ترجمة عربية للدكتور محمد السعيد ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٨٧) انظر « جامع التواريخ » لخواجه رشيد الدين الهمداني قسم خاص بالاسهاعيلية ص ٩.

<sup>(</sup>٨٨) انظر مقال ماسنيون عن سلمان ترجمة عربية للبدوى المدرج في كتاب و شخصيات قلقة في

الاسلام » ص ١٩ ، أيضا « أصول الاسماعيلية » لبرنارد لويس ترجمة عربية ص ١١٠ .

وأما قول الشيعة واختلافهم في سبب عـزل جعفر إسـماعيل عن منصب الإمامة بعده أو عدم عزله إياه أو انتقال الإمامة إليه لكونه إبنِه البكـر الأكبر، ومنه إلى ولده محمد بن إسماعيل.

أو لعدم انتقالها إليه لموته في حياته وانتقالها إلى مـوسى الابن الأصغر الآخر.

أو لعدم موت إسماعيل مع إظهار موته، وظهوره في البصرة بعدئذ.

أو لموته في حياة أبيه ولكن لعـدم رجوع الإمـامة إلى أخيـه دون إبنه لأن الإمامة لا ترجع القهقرى، ولا تكون في الأخوين بعد الحسنين.

فلقد وردت فيها روايات عديدة متضاربة، نورد زبدتها وعصارتها بايجاز واختصار.

فيذكر كل من سعد بن عبد الله القمى، وأبى محمد الحسن بن موسى النوبختى، وكذلك محمد بن محمد بن النعمان البغدادي الملقب بالمفيد، وأبى على الطبرسى، وعلى بن موسى الأربلى وغيرهم من الشيعة الإثنى عشرية.

« كان إسماعيل أكبر الإخوة، وكان الشيعة يظُنون أنه القائم بعد أبيه والخليفة له من بعده لكنه مات في حياة أبيه بالعريض فحمل إليه بالمدينة، فأمر بوضع سريره على الأرض قبل دفنه مراراً كثيرة، وكان يكشف عن وجهه وينظر إليه يريد بذلك تحقيق وفاته عند الظانين بالخلافة له من بعده، وإزالة الشبهة عنه في حياته فانتقلت الإمامة إلى موسى بن جعفر »(٩٩).

<sup>(</sup>٨٩) انظر «كتاب المقالات والفرق» لسعد القمى ص ٨٨، ٨٩، أيضاً « فمرق الشيعة » للنوبختى ص ٩٩، ١٠٠، أيضاً « الارشاد » للمفيد ص ٢٨٥، أيضاً « اعلام لاورى » للطبرسي ص ٢٩٢، أيضاً « كشف الغمة » للاربلي ج ٢ ص ٣٩٢.

فهذه رواية الشيعة الإثنى عشرية قـاطبة الـذين يعدون مـوسى بن جعفر وريث أبيه والحائز على الإمامة بعده.

ويوافقهم أهل السنة في مسألة موت إسهاعيل في حياة أبيه جعفر بقطع النظر عن وريثه في الإمامة وبدون ذكر من يخلفه بعده (٩٠).

وأما الاسهاعيلية فقد اختلفوا في ذلك اختلافاً كثيراً.

فقال قوم منهم بهذه المقولة أي أن إسهاعيل مات في حياة أبيه، منهم النعهان القاضي في كتابه « شرح الاخبار »(٩١).

وحاتم بن عمران بن زهرة في رسالته « الأصول والأحكام »(٩٢) وحاتم بن إبراهيم الحامدى في مجالسه(٩٣) وإدريس عهاد الدين في كتابه « عيون الاخبار وفنون الأثار »(٩٤) والحسن بن نوح الهندى في كتابه « كتاب الازهار ومجمع الانوار »(٩٥).

وعبد الله المرتضى الإسهاعيلي في كتابه « الفلك الدوار »(٩٦).

ولكنهم مع ذلك قالوا: إن جعفر نص عليه في حياته، فبقيت الإمامة في عقبه كما ذكر كل من النعمان القاضى، وإدريس عماد الدين الداعى، والحسن بن نوح الهندى وغيرهم أن إسماعيل بن جعفر توفى في حياة أبيه جعفر بعد أن قد نص عليه بالإمامة:

<sup>(</sup>٩٠) انظر « الملل والنحل » للشهرستاني و « ابن خلدون » و « المقريزي ، غيرهم.

<sup>(</sup>٩١) نسخة خطية

ر ( ۹ ) انظر رسالة « الأصول والأحكام » للداعى حاتم بن عمران ص ١٢١ من « خمس رسائل الساعيلية ».

<sup>(</sup>٩٣) انظر مجالس سيدنا حاتم بن إبراهيم الحامدي ص ١٠٧ من « المنتخب » لايوانوف.

<sup>(</sup>٩٤) انظر « السبع الرابع » من « عيون الاخبار » للداعى ادريس عماد الدين ص ٣٣٤ ط دار الاندلس بيروت ١٩٧٧ م .

<sup>(</sup>٩٥) انظر ص ٢٣٤ من « منتخبات اسماعيلية ، تحقيق الدكتور عادل العواء ط : مطبعة الجامعة السورية ١٣٧٨ هـ.

<sup>(</sup>٩٦) انظر « الفلك الدوار » ص ١٢٥ .

« ولم يفارق الدنيا ولم ينتقل عنها (عليه السلام) إلى دار الثواب التي هى خير وأبقى حتى نص على ولده جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) وذلك بأمره وحضرته. وبذلك عرف الإمام جعفر (عليه السلام) خواص شعيته دون غيرهم سترا على ولى الزمان، وخيفة وتقية عليه، فلم يعرف الأمر في ذلك إلا القليل المخلصون المختصون من الشيعة، العارفون بسر الامامة الذين قد علموا أنها لا ترجع إلى الوراء، ولا تعود القهقرى، ولا تكون إلا في واحد بعد والده إلى ولد عن والد» (٩٧).

وزاد إدريس: وكان الإمام إسهاعيل بن جعفر عليه السلام قد احتص عبد الله بن ميمون القداح وأقامه حجة له ولابنه محمد بن إسهاعيل عليه السلام ودليلا عليهها، وهاديا إليهها، بأمر الصادق عليه السلام. فخرج عبد الله بن ميمون إلى مكة، وأظهر الدعوة إلى أهل البيت »(٩٨).

وكان محمد بن إسهاعيل قد كبر آنذاك على رأى أكثر القائلين بهذا القول من الإسهاعيلية « وكان الإمام محمد بن اسهاعيل عليه السلام حين قبض أبوه ابن ست وعشرين سنة »(٩٩).

ولكن عبد الله المرتضى الإسماعيلى يقول: إنه لم يكن مولودا آنذاك بل كان في بطن أمه « فها لبث إسهاعيل بعد النص عليه بالإمامة سوى زمن وجيز حتى توفى فترك زوجه حاملا (ب محمد الحبيب) ولقد القى على هذا الإمام المصون وهو لا يزال في ( زجاجته الدرية ) سر الإمامة الذقيق وفيضها العذب الأنيق أمام بضعة من الدعاة والحدود »(١٠٠٠).

<sup>(</sup>٩٧) « كتاب الازهار ومجمع الأنوار » ص ٢٣٥ من « منتخبات إسهاعيلية » وكذلك « عيون الاخبار » للداعى إدريس ص ٣٣٤، ٣٣٥ وأيضاً « شرح الاخبار » للنعمان القاضي .

<sup>(</sup>٩٨) ، عيون الاحبار، السبع الرابع للداعي ادريس ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٩٩) انظر ﴿ عيون الاخبار ﴾ السبع الرابع ص ٣٥١.

<sup>(</sup>۱۰۰) الفلك الدوار ص ۱۲۵.

وقال الأخرون: إن إساعيل لم يمت إلا بعد موت إبيه، ولم يكن تظاهره بالموت إلا حوفا من سلطان بنى العباس وتسترا عليه عملا للدعوة في الاخفاء، ولذلك رئى إساعيل بعد التظاهر بالموت بأيام في البصرة، كما ذكر كل من جعفر بن منصور اليمن (١٠١).

والداعى إدريس في كتابه « زهر المعانى »(۱۰۲) وإبراهيم بن الحسين الحامدى(۱۰۳) وصاحب كتاب « مسائل مجموعة من الحقائق العالية »(۱۰٤). والداعى الإسهاعيلى محمد بن على الصورى(۱۰۰) والداعى إدريس عهاد الدين(۱۰۱). وصاحب كتاب « دستور المنجمين »(۱۰۷). وغيرهم من الإسهاعيلية النزارية المتأخرين(۱۰۸).

« إن جميع المقامات من نبى أو وصى أو إمام صلوات الله عليهم جميعاً إذا طرقته مادّة العقل الأول بوساطة العاشر وسائر حدود عالم العقل قدر على

<sup>(</sup>۱۰۱) انظر « أسرار النطقاء » ص ۸۱ من « المنتخب » لإيوانوف « فلما غيّب شخصه في حياة أبيه سرا من أعدائه ومحنة لأوليائه » ( أسرار النطقاء « لجعفر بن منصور اليمن ص ۸۱ من » « المنتخب » لإيوانوف ط أجمل بريس بومبىء ).

<sup>(</sup>۱۰۲) انظر « زهر المعانى » ص ٤٧ ومابعد.

<sup>(</sup>١٠٣) انظر ﴿ كَنْزَالُولُد ﴾ ص ١٩٢ ط دار الاندلس، بيروت.

<sup>(</sup>١٠٤) انظر ص ١٥، ١٦ من « أربعة كتب اسهاعيلية » نشر شتروطهان ط غونتينغن.

<sup>(</sup>۱۰۰) وكان سلطان بنى العباس في ذلك الوقت شديد الباس وهو الذي أوجب خوف مقته غيبة اسماعيل قبل وقته ( القصيدة الصورية ص ٦٧ ط عارف تامر دمشق ١٩٥٧ م).

<sup>(</sup>١٠٦) « ولما ان لاسماعيـل الأجل تلبيسـا على الضـد لشدة حسده وبغيـه » ( زهـر المعـان » لإدريس عهاد الدين، الباب السابع عشر ص ٤٧ من « المنتخب » لايوانوف.

<sup>(</sup>١٠٧) « دستور المنجمين » نقلا عن « أصول الاسهاعيلية » لبرنارد لويس ص ١٠٢.

<sup>(</sup>١٠٨) انظر « أعلام الاسماعيلية » لمصطفى غالب ص ١٦٥ ط دار يقطة بيروت ١٩٦٤ م، و « نور مبين » تاريخ الإسماعيلية باللغة الأردية، لا . ج. جنارا الاسماعيلي ص ١٢٦ . أيضاً « موسم بهار » تاريخ الإسماعيلية باللغة الكجراتية ص ١٩٥ .

أن يفعل ما شاء من الأمور المعجزة التي لا يقدر عليها البشر فلما كان مولانا الصادق صلوات الله عليه في زمان ابي جعفر أبي البدوانيق وقبد كمان ملك الأرض كلها وقال لمولانا الصادق أنا أعلم إنك الإمام الحق وأريد أن تسلم إلى الإمامة بعدك وإلا قتلتك وقتلت جميع أولادك وشيعتك فقال له: إذا حضرني الموت فعلت لك ذلك وقد كان سلم الأمر إلى مولانا اسماعيل في سرّ وإنكتام ثم إن بعض المارقين اطَّلع على ذلك وغدا إلى أبي الــدوانيق لعنه الله فاعلمه فاغتاظ وأمر السيّاف أن يضرب عنق مولانا الصادق إذا أبعد القلنسوة من رأسه فلما وصل مولانا الصادق ودخل جعل أبو الدوانيق لعنه الله يصفر لونه ويرتعش وقال لمولانا : هل من حاجة ؟ قال : نعم لا تزيد تدعوني إليك حتى أتيك قال نعم وقد كان قبل ذلك لما أحبره المارق بالنص على مولانا اسماعيل قال لمولانا جعفر يعاتبه في ذلك فقال له من أخبرك قال فلان يعني المارق فأحضره وقال لـه مولانـا أحق ما قلت ؟ قـال نعم فقال لـه وإلا خرج من حول الله وقوته إلى حول نفسه وقوتها فقال ثم قام فانقصف ظهره ومات من ساعته إلى لعنة الله وسئل أبو الدوانيق بعبد خروج مولانا الصادق كيف لم تبعد القلسنوة حتى يقتله السيّاف فقال إن رأيت تنينا عظيماً يقول إن فعلت ما هممت به بلعتك وقصرك . . والقصة طويلة فلم ير مولانا إلا أنه أمر مولانا اسهاعيل بأن يظهر الموت وأقيام مسجى ثلاثة أيام ومولانا الصادق يشهد عليه من حضره ثم أمر بدفنه في اليوم الرابع وكان بعد ذلك مر في البصرة برجل مقعد فقال له خلذ بيدي يابن بنت رسول الله فأخذه فبرىء من ساعته فبلغ خبره إلى أبي الدوانيق فعاتب مولانا الصادق فقال لــه قد حضر موت اسماعيل عالم كثير فأحضر منهم شهوداً كثيراً فشهدوا بحوته وقبره فغفل عن ذلك أبو الدوانيق إلى أن حضرت مولانا الصادق الوفاة فاستودع عند أبي الدوانيق لعنه الله حرمه وقصره وأولاده وأمواله وكان كل ذلك إظهارا للعجز والمعجز فالمعجز ما أبداه هو ومولانا اسماعيل من الافعال التي بهرت والقدرة التي ظهرت »(١٠٩).

<sup>(</sup>١٠٩) « مسائل مجموعة من الحقائق العالية » ص ١٥، ١٦ من « أربعة كتب اسماعيلية » تحقيق شتروطهان ط المجمع العلمي غونتينغن.

ونقل ذلك عن الإسهاعيلية كل من عطاء ملك الجويني، والخواجه رشيد الدين الهمداني بقولها:

« قال القوم الذين ينتسبون إلى إسماعيل إن إسماعيل لم يكن قد مات ولكنهم أعلنوا موته على سبيل التعمية على الناس حتى لا يقصد هو وأتباعه بالقتل. وقال باقى الشيعة لقد كان غرض جعفر هو إظهار بطلان مقالة تلك الطائفة التى انتسبت إلى إسماعيل »(١١٠).

فهذا هو موقف الإسهاعيلية من إسهاعيل وإمامته على اختلاف في موتـه قبل وفاة أبيه أو بعده.

ولقد ذكر هذا الخلاف بين الإسماعيلية أنفسهم كل من النوبختى والقمى من الشيعة ولتهام الفائدة ننقل ما قالاه، والعبارة للقمى بمفارقات يسيرة من النوبختى، مع الاتفاق في المعنى والمقصود:

« وفرقة زعمت أن الإمام بعد جعفر إبنه إسهاعيل بن جعفر، وانكرت موت إسهاعيل في حياة أبيه، وقالوا: كان ذلك يلتبس على الناس لأنه خاف عليه نفسه عنهم وزعموا ان إسهاعيل لا يموت حتى يملك الأرض ويقوم بأمور الناس، وأنه هو القائم لأن أباه أشار إليه بالامامة بعده وقلدهم ذلك له، وأخبرهم أنه صاحبهم، والإمام لا يقول إلا الحق، فلما أظهر موته علمنا أنه قد صدق وأنه القائم لم يمت، وهذه الفرقة هم الإسهاعيلية الخالصة، وأم إسهاعيل وعبد الله إبنى جعفر فاطمة بنت الحسن بن الحسن بن على بن أبى طالب، وامها أسهاء بنت عقيل بن أبى طالب.

وفرقة ثالثة زعمت أن الإمام بعد جعفر، محمد بن إسهاعيل بن جعفر، وأمه أم ولد وقالوا: إن الامر كان لإسهاعيل في حياة أبيه، فلما توفى قبل أبيه جعل جعفر بن محمد الأمر لمحمد بن إسهاعيل وكان الحق له، ولا يجوز غير

<sup>(</sup>۱۱۰) « تاريخ جهانكشاه » للجويني، ترجمة عربية ص ١٥٤، و « جامع التواريخ » للهمدان ص ١٠ ط فارسي.

ذلك لأنها لا تنتقل من أخ إلى أخ بعد حسن وحسين، ولا يكون إلا في الأعقاب، ولم يكن لإخوة إسهاعيل عبد الله وموسى في الإمامة حق كما لم يكن لمحمد بن الحنفية فيها حق مع على بن الحسين وأصحاب هذه المقالة يسمون المباركة برئيس لهم كان يسمى المبارك مولى إسهاعيل بن جعفر.

أما الإسهاعيلية الخالصة فهم الخطابية أصحاب أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الأسدى الأجدع لعنه الله، وقد دخلت منهم فرقة في فرقة محمد بن إسهاعيل وأقروا بموت إسهاعيل في حياة أبيه وكمانت الخطابية الرؤساء منهم قتلوا مع أبي الخطاب، وكانوا قد لزموا المسجد بالكوفة وأظهروا التعبــد ولزم كل رجل منهم إسطوانة، وكانوا يدعون الناس إلى أمرهم سرا فبلغ خبرهم عيسي بن مـوسي بن علي بن عبـد الله بن العباس وكــان عــامــلا لأَبي جعفــر المنصور على الكوفة، وأنهم قد أظهروا الإباحات ودعوا الناس إلى نبوة أبي الخطاب، وأنهم مجتمعون في مسجد الكوفة قد لزموا الأساطين يروون الناس أنهم لـزموهـا للعبادة، فبعث إليهم رجـلا من أصحـابـه في خيـل ورجـالـة لياخذهم ويأتيه بهم فامتنعوا عليه وحاربوه، وكانـوا سبعين رجـلا، فقتلهم جميعاً ولم يفلت منهم أحد إلا رجل واحد أصابته جراحات فسقط بـين القتلى فعد فيهم، فلما جن الليل خرج من بينهم فتخلص، وهو أبـو سلمة سـالم بن مكرم الجمال الملقب بابي خديجة، وذكر بعد ذلك أنه قد تاب ورجع وكان ممن يروى الحديث، وكانت بينهم حرب شديدة بـالقصب والحجارة والسكـاكين كانت مع بعضهم وجعلوا القصب مكان الرماح وقد كان أبو الخطاب قال لهم قاتلوهم فإن قصبكم يعمل فيهم عمل الرماح وسائر السلاح ورماحهم وسيوفهم وسلاحهم لايضركم ولا يعمل فيكم ولا يحتك في أبدانكم، فجعل يقدمهم عشرة عشرة للمحاربة، فلما قتل منهم نحو ثلاثين رجلا صاحوا إليه ياسيدنا ما ترى ما يحل بنا من هؤلاء القوم ؟ ولا ترى قصبنا يعمل فيهم ولا يؤثر، وقد يكسر كلّه ؟ وقد عمل فينا وقتل من برىء منّا. فذكر رواة العامة أنه قال لهم يا قوم إن كـان بدا الله فيكم فـما ذنبي. وقال رواة الشيعـة : إنه قـال لهم ياقـوم قد بليتم وامتحنتم وأذن في قتلكم وشهـادتكم، فقاتلوا عـلى دينكم واحسابكم ولا تعطوا بـأيدكم فتـذلّـوا، مـع أنّكم لا تتخلصـون من

القتل فموتوا كراما اعزاء واصبروا، فقد وعد الله الصابرين أجرا عظيماً. وأنتم الصابرون، فقاتلوا حتى قتلوا عن آخرهم وأسر أبو الخطاب فأتى به إلى عيسى بن موسى فأمر بقتله فضربت عنقه في دار الرق على شاطىء الفرات وأمر بصلبه وصلب أصحابه فصلبوا ثم أمر بعد مدة بإحراقهم فاحرقوا، وبعث برؤوسهم إلى المنصور فأمر بها فصلبت على مدينة بغداد ثلاثة أيام ثم احرقت.

فلما فعل ذلك بهم قال بعض أصحابه: إن أبا الخطاب لم يقتل ولا أسر ولا قتل أحد من أصحابه وإنما لبس على القوم وشبّه عليهم لأنه وأصحابه إنما حاربونا من أبي عبد الله جعفر بن محمد، وإنهم خرجوا متفرقين من أبواب المسجد ولم يرهم أحد ولم يجرح منهم أحد وأقبل القوم على قتل بعضهم بعضاً على أنهم يقتلون أصحاب أبي الخطاب وهم يقتلون أنفسهم حتى جن عليهم الليل فلما أصبحوا نظروا في القتلى فوجدوهم كلهم منهم ولم يجدوا من أصحاب أبي الخطاب فيهم قتيلاً ولا جريحاً ولا وجدوا منهم أحداً.

وهذه الفرقة هي التي قالت: إن أبا الخطاب كان نبياً مرسلاً أرسله جعفر، ثم إنه صيره بعد حدوث هذا الأمر من الملائكة، ثم خرج بعد ذلك جماعة ممن قالت بمقالته من أهل الكوفة وغيرهم إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر فقالوا بإمامته وأقاموا عليها وهم صنوف من الغلاة.

وفرق كثيرة افترقوا بعد قتل أبى الخطاب على مقالات كثيرة واختلفوا في رئاسات أصحابهم ومذاهبهم، حتى تـراقى بعضهم إلى القول بـربوبيتـه وأن الروح التى صارت في آدم ومن بعده من أولى العزم من الرسل صارت فيه.

وقى الت فرقة منهم إن روح جعفر بن محمد تحولت عن جعفر في أبى الخطاب ثم تحولت بعد غيبة أبى الخطاب ومصيره في الملائكة في محمد بن إساعيل ثم ساقوا الإمامة على هذه الصفة في ولد محمد بن إسماعيل.

وتشعبت بعد ذلك فرقة منهم من المباركية ممن قال بإمامة محمد بن إسماعيل تسمى القرامطة سميت بذلك لرئيس كان لهم من أهل السواد من

الانباط كان يلقب بقرمطوية وكانوا في الأصل على مقالة المباركية ثم خالفوهم وقالوا: لا يكون بعد محمد صلى الله عليه وسلم سبعة أئمة: على وهو إمام رسول والحسن والحسين، وعلى بن الحسين، ومحمد بن على، وجعفر بن محمد، ومحمد بن إسهاعيل بن جعفر وهو الامام القائم المهدى وهو رسول، وهؤلاء رسل ائمة، وزعموا أن النبي (عليه السلام) انقطعت عنه الرسالة في حياته في اليوم الذي أمر فيه بنصب على بن أبي طالب للناس بغدير خم فصارت الرسالة في ذلك اليوم إلى أمير المؤمنين وفيه، واعتلوا في دلك بخبر تأولوه وهو قول رسول الله « من كنت مولاه فعلى مولاه » وأن هذا القول منه خروج من الرسالة والنبوة وتسليم منه ذلك لعلى بن أبي طالب بأمر الله (\*) وأن النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك صار تابعا لعلى محجوبا به،

<sup>(\*)</sup> ولقد قال بهذا القول الكثيرون من الإسهاعيلية، منهم النعمان بن محمد المغرب المتوفى سنة ٣٦٣ هـ قاضى القضاة الإسماعيلي الأول في رسالته « المذهبة في الحكمة والتأويل » في جواب سائل سأله :

وسالت عن السبب الذي أوجب أن النبي صلى الله عليه وسلم كان في بداية أمره يتختم في عينه فلما كان أوان نقلته حوّل حاقه من عينه إلى يساره ؟ فاعلم أيدك الله أن سبب تختمه في عينه في بداية أمره إنما إشارة منه إلى نفسه باستلام منزلة النبوة والنطق وقيامه بتبليغ رسالة ربه كها جرى فيها تقدمه من النطقاء والمرسلين وأنه لم يزل متختها في عينه أيام حياته دليل على العمل بشريعته وظاهر تنزيله واقامة دعوة النظاهر حتى ننزل من الله تعالى إليه بنصب أساسه ووصيه فبلغ عن أمر ذلك ونصب وصيه يوم غدير خم وأقامه مقامه واستخلفه من بعده حتى حول خاتمه من عينه إلى يساره وأمر وصيه على بن أبي طالب عليه السلام بأن يختتم باليمين ولا يحوله إلى الشهال فكان ذلك اشارة منه بتسليم المنزلة إلى وصيه فكان الوصى يختتم باليمين دليل على ما قد صار إليه وتختم الرسول بالشهال دليل على انقطاع المواد عنه بتسليم الأمر إلى وصيه » ( « الرسالة المذهبة » للنعان القاضى ص ٨٣ من « خس رسائل إسهاعيلية » ط عارف تامر ، دار الانصاف دمشق ١٩٥٦ م ) .

و بعفر الصادق (عليه السلام) قام بالامامة . . . وسلم إلى ولـده إسهاعيل . . . فقام إسهاعيل . . . فقام إسهاعيل بذلك ورتب الدعاة ، ونصب الحجج وأمرهم بالدعاء له ورفع الأعمال والزكوات والفطر إليه ، ففعل الدعاة والحجج ذلك ، فانتشر خبره في جميع البلاد، وعلم بتسليم الأمر إليه عيون أبى جعفر الدوانيقي : فرفعوا اليه بان الصادق (عليه السلام) سلم إلى ولـده إسهاعيل وأن الصادق قـد صار صفرا من الامامة ، وأن الدعوة وأمرها كلها إلى =

فلها مضى أمير المؤمنين صارت الامامة والرسالة في الحسن، ثم صارت من الحسن في الحسين، ثم صارت في على بن الحسن، ثم في محمد بن على ثم كانت في جعفر بن محمد ثم انقطعت عن جعفر في حياته فصارت في اسهاعيل بن جعفر كها انقطعت الرسالة عن محمد في حياته، ثم أن الله بدا له في إمامة جعفر واسهاعيل فصيرها عزّ وجل في محمد بن إسهاعيل، واعتلوا في إمامة بخبر رووه عن جعفر بن محمد أنه قال « ما رأيت مثل بداء بدا لله في إسهاعيل » وزعموا أن محمد بن إسهاعيل حى لم يمت وأنه غائب مستتر في بلاد الروم وأنه القائم المهدى، ومعنى القائم عندهم أنه يبعث بالرسالة وبشريعة جديدة وينسخ بها شريعة محمد، وأن محمد بن إسهاعيل من أولى العزم وأولو العزم عندهم سبعة : نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد وعلى ومحمد بن إسهاعيل، على معنى أن السموات سبع والأرضين سبع، وأن الإنسان بدنه اسبع، يداه ورجلاه وبطنه وقلبه ورأسه وأن رأسه سبع عيناه وأذناه ومنخراه

إساعيل » ( « كتاب التراتيب » للداعى الإساعيلى القديم المجهول ص ١٣٥ ، ١٣٦ من مجموعة « أخبار القرامطة » ).

وبمثل ذلك جهر الداعى الإسهاعيلى حسن بن نوح الهندى في كتابه حيث قال: « فلها أظهر النبى مرتبة الوصى عليه السلام بعد نزول » « وأنذر عشيرتك الاقربين » على ما قد ذكرت، انتبه بتلك الإشارة والرمز والتصريح على وصاية على وخلافته، من وفقه الله، واغتنم تمام النعمة واتصل بالوصى ودخل تحت طاعته، وتمسك بحبل ولايته واستفاد منه العلم والحكمة والأسرار الدقيقة وصار من المتهجدين بالحقيقة، وهم قليل، وأكثرهم في طغيانهم يعمهون، ولم يلتفتوا إلى ما بين لهم، ولا يسمعون، كها قال الله تعالى: « صم بكم عمى فهم لا يرجعون » إلى الحق، وصراط أهل الصدق.

بعم عمى فهم د يربعون ، إلى بعلى و للرمان ، إلى أن اتصل به الأمر من الملك المنان ، إلى النبى المؤيد بالقرآن ، بالإشارة إلى طاعة الوصى المبين ، والترجمان ، والآق بفصل الخطاب ، بأمره لكافة الأقارب والأصحاب أن يسدوا عن مسجده (عليه السلام) والمحراب ، جميع ما قد فتحوه من الأبواب ، وتركه باب على الفائق على جميع الأصحاب ، بعلو المنزلة وسمو الجنان . وذكر ذلك واضح بين عند أولى الألباب ، في كتب التواريخ والسير ، في كتاب بعد كتاب ( « كتاب الازهار ومجمع الأنوار » للداعى المذكور ص ٢٢٩ من « منتخبات اسماعيلية » تحقيق ، الدكتور عادل العوا . طبعة الجامعة السورية ، مشق ١٩٥٨ م .

وفمه وفيه لسانه وفمه بمنزلة صدره الذي فيه قلبه، والائمة سبع كذلك وقلبهم محمد بن اسهاعيل، وأولو العزم سبع، واعتلوا في نسخ شريعة محمد صلى الله عليه وسلم وتبديلها بأخبار رووها.

عن جعفر بن محمد أنه قال « لو قام قائمنا علمتم القرآن جديداً »، وأنه قال : « إن الإسلام بدأ غريبا وسيعود غريبا فطوبي للغرباء » ونحو ذلك من أخبار القائم وزعموا : أن الله جعل لمحمـد بن اسهاعيـل جنة آدم ومعنــاها عندهم الإباحة للمحارم وجميع ما خلق في الدنيا، وهو قول الله : «فكلا منها رغدا حيث شئتها » يعني محمد بن إسهاعيل وأباه إسماعيل « ولا تقربا هذه الشجرة » موسى بن جعفر بن محمد وولده من بعده من ادعى منهم الإمامة ، وزعموا أن محمد بن إسهاعيل هو خاتم النبيين، الذي حكاه الله في كتابه، وأن الدنيا إثنتا عشرة جزيرة في كل جزيرة حجة وأن الحجج إثنا عشر، ولكل داعية يد، يعنون بذلك أن اليد رجل له دلائل وبراهين يقيمها، كدلائل الرسل ويسمون الحجة الاب، والداعية الام، واليد الابن يضاهون قول النصاري في ثالث ثلاثة أنه الله والمسيح الابن وأمه مريم، فالحجة الأكبر هو الرب وهـ و الأب والداعيـة هو الأم، واليـد هو الإبن، وزعمـوا أن جميع الاشياء التي فرضها الله على عباده وسنها نبيه صلى الله عليه وسلم فلها ظاهر وباطن وأن جميع ما استعبد الله به العباد في الظاهر من الكتاب والسنة فأمثال مضروبة وتحتها معان هي بطونها وعليها العمل وفيها النجاة وأن ما ظهر منها فهي التي نهي عنها في استعمالها الهلاك وهي جوهر من العـذاب الأدني عذب الله به قوما وأخذهم به، ليشقوا بذلك إذا لم يعرفوا الحق، ولم يقولوا بــه، ولم يؤمنوا.

وهذا مذهب عامة أصحاب أبى الخطاب واستحلوا مع ذلك استعراض الناس بالسيف، وسفك دمائهم، وأخذ أموالهم، والشهادة عليهم بالكفر والشرك على مذهب البيهسية والأزارقة في الخوارج، واعتلوا في ذلك بقول الله « واقتلوا المشركين حيث وجدتموهم » وقالوا : إن قتلهم يجب أن يكون بمنزلة نحر الهدى والشعائر وتعظيم شعائر الله وتأوّلوا في قول الله ذلك: «ومن

يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب » ورأوا سبى النساء وقتل الأطفال واعتلوا في ذلك بقوله « لا تذرعلى الأرض من الكافرين دياراً ». وزعموا أنه يجب عليهم أن يبدأوا بقتل من قال بإمامة موسى بن جعفر وولده ، ثم قال بالإمامة بمن ليس على قولهم ومذهبهم ، ولا يجب عندهم أن يبدأوا بأحد فيقتل إلا من قال بإمامة موسى بن جعفر بن محمد وولده من بعده ، فتأولوا في فيقتل إلا من قال بإمامة موسى بن جعفر بن محمد وولده من بعده ، فتأولوا في ذلك قول الله: «قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة» فالواجب أن يبدأوا بهؤلاء الذين نصبوا إماما من ولد جعفر بن محمد غير إساعيل وابنه محمد ثم بسائر الناس بمن نصب إماما من بنى هاشم وغيرهم ثم بسائر الناس. وقد كثر عدد هؤلاء القرامطة ولم يكن لهم شوكة ولا قوة وكان كلهم بسواد الكوفة وكثروا بعد ذلك باليمين ونواحى البحر واليهامة وما والاها، ودخل فيهم كثير من العرب فقوى بهم واظهروا أمرهم »(١١١) فهذا هو إساعيل ومحمد بن إساعيل، وهذه هى الطوائف الإسهاعيلية ، وهذه هى آراؤها وأفكارها المختلفة المتضاربة المتناقضة فيها وفي إمامتها.

وأما الآخرون من الشيعة فلقد ذهبوا مذاهب شتى في خليفة جعفر بن محمد الباقر والامام بعده فقال قوم بإمامة إبنه الاكبر بعد إسهاعيل، عبد الله الافطح، وهم الفطحية.

وقالت طائفة بإمامة ابنه محمد بن جعفر، وهذه الفرقة تسمى السمطية.

وقال قوم بإمامة موسى بن جعفر، ثم اختلف القائلون بإمامته إلى خمس فرق: القطعية، والواقفة، والممطورة، والبشرية، والإثنا عشرية (١٩٢٠).

فهـذه هي اختلافـات الشيعـة في مسـألـة الإمـامـة بعـد جعفـر الملقب بـالصادق، وردّ كـل واحد عـلى الآخر بـأدّلته وبـراهينه التي يعـدّها بـراهين

<sup>(</sup>١١١) «كتـاب المقـالات والفـرق » لسعـد بن عبــد الله القمى ص ٨٠ ـ إلى ـ ٨٦ ومثله في « فرق الشيعة » للنوبختي ص ٢٢.

<sup>(</sup>١١٢) أنظر « فرق الشيعة » للنوبختي ص ٩٧ ومابعد، و « كتاب المقالات والفرق » لسعد القمى . ص ٨٤.

وأدلة، مع أن هذا الخلاف الواقع بينهم كله يدل على أن القضية كلها مختلفة مخترعة بنصب هذا أو ذاك، وأن القواعد والأمس والضوابط والأصول التي وضعوها للإمامة لم يضعوها، إلا من تلقاء أنفسهم، والقول بالنص والتعيين الذي تقولوه لم يخترعوه إلا من قبلهم هم، لم يصدر مثل هذه الأمور عن جعفر ولا عن محمد الباقر، ولا عمن فوقه من أهل بيت على رضى الله عنه. كما رووا عن جعفر أنه قال:

« انا أهل بيت صادقون، لا نخلوا من كذاب يكذب علينا عند الناس يريد أن يسقط صدقنا بكذبه علينا ثم ذكر المغيرة وبزيغ الحايك، والسرى، وأبا الخطاب، ومعمر وبشار الأشعرى، وحمزة اليزيدى، وصايد النهدى وغيرهم، فقال لعنهم الله أجمع وكفانا مئونة كل كذاب »(١١٣).

وإن القصص التي رويت في كتب هؤلاء الفئات منسوبة إلى جعفر لم يتقول بها أبدا، بل إنها كلها حكايات واهية وأساطير باطلة موضوعة مصنوعة من قبل المتشيعين على اختلاف وجهاتهم وآرائهم عقلًا ونقلًا.

أولاً: لا يتصور عن جعفر - وهو الصادق - أن يقول لكل واحد حسب ما يهواه ويشتهيه معارضاً ومناقضاً لما يقوله للآخرين، فيقول للاسماعيلية: إن الامام بعدى إسماعيل ثم للآخرين منهم: انه محمد بن اسماعيل، لا إسماعيل، ويقول للبشرية: إنه محمد، ويقول للبشرية: إنه محمد، ويقول للموسوية: إنه موسى ويقول للآخرين؛ لا أحد، بل أنا هو الأخير الذي سيغيب وبرجع في آخر الزمان.

وهذا ممتنع عقـلًا أن تصدر مثـل هذه الاقـوال المتضاربـة المتخالفـة عن جعفر وأمثاله.

ثانياً: وأين تلك القواعد والضوابط التي سوّغوها لتوارث الإمامة، وقد تركت وخلّفت في كثير من المواقع، وكسرت وأهملت، مثل كون الإمام أكبر

<sup>(</sup>۱۱۳) « منهج المقال » للإسترابادي ص ٦٧.

الأولاد، ولقد احتج به الإسهاعيلية على الإثنى عشرية حيث حوّلوا الإمامة عن الأكبر إلى الأصغر أي عن إسهاعيل إلى موسى، ثم هم أنفسهم حوّلوها عن الأكبر، وجعلوها في الأصغر كها فعل ذلك الإمام الإسهاعيلى المعز حيث حرم منها الأمير تميم ابنه البكر وجعلها في العزيز بالله ابنه الأصغر وكها فعل المستنصر في المستعلى بدل النزار، وأخيراً كها فعل آغان خان حيث جعل الامامة في حفيده كريم آغا خان الحالى بدل على ابنه البكر.

وليس هذا فحسب، بل محمد بن إسهاعيل بن جعفر أيضاً، حيث حرم ابنيه الكبيرين من الإمامة وجعلها في الأصغر منهها :

« وقام محمد بن إسهاعيل صلوات الله عليه وهو سابع الائمة . . . وكان بالمدينة . . . وكان في عصر الرشيد . . . وأمر بالقبض عليه . . . ولما هدأ الطلب صار الإمام في طلب دار هجرته وخلّف بالمدينة ولدين خاليين من الإمامة وهما إسهاعيل وجعفر، وشخص إلى نيسابور بنفسه منكتها عن ضده وهو يدور ما بينها وبين الديلم وتزوج بنيسابور إمرأة فولدت له ولدا فسهاه عبد الله وكنّاه الرضى وعرف عبد الله الإمام . . . ونصب له حججا »(١١٤).

وكذلك الإثنا عشرية ماذا يقولون في تحويل الإمامة عن عبد الله الافطح لوسلّم أن إسهاعيل قد مات لأنه كان أكبر الموجودين من أبناء جعفر.

وكذلك لماذا احتاج زين العابدين على بن الحسين، ومحمد الباقر إبنه لثبات إمامتهما إلى المعجزات مقابل محمد الحنفية وزيد بن على حسب ما يزعمون دون الرجوع واللجوء إلى النص والتعيين.

وهذا إن دلّ على شيء دلّ على أن هذه الاصول والأسس لا أساس لهـا في توارث الإمامة واستحقاقها، وقد اصطنعوها حسب الضرورة والمقام.

ثالثاً: وكذلك لم يكن هناك نص ولا تعيين لانه لو كان هذا لما كان هذا الخلاف الشديد الذي وقع، وما كانت هذه الفرقة الشديد الذي حصلت،

<sup>(</sup>١١٤) انظر « زهر المعاني » للداعي ادريس ص ٤٩ من « المنتخب » لايوانوف.

ولقد أقرّ بذلك الإمام الإسهاعيلي في دور الظهور المعز لـ دين الله بقولـ حيث ذكر أبا جعفر محمد بن على بن الحسين الباقر فقال :

« لقد بذل في عصره من نعم الله عنده وأسبغ منها على العباد ما لم يكن مثله فيها تقدمه إذا وافقه ذلك الوقت وساعده العصر، ثم كان من أبى عبد الله جعفر بن محمد صلوات الله عليه بعده من التضييق الإمساك أمر عظيم بقدر ما تهيأ في زمانه واتجه في عصره وأوانه.

فقلت : لا جرم أن ذلك أوقع الشيعة من بعده في الاختلاف العظيم واختلفوا في ولى الامر من بعده إفتراقاً كثيراً.

فقال (عليه السلام): في ذلك سعادة المحقّين وشقوة المبطلين.

قالت: يامولاي، فلو كان أوضح الأمر كما أوضحه أبوه فيه، وأزال الشبهة عن أوليائه، وأقام فيهم صاحب الأمر بعده ونص عليه صراحاً، ألم يكن ذلك أذهب للشبهة وأقطع للاختلاف؟

قال: هیهات! « لم یکن ذلك زمان ذلك »(۱۱۰۰)

وبمثل ذلك قال قاضي القضاة الاسماعيلي في أرجوزته:

«واشتدت المحنة بعد جعفر فانصرف الأمر إلى التستر وكان قد أقام بعض ولده مقامه لما رأي من جلده فجعل الأمر له في ستر فلم يكن قالوا بذاك يدري»(١١٦)

رابعاً: إن جعفر بن محمد الباقر نفسه لم يدّع الامامة لشخصه حتى ينقلها إلى أعقابه وأخلافه، بل أنكر أشد الإنكار على من زعمها فيه كما ذكرناه سابقاً فيها مضى عن المفيد والطبرسي والأربلي وغيرهم من الشيعة.

<sup>(</sup>١١٥) «المجالس والمسايرات» للنعمان بن محمد القاضي، الجزء الرابع ص ١٢٤، ١٢٤ ط المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>١١٦) «الأرجوزة المختارة» للنعمان القاضي ص١٩١ ط إسماعيل قربان بونا وإلا ـ مونتريال كندا.

وعل ذلك قال الجويني رداً على الاسماعيلية والإثنى عشرية بعد ما ذكر وجهة نظر كل واحد منها بأن جعفر أعلن موت إسماعيل لبطلان مقالة الإسماعيلية، أو أعلنها تعمية على الناس، قال:

«وواقع الأمر أن هذين الرأيين باطلان كلاهما، فقد فسر كل من الجهاعتين هذا الفعل وفق هواه، ولقد كان هدف جعفر هو ابراء ساحته من حوالة دعوى الأمامة التي نسبوها إليه»(١١٧)

وكذلك لم يدّع واحد من آبائه هذه الدعوى ولكن الملتفين حولهم لأغراض وأهداف نسبوا مثل هذه الادعاءات إليهم كذباً ومينا.

نعم! كان هناك رجال من العلويين إدعوا مثل هذه الإدعاءات ولكنهم لم يكتموها عن الآخرين، بل تجاهروا بها وصارحوا الناس والحكام قاتلوا عليها وقتلوا وركبوا المشانق والاعواد ولكنهم لم يكتموها ولم يخفوها فعل الأبطال وصنع الشجعان والمؤمنين بمقولتهم والمقتنعين بفكرتهم، ومعتقدين بصحة ما يدعونها ويدعون إليها.

ولو لا خوف الخروج من المبحث، والإطالة بالموضوع لسردنا نصوصاً تشهد بما قلناه، وتؤيد ما رأيناه من كل من محمد الباقر، وعلي زين العابدين، والحسنين، وعلي بن أبي طالب قبل أن يبايع بالخلافة، من كتب القوم أنفسهم، ولكن من أراد الاستزادة فليرجع إلى كتابنا «الشيعة وأهل البيت» فسيجد هناك بغيته.

والجدير بالذكر أن الدجالين الوضاعين لم يجعلوا أحداً هدفاً لكذبهم مثلها جعلوا جعفر بن محمد الباقر، لذلك ترى كل الفئات المنحرفة، والطوائف الضالة والفرق الباطلة والغلاة الملحدين من الشيعة والباطنية من الاسهاعيلية والقرامطة والنصيرية والدروز وغيرها كلهم ينتسبون إلى جعفر، ويسندون آراءهم وأفكارهم إليه وهو منهم بريء وبذلك قال الكشى نقلاً عن يحيى بن عبدالحميد أنه قال:

<sup>(</sup>١١٧) «تاريخ جهانكشاه» للجويني، ترجمة عربية ص١٥٤.

«قلت لشريك: إن أقواماً يزعمون أن جعفر بن محمد ضعيف الحديث، فقال: أخبرك القصة كان جعفر بن محمد رجلاً صالحاً مسلماً ورعاً، فاكتنفه قوم جهال يدخلون عليه ويخرجون من عنده ويقولون حدثنا جعفر بن محمد ويحدثون بأحاديث كلها منكرات كذب موضوعة علي جعفر ليستأكلوا الناس بذلك ويأخذوا منهم الدراهم، فكانوا يأتون من ذلك بكل منكر، وسمعت العوام بذلك منهم فمنهم من هلك ومنهم من أنكر، وهؤلاء مثل المفضل بن عمر وبنان وعمرو النبطي وغيرهم ذكروا أن جعفر حدثهم أن معرفة الإمام تكفي من الصوم والصلاة، وحدثهم عن أبيه عن جده وأنه حدثهم قبل يوم القيامة، وان عليا عليه السلام في السحاب يطير مع الريح وأنه كان يتكلم بعد الموت، وأنه كان يتحرك على المغتسل، وأن إله السياء وإله الأرض الإمام، فجعلوا لله شريكاً جهال ضلال، والله ما قال جعفر شيئا من هذا ولو رأيت جعفر أتقى لله وأورع من ذلك فسمع الناس ذلك فضعفوه،

## محمد بن إسهاعيل وميمون القداح

وعلى كل فإننا نتكلم عندما نتكلم عن الإسماعيلية أو عن الشيعة تنازلاً على ما يقولونه ويذكرونه في كتبهم، وإلا فلنا رأي آخر في الموضوع الذي أشرنا إليه آنفاً، فنقول على مقولة القوم: إن إسماعيل بن جعفر نصب نفسه إماما بعد أبيه، ثم جعل الإمامة في ولده محمد بن اسماعيل، وكان هو أي محمد بن اسماعيل أول المستورين من الائمة الاسماعيلية على رأي الأكثر (١١٩) أو ثانياً بعد أبيه على رأى البعض. (١٢٠)

<sup>(</sup>١١٨) «رجال الكشي» ص٢٧٥ تحت ترجمة المفضل بن عمر.

<sup>(</sup>١١٩) الذين يقولون نموت أبيه في حياة جده جعفر.

<sup>(</sup>١٢٠) الذين يقولون بأن اسهاعيل لم يمت بل استتر خوفاً من سلطان بني العباس.

ويقولون:

«قام إسهاعيل بن جعفر صلوات الله عليه المبارك الميمون في كنف أبيه ، وهو سادس الائمة . . . ولما آن لاستهاعيل الأجل تلبيسا على الضد لشدة حسده وبغيه وحرصه في اطفاء نور الله والله متم نوره بما فعله إن شاء الله ، وأوصى اسهاعيل والده الصادق عم الأمين أن يقيم لولده حجبا ومستودعا كها أوصى هارون موسى أن يقيم لولده كفيلاً فأقام له يوشع بن نون سترا عليه وحجاباً له ، فسلمه ، أعنى مولانا محمد بن إسهاعيل ، إلى ميمون بن غيلان ابن بيدر بن مهران بن سلمان الفارسي قدس الله روحه ، قرباه وأخفى شخصه وهو ابن ثلاث سنين مع ميمون القداح قدس الله روحه وهو كفيل له ومستودع أمره ، وميمون من أولاد سلمان وسلمان من أولاد إسحاق ابن يعقوب أهل الاستيداع والقائمين بالبلاغ والإبلاغ .

وكان إسهاعيل في كنف أبيه كها كان محمد جده وسي في كنف صاحب الزمان أبي طالب صلوات الله عليه، فأظهر إسهاعيل مرضا وصارت العواد من أهل الحضر والسفار يعودونه، وفي أثناء ذلك يستشهد أبوه من وصل إليه على ذلك ويكتب شهادتهم، فلها أظهر نقلته سجاه ثلاثة أيام وهو يأخذ على ذلك شهادة من وصل إليه يعزيه فيه من بني هاشم وغيرهم. فلها كان في اليوم الثالث أمر بحمله إلى القبر وكشف عن وجهه وقال لمن حضر أليس هذا ولدى إسهاعيل فيقولون بلى، فجدد شهادتهم على ذلك، ثم دفنه وراح وكتب إلى أبي الدوانيق يعرفه خبره ووصل إليه أهل الأخبار بعلم ذلك فسره وقطع خاطره عها كان ينوبه ويضمره...

فلما كان بعد ذلك ظهر إسماعيل (عليه السلام) بالبصرة، وأقبل إليه الناس يهرعون وهم يقولون: هذا إسماعيل بن جعفر عاد حيّا، إلى أن مر بشيخ زمن على دكانه من الشيعة الموالين لابيه، فقال له يا بن بنت رسول الله خذ بيدي أخذ الله بيدك، فطلع إليه ومسح على ظهره بيده المباركة فثبت ظهره وبرؤ من علته وشاهد الخلق ذلك، وغاب عنهم.

فلما سمع بذلك أبو الدوانيق قال إن سحر آل بني أبي كبشة لعظيم، فأمر بجعفر (عليه السلام)، ولما وصل إليه عاتبه في ذلك فاظهر الصادق ما كتبه الشهود، وكان في المجلس كثير عمن شهد فشهدوا بذلك فسكن عنه غيظه وراح الصادق. . .

ثم إن الصادق (عليه السلام) أقام موسى بن جعفر حجاباً على محمد بن إسهاعيل وعلى من جعله له بابا الذي هو ميمون الستر عليه والكفيل، وكان موسى دارساً في التأويل والحقيقة واجتمع عليه كثير من الشيعة المخالفين للطريقة، فقصدوا الإسم دون المسمى وقنعوا باللفظ دون المعنى، وكتم الصادق منزلة ابن ابنه وأقام له ميمون القداح وابنه عبدالله بن ميمون كفلاء وكتم أمر ذلك غن الخاص والعام إلا على المخلصين العارفين أوجب الله له الولاء وسار ميمون وولده في طلب دار هجرة لولى الأمر يأويها ويقيم الحدود فيها والشيعة في اعتقادهم مختلفون، والفضلاء البالغون منهم لولى أمرهم عارفون أعلمهم ولي الله بمقام صاحب أمرهم فعلموا وأمرهم أن يكتموا ذلك سترا لخوف الضد فكتموا . . . . . وقام محمد بن اسهاعيل صلوات الله عليه، وهو سابع الأثمة وقائمهم مقابل لجده على أمير المؤمنين تمام الدور الروحاني والخلق الأخر الذي هو نفس الشيء وروحه ومعناه، وهو تمام الدور الأول ومنه ابتدأ الدور الثاني» (١٢١).

ولكن الداعى إدريس يذكر في تتابه «عيون الأخبار» بأن الـذي جعله كفيلًا على ابنه هو عبدالله بن ميمون القداح، لا ميمون القداح كما يقول:

«وكان الإمام إسهاعيل بن جعفر (عليه السلام) قد اختص عبدالله بن ميمون القداح وأقامه حجة له ولابنه محمد بن إسهاعيل (عليه السلام) ودليلا عليهها، وهادياً إليهما، بأمر الصادق (عليه السلام). فخرج عبدالله بن

<sup>(</sup>۱۲۱) أنظر «زهم المعاني» للداعي إدريس عماد السدين ص٤٧ إلى ٥٣ من «المنتخب» لا يوانوف، ومثل ذلك في «غاية المواليد الثلاثة» للداعي الحسين أبي الخطاب ص ٣٦ من «المنتخب» و«أسرار النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٨١ من «المنتخب» وغيرها من الكتب.

ميمون إلى مكة، وأظهر الدعوة إلى أهل البيت (عليهم السلام) ولم يبن أمر ولي الله بـل ستره واخفاه وكتمه تقية عليه من الاضداد، وخوفاً من أهـل العناد»(١٢٢).

وأما صاحب «دستور المنجمين» فيضيف إلى ما قاله هؤلاء من أن مبارك وهو مولى لمحمد بن اسهاعيل مغوضا إليه أمر امامة محمد بن اسهاعيل من قبل أبيه (١٢٣).

وبمثل ذلك ورد في «سياست نامه» (١٢٤).

وانني لا أرى مانعاً بأن يكون هؤلاء كلهم من ميمون القداح، وعبدالله بن ميمون ومبارك وهؤلاء كلهم من الخطابيين كها مر مفوضين بأمر محمد بن اسهاعيل من قبل أبيه حيث كان كل واحد منهم باتصال مباشر معه والمشاركين في أفعاله وآرائه والمساهين بنشر الافكار الخطابية. وعلى ذلك لا يستبعد من اسهاعيل بن جعفر أن يوصى شركاءه هؤلاء وأحباءه باحتضانهم ابنه ذاك وأن يجعلوه في أكنافهم. ولقد نقلنا عن الباحثين في الفرق من الشيعة ويؤيدهم المشتغلون بالفرق من السنة أيضاً - أن الاسهاعيلية لم تتكون إلا من الخطابية والمباركية، كها أن أهل السنة ذكروا مراحة علاقة الميمون وابنه باسهاعيل وابنه محمد من جانب، وبابي الخطاب من جانب، وبابي الخطاب من جانب آخر، ولا شك في أن الرجاليين الشيعة قد ذكروا ميمون القداح من أصحاب محمد الباقر وابنه جعفر كها ذكروا ابنه عبدالله في أصحاب معفر، ووثقوهما من هذه الناحية ظانين بأنها من الشيعة الاثني عشر به (١٢٥).

<sup>(</sup>١٢٢) «عيون الأخبار، للداعي إدريس عهاد الدين السبع الرابع ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>١٢٣) نقلًا عن «أصول الاسهاعيلية» لبرنارد لويس ص ١١٥.

<sup>(</sup>١٢٤) أيضاً ص ١١٤.

<sup>(</sup>۱۲۵) أنـظر لذلـك «رجال الكشى» ص ۲۱۲ و ۲۳۲ و«رجـال الـطوسي» ص ۱۳۵ و۲۲۰، و«جامع الرواة» للأردبيلي ج ۲ ص ۲۸۲ و ج ۱ ص ۱۳۵، و«تنقيح المقـال» للمامقاني ج ۳ ص ۲۲۵ و ج ۲ ص ۲۱۹ و «الكنى والألقاب» ج ۳ ص ٤٧.

ولكنهم غفلوا عن دورهما الكبير الذي لعباه في تكوين الاسماعيلية وترويج الأفكار الخطابية، وحملهما على أكتافهما المعارضة الشديدة للموسوية التي امتدت فيها بعد إلى الاثنى عشرية.

ولكن أهل السنة كانوا على علم ومعرفة من أمرهما منتبهين لما قاما به من مؤامرات ودسائس لهدم الكيان الاسلامي والعقائد الاسلامية والقضاء على الشريعة التي جاء بها محمد صلوات الله وسلامه عليه وخاصة المعنيين بالفرق منهم والتاريخ أيضاً والرجاليون عامة، ولذلك أكثروا نشر فضائحها وما قاما به من المكايد والتدابير لهدم الإسلام والقضاء على الأمة الإسلامية المجيدة، وانشاء فرقة حاقدة حانقة على الإسلام والمسلمين كما سيأتي ذكر ذلك مفصلاً في الباب الثالث من هذا الكتاب عند ذكر نسب الائمة الاسماعيلية.

وأما الرجاليون فأيضاً لم يوثقوهما ولم يعتمدوا عليهما بما علموا من آرائهما وأفكارهما.

وأما قول المستشرق الانجليزي برنارد لويس «بأن الذهبي وثق عبدالله ابن ميمون القداح وجعله حجة» فمبني على الخطأ والجهل تماماً لأن الـذهبي وغير الذهبي لم يـوثقه إطـلاقاً، ولعله وهم في فهم كـلام الذهبي في كتـابـه «ميزان الاعتدال» حيث أن الذهبي بدأ كلامه عنه بقوله:

«عبدالله بن ميمون القداح. . . قال أبوحاتم: متروك، وقال البخاري: ذاهب الحديث، وقال ابن حبان: لا يجوز أن يحتج بما انفرد به» وأنهى كلامه فيه: «قال أبو زرعة: واهى الحديث»(١٢٦)

هـذا ولقد ذكر الذهبي أيضاً في سيره أقـوالاً عديـدة في ذم عبدالله بن ميمون وزندقته (١٢٧).

<sup>(</sup>١٢٦) انظر «ميزان الاعتدال» للذهبي ج٢ ص ١٢٥ ط باكستان أوفست.

<sup>(</sup>١٢٧) انظر «سير أعلام النبلاء» للذهبي ج ١٥ ص ١٤١ وما بعد ط مؤسسة الرسالة بيروت ١٨٠) انظر «سير أعلام النبلاء» للذهبي ج

وكذلك ذكره ابن حجر العسقلاني في كتابه الرجالي الكبير «تهذيب التهذيب»، وأورد فيه آراء أكثر مما أوردها الذهبي متفقة في تضعيفه وعدم الاحتجاج بمروياته، فيقول في ترجمته:

«عبدالله بن ميمون القداح: قال البخاري: ذاهب الحديث، وقال أبو زرعة: واهي الحديث، وقال الترمذي: منكر الحديث، وقال ابن عدى: عامة ما يروي لا يتابع عليه. . . . . وقال النسائي: ضعيف، وقال أبو حاتم: منكر الحديث. . . وقال الحاكم: روى عن عبدالله بن عمر أحاديث موضوعة، وقال أبو نعيم الأصفهاني: روى المناكير»(١٢٨).

فهذا هو توثيق الرجل وحجيته عند أهل السنة؟

وأما أصحاب الفرق والتاريخ فقد فصّلوا فيه القول كما ذكر المقريزي عن أبي محسن:

«ميمون القداح، وإليه ينسب الميمونية. وكان له مذهب في الغلو. فولد لميمون هذا ابن يقال له: عبدالله كان أخبث من أبيه، وأعلم بالحيل، فعمل أبوابا عظيمة من المكر والخديعة على بطلان الإسلام، وكان عارفا عالما بجميع الشرائع والسنن، وجميع علوم المذاهب كلها، فرتب ما جعله من المكر في سبع دعوات يتدرج الإنسان من واحدة إلى أحرى حتى ينتهي إلى الأخيرة، فيبقي معرى من جميع الأديان، لا يعتقد غير التعطيل والإباحة، ولا يرجو ثواباً، ولا يخشى عقاباً، ويقول إنه على هدى هو وأهل مذهبه، وغيرهم ضال مغفل.

وكان عبدالله بن ميمون يريد بهذا \_ في الباطن \_ أن يجعل المخدوعين أمة له، يستمد من أموالهم بالمكر والخديعة. وأما في الظاهر فإنه كان يدعو إلى الإمام من آل البيت: محمد بن إسهاعيل بن جعفر الصادق، ليجمع الناس بهذه الحيلة.

<sup>(</sup>۱۲۸) «تهذیب التهذیب» لابن حجر العسقلانی ج ٦ ص ٤٩ ط حیدر آباد ۱۳۲٦ هـ.

وكان عبدالله بن ميمون هذا أراد أن يتنبأ فلم يتم له. وأصله من موضع بالاهواز يعرف «بقورج العباس» ثم نزل «عسكر مكرم» وسكن «ساباط أبي بوح» فنال بدعوته مالاً. وكان يتستر بالتشيع والعلم، وصار له دعاة، وظهر ما هو عليه من التعطيل والإباحة، والمكر والخديعة فثارت به الشيعة، والمعتزلة وكبسوا داره، ففر إلى البصرة، ومعه رجل من أصحابه يعرف «بالحسين الاهوازي»، فادعى أنه من ولد عقيل بن أبي طالب، وأنه يدعو إلى محمد بن اسهاعيل بن جعفر الصادق، ثم اشتهر خبره، فطلبه العسكريون، فهرب هو والحسين الاهوازي إلى سلمية من أرض شام، ليخفي أمره بها، فولد له بها ابن يقال له « أحمد »(١٢٩).

هذا ولقد نبحث عن شخصية ميمون وعقبه في ما يأتي في الباب المختص بنسب الائمة الاسماعيلية كما أشرنا اليه سابقاً.

#### 

ولقد ذكرنا فيما سبق أن اسماعيل بن جعفر خلف بعده محمد بن اسماعيل إماماً للشيعة، وجعل ميمون القداح كفيلا له، وهناك عبارة من كتاب اسماعيلي هام للداعي الاسماعيلي خطاب بن الحسن المتوفى سنة ٥٣٣هـ الذي كان معاصراً للإمام الإسماعيلي المستعلى والمستنصر أيضاً، يقول فيها:

«وذلك ما روى عن الإمام جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) المصدق الأمين في تسليمه الأمر إلى ولده إسهاعيل بن جعفر، وغيبة اسهاعيل وولده محمد بن اسهاعيل في حد الطفولية ولم تكن الامامة ترجع القهقري منه كما لم ترجع من غيره، فأودع حجته المنصوبة بين يدى ميمون القداح مقامه

<sup>(</sup>١٢٩) «الاتعاظ» للمقريزي ج ١ ص ٢٧، ٢٨، ٢٩.

لولده وأقامه سترا عليه وقدمه بين يديه واستكفله إياه إلى بلوغه أشده سلام الله عليه، فلما بلغ اشده تسلم وديعته»(١٣٠).

وهذه العبارة تنبيء عن أشياء:

أولًا: كان ميمون القداح لمحمد بن اسماعيل مقام الوالد.

ثانياً: كان هو المتغلب على أمره، ومستودعاً لامامته، وكفيلًا له.

ثالثاً: عند بلوغ محمدُ بن إسماعيل أشده استلم الإمامة عن ميمون واسترجعها منه.

ويقول الإسماعيلية: إن محمد بن إسماعيل المولود سنة ١٣٢هـ بقى مستترا طول حياته، متنقلاً من بلدة إلى بلدة (١٣١ متخفياً، خائفاً من سلطان بني العباس وبطشتهم. ولذلك لقب بمحمد المكتوم، وكان المجاهر بدعوته والقائم بأموره والمتكلم باسمه ميمون القداح وابنه عبدالله بن ميمون (١٣٢).

ومات سنة ١٩٣هـ في فرغانة(١٣٣) أو في محمود آباد(١٣٥) بعد أن حلّف ولدا إماما للقوم.

<sup>(</sup>١٣٠) «غاية المواليد الثلاثة» الباب الرابع ص ٣٦ من «المنتخب» لا يوانوف.

<sup>(</sup>١٣١) «ولم يزل الإمام محمد بن إسهاعيل محفياً مستترا بنفسه ينتقل من بلد إلى بلد . . . . من المدينة إلى السري . . . . إلى نهاوند . . . . إلى كارزون . . . . إلى صابور . . . إلى فرغانة» («عيون الأخبار» السبع الرابع ص ٢٥١ وما بعد) أيضا «زهر المعاني» ص ٥٣ وما بعد من «المنتخب» لا يوانوف، أيضا «أسرار النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٠٠ من «المنتخب»

<sup>(</sup>١٣٢) انظر «زهر المعاني» ص ٤٧ من «المنتخب» و«عيون الأجبار» السبع الرابع ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>١٣٣) انظر «عيون الأخبار» السبع الرابع ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>١٣٤) «الفلك الدوار» ص ١٣١.

<sup>(</sup>١٣٥) «نور مين» تاريخ الاسماعيلية في الاردية ص ١٣٥.

هذا ما قالته الاسهاعيلية، وأما ما يقوله الشيعة فهو:

«كان موسى الكاظم (عليه السلام) يخاف ابن أخيه محمد بن إسماعيل ويبره وهو لا يترك السعي به إلى السلطان من بني العباس.

وقال أبو نصر البخاري: كان محمد بن إساعيل بن الصادق (عليه السلام) مع عمه موسى الكاظم (عليه السلام) يكتب له السر إلى شيعته في الأفاق، فلما ورد الرشيد الحجاز سعى محمد بن إسهاعيل بعمه إلى البرشيد: فقال: أعلمت أن في الأرض خليفتين يجبى إليهما الخراج؟ فقال الرشيد: ويلك أنا ومن؟ قال: موسى بن جعفر. وأظهر أسراره فقبض الرشيد على موسى الكاظم (عليه البسلام) وحبسه وكان سبب هلاكه، وحظى محمد بن إسهاعيل عند الرشيد وخرج معه إلى العراق ومات ببغداد ودعا عليه موسى بن جعفر (عليه السلام) بدعاء استجابه الله تعالى فيه وفي أولاده، ولما ليم موسى بن جعفر (عليه السلام) في صلة محمد بن اسهاعيل والإتصال مع سعيه به، قال: إني حدثني أبي عن أبيه عن جده عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم: الرحم إذا قطعت فوصلت ثم قطعت قطعها الله تعالى وإنما أردت أن يقطع الله رحمه من رحمى» (١٣٦).

وأما المؤرخون الأخرون فيقولون: إن محمد بن إسماعيل مات في تنقله إلى البلاد المختلفة «وكان له أولاد تواروا في خراسان ثم توجهوا إلى كندهارا من أعمال ولاية السند واستوطنوها»(١٣٧).

فاستغل القداحيان ميمون وعبدالله هذه الفرصة واغتصبا الأمر،

<sup>(</sup>١٣٦) «عمدة الطالب في أنساب آل لبي طالب، لجمال الدين بن عنبه الدودي الحسيني المتوفى سنة ٨٢٨هـ ص ٢٣٣، ٢٣٢ ط مطبعة امير قم، الطبعة الثانية ١٩٦١م.

<sup>(</sup>١٣٧) انظر «تاريخ جهانكشاه» لعطاء ملك الجويني ط فارسي ص ١٤٨، وترجمة عربية ص ١٣٨، وكذلك «جامع التواريخ» لخواجه رشيد الدين الهمداني، الجزء الخاص بالاسهاعيلية فارسي ص ١١ وغيرها من كتب التاريخ.

وخاصة بعد ما كانا مستودعين «لانهما كانا مأمورين أن يأخذا العهود لنفسهما حجابا على إسماعيل ومحمد بن إسماعيل»(١٣٨).

وانتسب عبدالله بن ميمون إلى آل عقيل عند مانزل بباهلة على موال لأل عقيل بن أبي طالب(١٣٩).

ثم ولده أحمد أو محمد على اختلاف في الأقوال ادعى أنه من ولد إسماعيل (١٤٠).

ونرجع مرة أخرى إلى رواية المقريـزي، التي سردناهـا من قبل ـ والتي ذكـرها جمـع من المؤرخين ـ لـذكر القصـة كاملة وسرد أسـماء من خلف على منصب الإمامة الإسماعيلية بعد محمد بن إسماعيل، فيقول المقريزي:

«ومات عبدالله بن ميمون ـ بعد ما ولد له إبن يقال لـه أحمد ـ فقام من بعده ابنه أحمد هذا في ترتيب الدعوة، وبعث بالحسين الاهوازي ـ داعيه ـ إلى العراق، فلقي حمدان ابن الأشعث المعروف بقرمط بسوار الكوفة. ودعاه إلى مذهبه فأجابه، وقام هناك بالأمر، وإلى قرمط هذا تنسب القرامطة وولد لأحمد بن عبدالله بن ميمون القداح ولدان، هما: الحسين ومحمد ـ المعروف بأبي الشلعلع ـ، ثم هلك أحمد فخلفه ابنه الحسين في الدعوة.

فلما هلك الحسين بن أحمد خلف أخوه محمد بن أحمد ما المعروف بأبي الشلعلع من وكان للحسين ابن اسمه سعيد، فبقيت الدعوة له حتى كبر.

وكان قد بعث محمد هذا داعيين إلى المغرب، وهما: أبو عبدالله ـ الحسين بن أحمد بن محمد ـ، وأخوه أبو العباس ـ محمد بن أحمد بن محمد -،

<sup>(</sup>۱۳۸) انظر كتاب «التراتيب» لداعية إسلامي قديم ص ۱۳۸ من مجموعة «أخبار القرامطة» جمع وترتيب دكتور سهيل زكاء ص١٣٨ ط دار حسان دمشق ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>١٣٩) انظر «نهاية الأرب» للنويري الجزء الخاص بالإسماعيلية ص ٣٠٨ من مجموعة وأخبار القرامطة»، أيضا «الفهرست» لابن النديم ص ٢٦٥ ط دار المعرفة لبنان، أيضا «الفسرق بين الفسرق» للبغدادي ج١ ص٢٧٢.، أيضا «التبصير في السدين». للإسفرائيني. ص ١٤١٠.

<sup>(</sup>١٤٠) انظر المراجع المذكورة.

فنزلا في قبيلتين من البربر، وأخذا على أهلها، وقد كان اشتهر أمرهم بسلمية، وأيسروا، وصار لهم أملاك كثيرة، فبلغ خبرهم السلطان، فبعث في طلبهم، ففر سعيد من سلمية يريد المغرب، وكان على مصر يومئذ عيسى النوشرى، فدخل سعيد على النوشري ونادمه، فبلغ السلطان خبره، وكان يتقصى عنه، فبعث إلى النوشري بالقبض عليه، فقريء الكتاب وفي المجلس ابن المدبر وكان مؤاخيا لسعيد. فبعث إليه يحذره، فهرب سعيد، وكبس النوشري داره، فلم يوجد، وسار إلى الإسكندرية، فبعث النوشري إلى والي الإسكندرية بالقبض علي سعيد وكان رجلاً ديلميا يقال له علي بن وهسودان -.

وكان سعيد خداعا، فلما قبض عليه ابن وهسودان قال: «إني رجل من آل رسول الله»، فرق له، وأخذ بعض ما كان معه وخلاه، فسار حتى نزل سجلهاسة ـ وهو في زيّ التجار ـ فتقرب إلى واليها، وخدمه، وأقام عنده مدة، فبلغ المعتضد خبره، فبعث في طلبه، فلم يقبض عليه وإلى سجلهاسة، فورد عليه كتاب آخر، فقبض عليه وحبسه، وكان خبره قد اتصل بأي عبدالله الداعي ـ الذي تقدم ذكر خروجه هو وأخوه إلى البربر ـ فسار حينئذ بالبربر إلى سجلهاسة، وقتل واليها، وأخذ سعيدا، وصار صاحب الأمر، وتسمى بعبيد الله، وتكنى بأبي محمد، وتلقب بالمهدي، وصار اماما علويا من ولد محمد بن إسهاعيل بن جعفر الصادق، ولم يلبث الأمير حتى قتل أبا عبدالله الداعي، وتملك البربر، وقلع بني الأغلب ولاة المغرب.

قال: «فعبيد الله \_ الملقب بالمهدي \_ هو سعيد بن الحسين بن أحمد بن عبدالله بن ميمون القداح بن ديصان الثنوي الأهوازي، وأصلهم من المجوس». (١٤١)

<sup>(</sup>١٤١) «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي ج ١ ص ٣٠ إلى ٣٣، أيضا «الخطط» للمقريري ج ١ ص ٢٤٨) مثله في «الفهرست» لابن النديم ص ٣٦٥، ٣٦٥ و«نهاية الارب» للنويري ص ٣٠٩، وكتب الفرق أيضا مثل «الفرق بين الفرق» للبغدادي و«التبصير في الدين» للاسفرائيني، و «كشف أسرار الباطنية» لمحمد بن مالك الحيادي ص ١٩٩ الملحق بالتبصير في الدين ط مكتبة المذي بغداد وغيرها.

هذا وسوف نبحث قضية الائمة المستورين في باب نسب الائمة الاسماعيلية، الباب الثالث من هذا الكتاب مفصلاً، ولكن تجدر الاشارة ههنا أن أحداً من الاسماعيلية القدامي من الدعاة والمؤرّخين لم يذكر أسماءهم ولا أحوالهم مما يدلّ على أن الذي ذهب إليه المؤرخون من اغتصاب القداحيين الإمامة الإسماعيلية والتسلط عليها هو أمر صحيح.

وأما المتأخرون من الاسهاعيلية فلقد اضطربت أقوالهم وآراؤهم في هذا الخصوص حتى اضطر المؤرخ الاسهاعيلي الكبير وداعي الدعـاة ادريس عهاد الدين أن يقول في كتابه السري عن هؤلاء الأئمة المستورين:

«ان الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الائمة بأسياء مختلفة ما اتفق في ذلك منها اثنان»(١٤٢).

فهذه شهادة أهل البيت، ومن الشخص الذي يجمع بين الدعوة والتاريخ، وكتبه من أهم المراجع الاسهاعيلية التي يعتمد عليها الباحثون والكتاب.

وتجنباً للتكترار لا تريد أن نتعمق في هذا الخصوص ما دمنا أردنا التفصيل في محلّة.

فخلاصة ما ذكرناه هو أن الاسماعيلية أسست وقامت على الأفكار الخطابية، ساهم فيها كل بقدره من أبي الخطاب ومبارك واسماعيل بن جعفر وأبي غقير وجياد بن الخشعمي وأحمد بن الموصلي وأبي محمد الكوفي وأبي الحسن الترمذي وأسرة القداح - وهم من الخطابية أيضاً - وغيرهم.

وأخيرا هم الذين قياموا بـزعامتهـا وامامتهـا، مـع الأخـرين من أبنـاء المجوس والفرس الحاقدين الحـانقين عـلى الإسلام، والمبغضـين للمسلمين،

<sup>(</sup>١٤٢) انسطر «زهـر المعـاني» للداعي إدريس البـاب السـابـع عشر ص ٥٤ من «المنتخب» لا يوانوف.

والمتآمرين على الشريعة الإسلامية، والمستترين بستار التشيع والحب لأهل البيت العلوي، وأسسوا لها عقائد ومعتقدات، ووضعوا لها قواعد وأسسا، ولم يكن قصدهم من وراء ذلك إلا هدم الإسلام وتدمير المسلمين والقضاء على الشريعة الإسلامية الغراء. ولقد فصل القول في ذلك الأمير عبدالعزيز بن شداد، ونقل عنه الكثيرون من ابن الأثير وأبي المحاسن ونويري والمقريزي وغيرهم، وها نحن أولاء ننقل عن النويري قوله:

«وأوّل من قام منهم أبو شاكر (١٤٣) ميمون بن ديصان بن سعيد الغضبان، وكان ممن صحب أبا الخطاب محمد بن أبي زينب مولي بني أسد، فألقوا إلى كل من احتصوا به أن لكل شيء من العبادات باطنا، وان الله تعالي ما أوجب على أوليائه صلاة ولازكاة، ولا صوماً ولا حجاً، ولاحرم عليهم شيئا من المحرمات، وأباح لهم نكاح البنات والأخوات، وإنما هذه العبادات عذاب على الأمة، وأهل الظاهر، وهي ساقطة عن الخاصة يقولون ذلك لمن يثقون به ويسكنون إليه، ويقولون في آدم وجميع الأنبياء كذابون عتالون طلاب للرئاسة.

<sup>(</sup>١٤٣) ولقد استنكر المستشرق الروسي أيوانوف اسهاعيلى النزعة، والذي اشتغل مدة طويلة لدى الطائفة الاسهاعيلية في الهند، استنكر هذا اللقب لميمون القداح، ونسب إلى أهل السنة أنهم اختلقوه بمحاولة عقيمة زائفة وبمغالطة تباريخية ظاهرة ليربطوا بين ميمون القداح وولده وبين أبي شاكر الديصاني وولده (انبطر The Alleged Founder of القداح وولده وبين أبي شاكر الديصاني وولده (انبطر Ismailism / المؤسس المزعوم للاسهاعيلية. انجليزي ص ٩٩ وما بعد)

وبذلك قبال الأسهاعيلي المعاصر: وتبذكر بعض مصادر الأحاديث السنية أن شخصاً كافراً يدعى أبو شباكر البديصاني كبان يتصل بالامام جعفر الصادق (تباريخ البدعوة الاسهاعيلية ص ١٤٤).

مع أن حضرتها لم يدريا بأن ذكر أي شاكر الديصاني لا يوجد في الأحاديث السنية، وأنه لم يكن محاولة عقيمة زائفة منهم، بل ورد ذكره في كتب الأحاديث الشيعية، لا السنة (انظر لذلك «الإرشاد» للمفيد ص ٢٨١ ط مكتبة بصيرتي قم، و «إعلام الورى» للطبرسي ص ٢٩١ ط دار الكتب الاسماعيلية طهران 19٧٩م، و «كشف الغمة» للاربلي ج٢ ص ٣٨٩ ط دار الكتاب الإسلامي بيروت) وغيرها من الكتب الشيعية وكل واحد منهم روى أحاديثه مع أبي عبدالله جعفر.

فاشتدت شوكة هؤلاء في الدولة العباسية، وتفرقوا في البلاد شرقاً وغرباً، يظهرون التقشف والزهد والتصوف وكثرة الصلاة والصيام، يعرفون الناس بذلك، وهم على خلافه، ويذكرون أبا الخطاب إلى أن قامت البينة بالكوفة أن أبا الخطاب، أسقط العبادات وأحل المحارم، فأخذه عيسى بن موسى الهاشمي مع سبعين من أصحابه، فضرب أعناقهم فتفرق بقية أصحابه في البلاد، فصار قوم مما كان على مذهبه إلى نواحي خراسان، وقوم إلى الهند.

. وصار أبو شاكر ميمون بن سعيد إلى بيت المقدس مع جماعة من أصحابه وأخذوا في تعلم الشعبذة والنارنجيات والحيل، ومعرفة الرزق من صنعة النجوم والكيمياء ويحتالون على كل قوم بما يتفق عندهم، وعلى العامة بإظهار الزهد والورع، ونشأ لابن شاكر ابن يقال له عبدالله القداح، علمه الحيل وأطلعه على أسرار هذه النحلة، فتحذق وتقدم، وكانوا يظهرون التشيع، والبكاء على أهل البيت، ويزيدون أكاذيب احترعوها، يجدعون بها ضعفاء العقول، وكان من كبار الشيعة رجل يسمى محمد بن الحسين بن جهار بختار، الملقب دندان، وهو بنواحي الكرخ والاصفهان له حال واسعة، وضياع عظيمة، وهو المتولى على تلك المواضع، وكان يبغض العرب ويذمهم، ويجمع معايبهم، وكان كل من طمع في نواله تقرب إليه بذم العرب، فسمع به عبدالله بن ميمون القداح، وما ينتحله من بغض العرب، وصنعة النجوم، فسار إليه وكان عبدالله يتعاطى الطب وعلاج العين، ويقدح الماء النزل فيهبط، ويظهر أنه إنما يفعل ذلك حسبة وتقربا إلى الله عـز وجل، فطار له بهذا الاسم بنواحي أصفهان والجيل، فأحضره دندان، وفاتحه الحديث، فوجده كما يحب ويهوى، وأظهر لـه عبدالله من مساويء العرب والطعن عليهم أكثر مما عنده، فاشتد إعجابه به، وقبال له: مثلك لا ينبغي أن يطب، وان قدرك يرتفع ويجل عن ذلك، فقال: إنما جعلت هذا ذريعة لما وراءه مما ألقيه إلى الناس، وإلى من أسكن إليه على رفق ومهل من الطعن على الإسلام، وأنا أشير عليك أن لا تظهر ما في نفسك إلى العرب،

ومن يتعصب لهذا الدين، فإن هذا الدين قد غلب على الأديان كلها فها يطيقه ملوك الروم ولا الترك والفرس، والهند مع بأسهم ونجدتهم، وقد علمت شدة بابك صاحب الخرمية وكثرة عساكره، وانه لما أظهر ما في نفسه من بغض الإسلام، وترك السير بالتشيع والبكاء كها تقول أولاً، قلع أصله فالله أن تظهر ما في نفسك، والزم التشيع والبكاء على أهل البيت، فإنك تجد من يساعدك على ذلك من المسلمين، ويقول: هذا هو الإسلام، وادع عليهها عداوة الرسول، وتغيير القرآن وتبديل الأحكام فإنك إذا سببتها عليهما مناحبها، فإذا استولى لك الطعن عليهها، فقد اشتفيت من محمد، ثم تعمل الحيلة بعد ذلك في استئصال دينه ومن ساعدك على هذا فقد خرج من الاسلام من حيث لا يشعر، ويتم لك كها تريد.

فقال دندان: هذا هو الرأي، ثم قال له عبدالله القداح: إن لي أصحابا وأتباعا أبثهم في البلاد، فيظهرون التقشف والتصوف، والتشيع ويدعون إلى ما نريده بعد إحكام الأمر فاستصوب دندان ذلك وسر به وبذل لعبدالله القداح ألفي ألف دينار فقبل المال وفرقه في كور الأهواز والبصرة وسواد الكوفة، وبطالقان خراسان، وسلمية من أرض حمص، ثم مات دندان فخرج عبدالله القداح إلى البصرة، وسواد الكوفة وبث الدعاة وتقوى بالمال ودبر الأمر(١٤٤).

#### دعاة هذا الدور

فهكذا كان الأمر، وهكذا كانت نشأة الاسهاعيلية وتكوينها، ومن هؤلاء نمت وترعرعت، ثم وجد لها أنصار وأعوان، دعاة ومبشرون، نشروها في الأفاق، وغزوا بها البلاد، وتسلطوا عليها، وقد ذكرهم الأمير عبدالعزيـز بن

<sup>(</sup>١٤٤) «نهاية الأرب» للنويري الجزء الخاص ص ٣٠٥ إلى ٣٠٨ من «أخبار القرامطة»، أيضاً «الكنامل» لابن الأثير تحت حوادث سنة ٢٩٦ ج ٦ ص ١٢٤، أيضاً «الاتعماظ» للمقريزي ج ١ ص ٣٧٠.

شداد أيضاً وكيفية الوصول إليهم وإدخالهم في الاسماعيلية كما نقل عنه المؤرخون بقوله:

«مات عبدالله، وكان له جماعة من الولد، فخلفه منهم ابنه أحمد، فقام مقام أبيه، وجرى على قاعدته، وبث الدعاة واستدعى رجلاً من أهل الكوفة يقال له أبو القاسم الحسن ابن فرح بن حوشب بن زاذان النجار، وكان هذا الرجل من الإمامية الذين يقولون بامامه موسى بن جعفر، فنقله إلى القول بامامه اسهاعيل بن جعفر، وكانوا يرصدون من يرد من المشاهد، وينظرون اليهم، فمن كان فيه مطمع وجهالة استدعوه، ولا يستدعون إلا الجهال ومن له بأس وجلد وعشيرة ومال وعز، ويتجنبون الفقهاء والعلماء والأدباء والعقلاء. وكانوا يطلبون أطراف البلاد.

فقال لهم بعض من ورد عليهم: أن بجيشان والمذيجرة والجند من أرض اليمن رجلًا جد كثير المال والعشيرة يتشيع، وبهذه الناحية شاعر يقال لـ ابن خيران يسب في شعره أبا بكر وعمر، والمهاجرين والأنصار على مثل سبيل الحميري الشاعر، فورد ذلك الرجل المذكور وهو أبو الخير إلى على بن الفضل من أهل جيشان من اليمن، ودخل إلى الحيرة فرأوه يبكي على الحسين بن على. فلما فرغ من زيارته أخذ الداعي يده وقال لـه: إني رأيت ما كـان منك من البكاء والقلق على صاحب هذا القبر فلو أدركته ما كنت تصنع؟ قال: كنت أجاهد بين يديم، وأجعل خدي أرضاً يبطأ عليها وأبذل مالي ودمي دونه، فقال له: أتظن أنه ما بقى لله حجة بعد صاحب هذا القبر؟ قال: بلى ولكن لا أعرفه بعينه، قال: فتريده؟ قال: أي والله. فسكت عنه الـداعي، فقال له على بن الفضّل ما قلت لي هذا القول إلا وأنت عارف به، فسكت الدَّاعَى فَقُوى ظن ابن الفضل أن هذا الرجل يعرف الإمام والحجَّة، فألحَّ عليه، وقال: الله الله في أمري أجمع بيني وبينه، فاني حرجت إلى الحج وجئت إلى هذه الزيارة أريد الله تعالي، فسكت الداعي وازدادت رغبة إبن الفضل، فصار يتضرع إليه ويسأله ويقبل يده، فقال له الداعى: اصبر ولا تعجل وأقم فهذا الأمر لا يتم بسرعة ولا بدُّله من صبر ومهلة، فقال ابن الفضل لأصحابه، ومن كان معه من جيشان: انصرفوا فلي بالكوفة شغل، فانصرفوا وأقام هو واجتمع بالداعي، فقال له: ما عملت في حاجتي؟ فقال انتظرني حتى أعود إليك، فانصرف عنه ومضى إلى أحمد بن القداح وعرفه حال ابن الفضل وحرصه على لقاء الحجة، وامام الزمان، وبقى الداعي يرمقه ويراه لا يكاد يبرح من المسجد من غير أن يعلم ابن الفضل به، فلما كان بعد أربعين يوما أتاه إلى المسجد، وهو جالس، فقال له: أنت بعد ههنا؟ فقال: نعم ولو لم تجيء لأقمت في هذا المسجد إلى أن أموت فعلم الداعي أنه قد قصده، فأخذه وجمع بينه وبين أحمد بن عبدالله بن ميمون. وكان أحمد يقول للحسن بن حوشب الكوفي النجار: يا أبا القاسم هل لك في غربة في الله؟ فيقول: الأمر إليك يا مولاي، فلما اجتمع بابن الفضل، قل غربة في الله؟ فيقول: الأمر إليك يا مولاي، فلما اجتمع بابن الفضل، عظيم الشأن، كثير المال، ومن الشيعة قد أمكنك ما تريد. وثم خلق من الشيعة، فأخرج وعرفهم أنك رسول المهدي، وأنه في هذا الزمان يظهر الباطن، وقل لكل شيء باطن، وان ورد عليك شيء لا تعلمه فقل لهذا من يعلمه، وليس هذا وقت ذكره.

وجمع بينه وبين ابن الفضل، وخرجا جميعا إلى أرض اليمن، ونزل ابن حوشب بعدن، وكان فيها قوم من الشيعة يعرفون ببني موسى، وخبرهم عند ابن ميمون، فنزل ابن حوشب بالقرب منهم، وأخذ في بيع ما معه من القهاش، ولزم الزهد والتقشف. فقصده بنو موسى، وقالوا له: فيها جئت؟ قال: للتجارة، قالوا: لست بتاجر، وإنما أنت رسول المهدي، وقد بلغنا خبرك، وعرفوه بأنفسهم، فأظهر أمره عليهم، وسار إلى عدن لاعة، وسار ابن الفضل إلى بلده.

ولما وصل ابن حوشب إلى عدن لاعة قوى عزائمهم وقرب أمر المهدي عليهم، وأنه من عندهم بحرج، وأمرهم بالاستكثار من الخيل والسلاح، ولم يزل أمر ابن حوشب يقوى واخباره ترد على من بالكوفة من الإمامية، وطبقات الشيعة، فيبادرون إليه، ويقول بعضهم لبعض: دار الهجرة، فكبر

عددهم واشتد بأسهم، وأغار على من جاوره، ونهب وسبى، وجبى الأموال وأنفذ إلى من بالكوفة من ولد عبدالله القداح أموالاً عظيمة، وهدايا وطرفا، ---وكذلك لابن الفضل.

وكانوا أنفذوا إلى المغرب رجلين أحدهما يعرف بالحلواني والآخر بأبي سفيان، وتقدموا إليها بالوصول إلى أقاصي المغرب، والبعد عن المدن والمنابر، وقالوا لهما: ينزل كل واحد منكها بعيداً من الآخر، وقولا لكل شيء باطن، ونحن فقد قيل لنا: اذهبا فالمغرب أرض بور فاحرتاها واكرباها حتى يأتي صاحب البذر، فنزل أحدهما بأرض كتامة بمدينة مرمجنة والآخر سوف عمار، فهالت قلوب أهل تلك النواحي إليها، وصارا يحملان التحف التي تحمل إليهها إلى ابن القداح، ثم ماتا على قرب بينها، بعد أن أقاما سنين كثيرة فقال ابن حوشب لابي عبدالله الحسين بن أحمد بن زكريا الشيعي حكثيرة فقال ابن حوشب لابي عبدالله أرض كتامة من المغرب قد حرثها الحلواني وأبو سفيان وقد ماتا، وليس لها غيرك، وبادر إليها فإنها موطأة ممهدة وأمده بمال، وأوصاه بما يعمل وكيف يحتال، وكان أبا عبدالله قد شاهد أفعال ابن حوشب، عرف تدبيره....

وأما أحمد بن عبدالله بن ميمون، فإنه لما قوى أمره، وكثرت أمواله ادعى أنه من ولد عقيل بن أبي طالب، وهم مع هذا يسترون أمرهم، ويخفون أشخاصهم، ويغيرون أسهاءهم، وأسهاء دعومتهم، ويتنقلون في الأماكن (١٤٥).

وقد أورد الاسهاعيلية عن هؤلاء الدعاة عين هذا الخبر حرفاً بحرف

<sup>(</sup>١٤٥) انظر «نهاية الأرب» للنويري الجزء الخاص بالاسهاعيلية ص ٣٠٩ إلى ص ٣١٣ من عموعة «أحبار القرامطة» والكامل، لابن الأثيرج ٦ ص ١٢٥ وما بعد، وكذلك «الاتعاظ» للمقريزي ج ١ ص ٤٧ إلى ٥٥.

سوى ذكر القداحين وباختلاف يسير في الأسهاء والألقاب. (١٤٦)

وفي هذا الدور «أرسل أحمد بن عبدالله بن ميمون، الحسين الاهوازي داعية إلى العراق. فلما انتهى إلى الكوفة لقى حمدان بن الاشعث وهو قرمط الذي إليه ينتسب القرامطة فصحبه، واتبعه قرمط، وتابعه كثير من الناس. فلما مات الاهوازي أسند الأمر من بعده إلى أشعث بن حمدان قرمط» (١٤٧).

وكان من كبار أصحابه زكرويه بن مهرويه(۱٤٨) والـداعي عبدان. ثم خلف هؤلاء أبو سعيد الجنابي وحسن بن زكرويه وأبو طاهر وغيرهم.

فكان على أيديهم فتح اليمن والمغرب وسواد الكوفة ثم البحرين، فتسلط على جزء من اليمن الحسن بن فرح بن حوشب (١٤٩) وعلى الجزء الأخر على بن الفضل، كما تسلط أبو عبدالله الشيعي على المغرب العربي، وأسس الدولة الاسماعيلية هناك، كما تسلط القرامطة على سواد الكوفة أولاً ثم على البحرين وما والاها من البلاد، ثم على البلدان الأخرى ولكن بعد قطعهم العلاقات عن الاسماعيلية هائيا لاستكشافهم أن القداحيين هم الذين اغتصبوا الامامة من محمد بن اسماعيل، وانتسبوا إليه كذبا وزورا كما سيأتي ذكره في محله.

ولقد ذكر المؤرخون شنائع وفضائح كل واحد من هؤلاء وللمعتقدات الاسهاعيلية الأصيلة التي ورثوها من الخطابية والمباركية.

<sup>(</sup>١٤٦) انظر لذلك «افتتاح الدعوة» للقاضي النعمان ص٣ وما بعد ط الشركة التونسية للتوزيع تونس ١٩٧٥م، أيضا «عيون الأخبار» للداعي إدريس عماد الدين ـ السبع الرابع ص ٢٩٦ وما بعد.

<sup>(</sup>١٤٧) ونهاية الأرب، الجزء الخاص بالاسماعيلية ص ٣١١ من وأخبار القرامطة، أيضا ونهاية الأرب، خاص بالقرامطة ج ٢٥ ص ١٨٧، واتعاظ الحنفاء، للمقريزي و والخطط، أيضا.

أيضا والقرامطة، لابن الجوزي.

<sup>(</sup>١٤٨) ومن الطرائف أن أولاده أيضا حاولوا محاكاة القداحيين حيث ادّعوا نسبهم إلى محمد بن اسهاعيل.

<sup>(</sup>١٤٩) الحسن بن فرح بن حوشب هو الذي عرف في تاريخ الاسماعيلية بمنصور اليمن.

أما القرامطة فأمرهم مشهور وهو موضوع مستقل خارج عن نطاق بحثنا الأن(١٥٠).

وكذلك الشيعى أبو عبدالله سيأي ذكره في الباب التالي عند ذكر الاسهاعيلية في دور الظهور.

ونريد أن نذكر بعض الحوادث والأحبار عن منصور اليمن وابن الفضل، فيقول الهمذاني عنها:

«وتسمى ابن حوشب بالمنصور من آل أحمد، وتسمى الآخر بالولى. ومكثا مدة يتستران باقامة الشريعة، ثم ظهر منها الاباحة، وليلة الافاضة، وأولاد الصفوة، ونكاح الأمهات والأخوات والبنات والمشاركة في الزوجات، وتعطيل الشرائع، وشتم الأنبياء عند التمكن والقدرة، ثم ظهر بين ابن حوشب وبين ابن الفضل من المشاتمة وبريء كل واحد من صاحبه، ودعا كل واحد منها إلى نفسه، بانه اله ورب، وغزا، وقصد العلويين بالمكاره والقتل وسبى الذرية» (١٥١).

وذكر كل من محمد بن مالك اليهاني وعلي بن الحسن الخزرجي عن علي ابن الفضل:

«فلما صارعلي بن الفضل في صنعاء، أظهر مذهبه الخبيث، ودينه المشؤوم، وارتكبت مح ظورات الشرع، وادعى النبوة، وكان المؤذن يؤذن في مجلسه: اشهد أن علي بن الفضل رسول الله، وأباح لاصحابه شرب الخمر، ونكاح البنات والاخوات، وسائر المحرمات، وأنشد:

خذي الدف يا هذي والعبي وغني هزاريك ثم اطربي تعرب تولي نبي بني يعرب لكل نبي بني يعرب لكل نبي مضى شرعه وهاتا شريعة هذا النبي

<sup>(</sup>١٥٠) ولعل الله ييسر الكتابة عن هؤلاء المارقين السفاهين في كتاب مستقل بمنّه وتوفيقه . (١٥١) تثبيت دلائل النبوة (للهمداني ص ١٤٨ من مجموعة؛ أخبار القرامطة؛ .

فقد حط عنا فروض الصلاة إذا الناس صلوا فلاتنهض ولا تمنعي نفسك المعرسين فلم ذا حللت لهذا الغريب أليس الغراس لمن ربه وما الخمر إلا كهاء السها

وحط الصيام ولم يتعب
وان صوموا فكلي واشري
من الاقربين أو الاجنبي
وصرت محرمة للأب
وسقاه في الزمن ومجدب
حلال فقدست من مذهب

وكان يخاطب نوابه وأمراءه في كتبه بقوله: «من بـاسط الأرض وداحيها ومزلزل الجبال ومرسيها على بن الفضل»(١٥٣).

ولقد أقر بذلك الداعي الاسهاعيلي إدريس عهاد الدين حيث ذكر عن علي بن الفضل: «أنه إدعى النبوة.... فارتكب المحارم، وأتى بالعظائم، ومال إلى الإباحات وتسرك الأعهال.... مقتديا بالمغيرة وأبي الخطاب»(١٥٤).

فهؤلاء كانوا هم الدعاة الإسهاعيلية في دور الستر، وأولئك كانوا الأثمة الإسهاعيلية المستورين حسب زعم القوم الذين قال الله فيهم وفي أمثالهم:

«وأملى لهم إن كيدي متين».

ويسمى الإسماعيلية بأسماء مختلفة: الاسماعيلية، الباطنية، السبعية، التعليمية.

فأما الاسهاعيلية فلقولهم بامامة اسهاعيل بن جعفر. وأما الباطنية فلقولهم ان لكل ظاهر باطنا.

<sup>(</sup>١٥٢) المسجد المسبوك فيمن ولي اليمن من الملوك ولعملى بن الحسن الخزرجي ٤٢١، ٤٢١ من مجموعة أخبار القرامطة، أيضا وكشف أسرار الباطنية، لمحمد بن مالمك الحمادي اليهاني ص ٢١٠ ملحق بالتبصير في الدين، وكتاب السلوك، للجندى ط كاي.

<sup>(</sup>١٥٣) وكتاب السلوك للجندي ص١٤٨.

<sup>(</sup>١٥٤) وعيون الأخبار، السبع الخامس ص ٤٠ ط دار الأندلس، بيروت ١٩٧٥م.

وأما السبعية فلأنهم يعتقدون أن أدوار الامامة سبعة، وأن السابع يكون الناطق، وهو الذي ينقضى به دور الناطق الذي كان قبله، ولتمسكهم بهذا العدد بأن السهاوات سبع والكواكب السيارة سبع، والأرضين سبع، والأيام سبع، وأعضاء الإنسان سبع وغير ذلك من الأقوال.

وأما التعليمية فلابطالهم النظر والاستدلال والـرأي والقياس والاكتفـاء على تعليم الامام المعصوم. (١٥٥٠).

<sup>(</sup>١٥٥) انتظر وفضائح الباطنية، للغزالي بتحقيق البندوي ص١١ وما بعند. ط: الكويت، وبطلان مذهب الباطنية وببطلانه، ص ٢١ وما بعد. نشر شنتروطهان البطبعة الثنانية ط إدارة ترجمان السنة باكستان.

# الباب الثاني

## الائمة الاسماعيلية في دور الظهور

ولقد ذكرنا فيها مضى أن منصور اليمن أرسل داعية اسهاعيليا إلى المغرب لينشر فيها المذهب الاسهاعيلي والعقائد الاسهاعيلية، وذلك سنة ٢٨٠هـ تقريباً (١) واستطاع هذا الداعي جلب كثير من الناس إلى دعوته وجمعهم حوله حتى طلب الحضور إلى المغرب ممن كان يزعمه إماما بسلمية فوصل إليه أول إمام إسهاعيلي في دور الظهور، الذي يسمى نفسه بعبدالله المهدي، وكان وصوله إلى إفريقيا برقادة سنة سبع وتسعين ومائتين (٢).

«ولم يبق أحد من أهل إفريقية من العرب والعجم من وجوه الناس وغيرهم إلا استقبلوا المهدي يوم دخوله إفريقية»(٣).

وقبل ذلك لما أخرجه أبو عبدالله من سجن سجلهاسة لم يكن قدرآه وعرفه من قبل، ولم يقع نظره عليه إلا نزل عن فرسه «ونزل الجيش كله وقبّل

<sup>(</sup>١) كتاب «افتتاح المدعوة» للنعبان القاضي ص٤٧ ط فسرحات المدوشري الشركة التونسية للتوزيع، تونس. و «الكامل» لابن الأثيرج٦ ص١٣٣ و «اتعاظ الحنفاء» للمقسريزي ج١ ص٣٦٠ و «اتعاظ الحنفاء» للمقسريزي ج١ ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر «فتتاح الدعوة» ص٢٩٩، أيضاً، سيرة جعفر الحاجب، ص١٣١.

ط ايوانوف مجلة كلية الأداب المجلد الرابع الجزء الثاني ط مطبعة المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية القاهرة.

<sup>(</sup>٣) أيضا المرجع السابق.

أبو عبدالله الأرض، وقبّل الناس خلفه حتى انكبّ على فرس المهدي بالله صلوات الله عليه، ثم رفع رأسه فقبل ركاب المهدي (عليه السلام) وقد خنقته العبرة، فأخذ المهدي (عليه السلام) رأس أبي عبدالله وأقبل بوجهه إليه وقال له: أبشر بالخيريا حسين! فاندفع أبو عبدالله بالبكاء ولم يحر جوابا من شدة ما دخله من هيبة المهدي (عليه السلام) والسرور به (٤).

وبدأ «يمشي بين يبدي الإمام ويقول: هذا مولائي ومولاكم أيها المؤمنون» (٥)

وسلّم إليه الأمر<sup>(٦)</sup>.

ولكنه في نفس الوقت لاحظ فيه أشياء إستنكرها وقد تحطمت آماله التي كان يعلقها على المهدي، وتزعزعت عقيدته التي كان يؤمن بها فيه:

أولاً: ظلمه بني مدرار الذين أحسنوا إليه وأجاروه وأكرموا وفادته ونزله (٧). وإن واليها اليسع بن مدرار «كان يوجب حقه ويعظمه، وكان يقول: زعمتم أن هذا تاجر؟ والله ما هذا تاجر، لقد رأيت تجار المشرق والمغرب ولكن هذا الرجل عظيم الشأن «^^).

ومع معرفته به وبولده وتوجّه عساكر أبي عبدالله إلى بلدته لأجلها، لم يقتلها ولم يلحقها بأي ضرر، ولكن المهدي الإسهاعيلي ردّ عليه وعلى أهل بيته بما ذكره قاضي القضاة الإسهاعيلي وحاجبه جعفر شاهدين لما فعله به بقولها، واللفظ للأوّل:

<sup>(</sup>٤) وسيرة جعفر الحاجب، ص١٢٥، ١٢٦.

 <sup>(</sup>٥) وفتتاح الدعوة للنعان القاضي ص٢٧٩، ومثله في والكامل؛ لابن الأثيرج٦ ص١٣٤
 و واتعاظ الحنفاء، للمقريزي ج١ ص٩٠. و وتاريخ ابن خلدون؛ ج٤ ص٣٦.

<sup>(</sup>٦) أنظر «البيان المغرب» لابن عذاري المراكثي ص١٥٣ ط أوفست بتحقيق ج س كولون واي لي فوقاف بروفونسال الطبعة الثالثة، بيروت ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٧) انظر «افتتاح الدعوة» ص ١٦٥ و دعيون الأحبار؛ السبع الحامس ص٩٦، ٩٧.

<sup>(</sup>٨) وعيون الأخبار، للداعي إدريس عهاد الدين السبع الخامس ص٩٦.

«وأدركت العساكر اليسع بن مدرار ومن هرب معه من أهل بيته، أخذوهم وأتوا بهم إليه (صلى الله عليه وسلم). وأمر بضرب اليسع بن مدرار بالسوط فضرب أربعين سوطاً، وطيف به في العسكر وفي مدينة سجلهاسة، واستصفى أمواله وأموال من أعان عليه وهرب معه من أهل بيته، وقتله بعد ذاك وقتلهم». (٩)

وزاد جعفر الحاجب أن أبا عبدالله الشيعي لما فتح مدينة سجلماسة التي كان فيها المهدي الإسماعيلي بدل أن يؤمّن أهل المدينة وهم مسلمون، وفوق ذلك محسنون عليه وعلى ولده، بدل ذلك:

«قال للناس: شأنكم بها، قال، فها تمّ الكلام حتى ركب الناس المدينة من كل الجهات وفتحوها من وقتهم ذلك ونهبت، فنهبوها ونهبنا مع من نهب . . . . . قال: وقد نهب كتامة المدينة كلها ما خلا الدار التي كان فيها المهدي (عليه السلام) والدار التي كان فيها القائم (عليه السلام) . . . . . . وجلسنا في دهليز دار المهدي (عليه السلام) وقد آوى إلينا عالم من الناس من أهل سجلماسة من رجال ونساء وصبيان في خلق وحصير مجرحين وغير مجرحين، وهم يستجيرون بنا خوفا على أرواحهم (١٠).

وبعد ما نهبوا سجلهاسة أحرقوها(١١)

فكان هذا أول عمل قام به الإمام الإسماعيلي الأول لـدور الظهـور تجاه المسلمين في أول تسلطه على الحكم وأخذه زمام الأمور بيده.

 <sup>(</sup>٩) «افتتاح الـدعـوة» للنعـهان القـاضي ص٢٨١، و «سيرة جعفـر الحـاجب» بتغيــير يسـير
 ص١٣١، ومـثــله في «تـــاريــخ ابـن حـلدون» ج٤ ص٣٧، و «الاتـعــاظ» ج١ ص٩٢ و «الكامل» لابن الأثير ج٦ ص١٣٣.

<sup>(</sup>١٠) أنظر «سيرة جعفر الحاجب» برواية محمد بن محمد اليهاني الإسهاعيلي كاتب جعفر الحاجب ص١٢١، ١٢٧، ١٢٧.

<sup>(</sup>١١) انظر دالبيان المغرب، لابن عذاري ج١ ص١٥٢.

فارتبك أبو عبدالله الشيعي في أمره وتشكك في مهدويته وحاصة بعد قتله صبيا من صبيانهم، واستباحته أموالهم، وهتكه أعراض نسائهم، واغتصابه أبكار العذارى منهن بالحرام، أبو عبدالله الشيعي الذي عمل لتمهيد سلطته، وتوطيد أركان ملكه، وبناء صرح دولته طيلة سبعة عشر عاماً في المغرب وحدها، وقد نقل القاضي عبدالجبار الهمذاني المتوفى ٤١٥ همعاصر المعز الإساعيلي حفيد المهدي الإسماعيلي، في كتابه ما قاله له:

«قال له أبو عبدالله: قد كانت كتبك ورسائلك تأتيني بأنك مع بني المدار بكل خير وأنك ما نزلت بأكرم منهم، وقد قتلتهم فيا أبقيت منهم رجلًا، حتى صبيا من صبيانهم واستبحت أموالهم ونساءهم فقال له: هو كيا كتبت إليك، ولكن اليسع ما ألعقني لعقة عسل إلا ومعها لعقة صبر، وأما هذا الصبي، فإنه جاءني برسالة من عمه، أحمد بن المدرار جافية - ثم قال الهمذاني -: فكانت هذه أول فضائحه ولها تفصيل طويل»(١٢).

ثانياً: إن أبا عبدالله والمغاربة الذين أتوا معه من القيروان وأفريقيا من أرض المغرب لما دخلوا عليه ورأوه:

«فوجدوا ملابس الحرير والديباج وأواني الذهب والفضة وخسيان رومة وآثار الأنبذة أنكروا ذلك في أنفسهم مع بلادة البربر»(١٣).

«ودخل مدينة رقادة وعليه ثوب حزّ أدكن وعهامة مثله، وتحته فـرس ورد، وأبو القاسم ابنه خلفه عليه ثوب خز خلوقي وعهامة مثله، وتحته فـرس أشقر»(١٤).

ثـالثاً: استصفى أمـوال الناس واغتصبهـا جبرا وقهـرا وعنـوة وحتى من خاصته ودعاة الإسهاعيلية ومشائخها الذين على أكتافهم قامت دولته وسلطنته

<sup>(</sup>١٢) وتذيت دلائل النبوة، ج٢ ص٩٨٥ بتحقيق الدكتور عبدالكريم عثمان ط: دار العربية، سروت.

<sup>(</sup>١٣) نفس المصدر.

<sup>(</sup>١٤) انظر والبيان المغرب، لابن عذاري ج١ ص١٥٨.

كما يقرّ به القاضي الإسماعيلي، والداعي إدريس عماد الدين:

«وأقبل المهدي (عليه السلام). فلما حاذى بلد كتامة مال إليه ووصل إلى ايكجان. وأمر باحضار الأموال التي كانت على أيدي المدعاة والمشائخ وكانوا قد دفنوها هناك فأحضروها إليه. وأمر بقبضها منهم وشدها أحمالاً، وقدم بها. فكان ذلك من أوّل ما أحال القلوب الفاسدة، وتوهموا أنّهم يكونون كما عوّدهم أبو عبد الله يأمرون وينهون ويقبضون ويبسطون» (١٥٠).

وكان يستعمل في الحصول على الأموال فنونا وألوانا لكي يتجمع عنده قدر ما يستطيع أن يجمعها، وقد بلغ شرهه وحرصه إلى أن أحد قواده حباسة ابن يوسف لم يكن يفتح مدينة إلا وكان يقتل أهلها ويأخذ أموالهم ويعبث فيهم حتى لما فتح مدينة برقة أعلن فيها:

«من أراد العطاء والرزق الواسع، فليأت! فاكتتب عنده جماعة، وأمر العرفاء من كتامة بأن يعرفوهم بأعيانهم، ويرقب كل واحد منهم رجلاً من أولئك المكتتبين عنده، ثم أمرهم أن يحضروا بالغداة لأخذ الأرزاق. فلما حضروا، قتل جميعهم، وكانوا نحوا من ألف رجل، فأمر بجمع جثثهم، ووضع عليها كرسياً، وجلس فوقه، ثم أدخل وجوه أهل البلد، فنظروا إلى ما هالهم من كثرة القتلى، ومات منهم ثلاثة من الخوف والرعب. فلما مثل أهل البلد بين يديه، سبهم، وقال: إن لم تحضروني غدا مائة ألف مثقال، قتلتكم أجمعين! «فأحضروها له». . . . . . ثم قتل الأخرين وباع نساءهم وأخذ جميع أموالهم» (١٦).

رابعاً: أنه أسر أهل زيادة الله - حاكم المغرب من قبل العباسيين - وأسرته، وسب نساءه - وكلهن مسلمات مؤمنات.

<sup>(</sup>١٥) «افتتاح الدعوة» ص٢٨٨، ٢٨٩ وكذلك ٣٠٩، «عيون الأخبار» للداعي إدريس عهاد الدين السبع الخامس ص١٠٦، ومثله في «الكامل» لابن الاثيرج٦ ص١٣٣، و «تاريخ ابن خلدون» ج٤ ص٣٦. و «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي ج١ ص٩١. و «تثبيت دلائل النبوة» للهمذاني ج١ ص٩٥. و «سيرة جعفر الحاجب» ص١٣١.

<sup>(</sup>١٦) والبيان المغرب، ج١ ص١٧٠.

«لما هرب زيادة الله نصب ديوانا لأموال الهاربين معه، واستصفى أموالهم، وترك ما كان لنسائهم لهن، وأمر بسترهن وحفظهن.... وأمر بطلب نهب رقادة فاسترجع كثير منه من أيدي الناس، وطلبوا فيه، واجتمعت منهم أموال كثيرة» (١٧).

«ولما عرض عليه أولئك الجواري اصطفى بعضهم وأعطى القائم (عليه السلام) منهم، وفرّق أكثرهم على وجوه أهل كتامة»(١٨).

فهذه الأعمال وأفعاله القبيحة الأخرى جعلت أبا عبدالله يرتبك فيه ويشك في مهدويته وكونه من أهل البيت العلوي، وبدأ يقول: «إن أفعاله قبيحة ليست تشبه أفعال المهدي الذي كنت أدعو إليه، وأخشى أن أكون قد غلطت فيه، وعرض لي ما عرض لإبراهيم الخليل ـ (عليه السلام) ـ إذ جن عليه الليل فرآى كوكباً فقال: هذا ربّي (١٩٠).

وصار الأخرون يشاركونه في شكوكه وشبهاته ممن حوله من القادة والزعهاء وشيوخ الإسهاعيلية ودعاتها إلى أن اجتمعوا في رقادة بعد دخوله فيها، وتناقشوا قضيته وتباحثوا أمره، ثم قدّموا شيخ المشائخ هارون بن يوسف ليفاتحه في الموضوع ويظهر إليه ما يختلج في صدورهم تجاهه من الشكوك والشبهات في إمامته ومهدويته. ولقد ذكر الإسهاعيليون وعلى رأسهم النعمان بن محمد الذي خدم المهدي الإسهاعيلي في آخر حياته أن أبا العباس شقيق أبي عبدالله الشيعي الأكبر:

«زاد في فساده، وأصغى هو إليه وعمل سحره فيه ثم داخل الدعاة والمشايخ وكانوا يعظمونه لما رأوه من تعظيم أبى عبدالله له، وسمعوه من بلاغته وعلمه وتفنّنه، فأخلد كثير منهم إليه وجعل يرمز لهم بعد الرمز إلى أن

<sup>(</sup>١٧) ﴿ اَفْتَتَاحُ الْدَعُوةُ مُ صُ٢٠٣ و وعيون الأخبار؛ السبع الخامس ص١١٤.

<sup>(</sup>١٨) وافتتاح الدعوة، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>١٩) «البيان المغرب» ج١ ص١٦١، ومثله وسير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج١٥ ص١٤٦، ١٤٦.

صرّح لمن رأى أن كلامه وقع فيه موقعاً، فطعن لهم في الإمامة وأدخل فيها الشبهة وجاءهم من موضع محبوبهم ودخل إليهم من جهة مرادهم بأن الذي كان يجب لهم ويستحقونه وينبغي أن يسمع لهم أضعاف ما صنع بهم، وذكرهم انتزاع الأموال من أيديهم، وإدخال من أدخل من جملة الرجال معهم من العبيد ومن أهل أفريقية، وغيرهم، وجاءهم من ذلك بضروب يطول ذكرها ومعان يقصر الكتاب عن نهايتها.

وكل ذلك يتصل بالمهدي (عليه السلام)، وهو يعرض عنه، وأبو عبدالله مع ذلك متماثل لم يبلغ الجحود ولا صار إلى حد النفاق إلى أن فشا أن أمير المؤمنين قد انتهى ذلك إليه. فقصد أبو العباس إلى أبي عبدالله وإلى من استفسده من أصحابه من طريق التحذير والتخويف على أنفسهم وأنهم إن لم يبادروا لأمر بودر إليهم. فاستحكم ذلك من قلوبهم. وزاد في سوء اعتقادهم، وكل ذلك يؤكد مراءه ويشد أمره بضروب من الحيل ووجوه من الكيد إلى أن حمل من استفره من الدعاة على المباينة بالنفاق والاعلان بالشقاق.

فاستخف هارون بن يوسف الذي كان يقال له: شيخ المشائخ الأربابي إلى أن واجه المهدي بالقول الذي زيّنه له واستفسده من أجله، فقال للمهدي مواجهة إنّا قد شككنا في أمرك، فأتنا بآية إن كنت المهدي كما قلت. فتعاظم (عليه السلام) ما أتاه من ذلك. فأوقفه على فساد قوله من كتاب الله (عز وجل) وما أتى فيه من ذمّ الأمم عند سؤالهم أنبياءهم الآيات، وقال له في ذلك من القول ما يطول ذكره»(٢).

وقد ذكر الإمام الذهبي عن علي بن يوسف القفطي الوزيـر الإيرادات التي أوردوها بقوله:

<sup>(</sup>٢٠) «فتتاح الدعوة» ص٣٠٨ إلى ٣١٠، ومثله في «عيون الأخبار» السبع الخامس ص١١٨، ١١٩

«حكى الوزير القفطي في سيرة بني عبيد، قال: كان أبو عبدالله الشيعي أحد الدواهي، وذلك أنه جمع مشايخ كتامة ليشككهم في الإمام، فقـال: إن الإمام كان بسلمية قد نزل عند يهودي عطار يعرف بعبيد، فقام به وكتم أمره، ثم مات عبيد عن ولدين فأسلماهما وأمهما على يد الإمام، وتــزوج بها، وبقي مختفياً. وبقي الإخوان في دكان العطر. فولدت لـلإمام ابنـين، فعند اجتماعي به سألته أيّ الاثنين إمامي بعدك؟ فقال: من أتــاك منهـما فهــو إمامك. فسيرت أخي لاحضارهما، فوجد أباهما قد مات هو وابنــه الواحــد. فأتى بهذا. وقد خفت أن يكون أحد ولدي عبيد. فقالـوا: وما أنكـرت منه؟ قال: إن الإمام يعلم الكائنات قبل وقوعها. وهذا قد دخل معه بولدين. ونص الأمر في الصغير بعده، ومات بعد عارين يوما، يعني: الولد. ولو كان إماما لعلم بموته. قالوا: ثم ماذا؟ قل: والإمام لا يلبس الحريسر والنذهب. وهذا قند لبسهما. وليس لنه أن يط إلا منا تحقق أمره. وهنذا قد وطيء نساء زيادة الله، يعني: متولي المغرب. ذال: فشككت كتامة في أمره، وقالوا: فماترى؟ قبال: قبضه ثم نسير من يكشف لنا عن أولاد الإمام على الحقيقة. فاجمعوا أمرهم. وخفّ كبيركتامة فواجه المهدي، وقال: قـد شككنا فيك، فائت بأية. فأجابه بأجوبة، قبلها عقله. وقال: إنكم تيقنتم، واليقين لا يزول إلا بيقين لا بشك. وأن الطفل لم يمت، وأنــه إمامــك، وإنما الأئمة ينتقلون، وقد انتقل لاصلاح جهـة أخرى. قـال: آمنت، فما لبسـك الحرير؟ قيال: أنا نيائب الشرع أحلِّل لنفسي ما أريد، وكيلُّ الأموال لي، وزيادة الله كان عاصياً»(٢١)

وهذه هي عين تلك الأشياء التي نحن ذكرناها آنفا فيها مرّ.

وأما القاضي عبدالجبار الهمذاني فلقد ذكر أن شيخ المشائخ أبا موسى هارون قبال للمهدي الإسماعيلي في وجهه: ويلك! أنت الغاوي، لا المهدي، تزني، وتلوط، وتشرب الخمر، وتكذب، وتغدر، وتسفك الدم،

<sup>(</sup>٢١) «سير اعلام النبلاء» للذهبي ج١٥ ص١٤٥، ١٤٦.

ويلك، أي شيء أنت، وابن من أنت؟ قال: قد قال لكم أبو عبدالله الحسين ابن أحمد بن محمد بن زكريا الكوفي الداعية أني أنا المهدي، فجاؤوا بأبي عبدالله، فقالوا له: هذا هو المهدي؟ فقال: لا ، فقال له سعيد (٢٢) (أي المهدي): ألم تقل لأهل العسكر بسجلهاسة: هذا هو المهدي الذي كنت أدعو إليه، فأقبل أبو عبدالله على أبي موسى والجهاعة فقال: يا هؤلاء غلطت كها يغلط الناس، أنا رجل من أهل الكوفة من الشيعة، وكنا نذهب إلى إمامة موسى بن جعفر وولده، فرجع ابن حوشب ورجعنا لما مات الحسن العسكري، ووقع علينا من دعانا إلى إمامة محمد بن اسهاعيل بن جعفر، ولقيت الإمام من قبل محمد ابن اسهاعيل بالكوفة، وودعته وخرجت إلى ابن حوشب باليمن، وبين يدى الإمام بالكوفة غلامان، فقال لي حين ودعته: يا أبا عبدالله، هذان إماماك، فمن دعاك منها فأجبه، فخرجت إلى اليمن، ومنها إليكم إلى المغرب.

وبلغنا أن الإمام قد مات وخلفه ولده، وكانت الكتب تناتيني من هذين، وفيها بعض العلامات التي كانت بيني وبين الإمام، فظننته المهدي وماهو بالمهدي، ولكنه رجل سوء كذاب شرير، عدو الله، وعدو رسوله، وعدو أهل بيته، وعدو الشيعة، وعدو المهدي، فوافق سبعيد أبا عبدالله على غدراته وأكاذيبه وكان له في كتامة، وتشاتما وانفرد سعيد ومعه الأموال، وأعمل الحيلة»(٢٣).

وهناك نص في غاية الخطورة في كتاب إسهاعيلي قديم ملخصه أن أبا العباس كان يعرف المهدي شخصياً وقد رآه في سلمية، ولما رأى أن المتنقل من سجلهاسة مع القائم الذي قد شاهده ورآه من قبل «أنكر أبو العباس أخو أبي عبدالله الشيعي إمامة المهدي الظاهر من سجلهاسة، لأنه عارف بالمهدي

<sup>(</sup>٢٢) وكان يسمى سعيد قبل مجيئه إلى المغرب، ولم يتسم بعبدالله أو عبيدالله. إلا بعد وصوله اليها. وسنذكر هذا الموضوع في الباب الثالث مفصلًا إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢٣) «تثبيت دلائل النبوة» الجزء الخاص للقاضي عبدالجبار الهمذاني ص١٦١، ١٦٢، ١٦٣ من أخبار القرامطة».

أبي القائم (٢٤)، فلم رأى الأمر وسوس لأخيه أبي عبدالله الشيعي، وقال: إن هذا الذي يدعى بأنه الإمام، وسلمت مقاليد الملك الذي بيدك إليه، وقلت إنه المهدي المنتظر، ما هو كما قلت ولا الأمر كما توهمت، ولا هو صاحب الأمر، ولقد كنت أنت أحق بالخلافة منه، وأولى بالنيابة» (٢٥).

فلما رأي الإمام الإسماعيلي في دور الظهور عبدالله الإسماعيلي أن أمره قد اكتشف، وسحره قد انتهى ولم يبق أن ينطلي عليهم، قرّر التخلص منهم، من ذلك الرجل الجليل الذي حرث له أرض المغرب وزرعها ليجتني ثهارها، هو ومن ساعده في ذلك «وأخرج من وجهوهم إلى نواحي من البلدان ليفرق جمعهم: فأخرج فيمن أخرج أبازاكي إلى طرابلس ـ وكان عمه أبو يسوسف عاملاً عليها. فلما وصل إليه كتب إليه بقتله. فقتله أبو يوسف عمه صبرا. وبعث برأسه إلى المهديّ. وقتل جماعة منهم كذلك بالبلدان وبرقادة بصنوف من القتل، وهرب ابن القديم واستخفى. فظهر عليه، وقتل. وخرج أبو عبدالله وأبو العباس يوما يريدان قصر المهديّ على عادتها. فحمل غزوية ابن يوسف على أبي عبدالله، وجبر بن تماشت على أبي العباس برمح في يد كل واحد منها فقتل غزوية أبا عبدالله، وحبر أبا العباس فيها بين القصر. وكان قتلها يوم الإثنين صاحية النهار يوم النصف من جمادي الأخرة سنة ثمان وتسعين ومائتين. واتفق أن كان قتل أبي زاكي في ذلك اليوم. وأمر المهديّ وعليه السلام) بدفنها في الجبان» (٢٦).

وكان هذا أيضا مما يعدّ في أعمال المهدي الإسماعيلي الشنيعة التي ارتكبها بعد وصوله إلى الحكم.

<sup>(</sup>٢٤) وسوف نبحث هذه القضية في الباب الثالث من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢٥) انظر «كتاب التراتيب» لداعي إسماعيلي قديم ص١٤١، ١٤١ من «أخبار القرامطة» للزكار.

<sup>(</sup>٢٦) «افتتباح الدعموة» للنعمان المغربي ص٣١٥، ٣١٦ واللفظ له، أيضًا «عيمون الأخبار» ص١٢١، ومثله في والكامل، لابن الأثيرج٦ ص١٣٤ وتاريخ ابن خلدون ج٤ ص٦. ووالاتعاظ، ج١ ص٩٣ ووالبيان المغرب، ج١ ص١٦٤ وغيرها.

ثم عمل بهذه السنة السيئة، ولم يسلم منه أحد ساهم في توطيد ملكه، وتمهيد سلطانه، وبناء مجده، ونشر ديانته فسلكوا نفس المصير الذي صار فيه أبو عبدالله الشيعي، وأخوه العباس، وأبوزاكي، وشيخ المشائخ والأخرون.

«ثم عمل على قتل جماعة منهم فقتلهم بأصناف من القتل»(٢٧).

ومن جانب آخر ما أن نزل رقادة إلا وأراد ترويج العقائد الإسهاعيلية الأصلية المقتبسة من الخطابية.

«سبّ أصحاب النبي وأزواجه حاشا على بن أبي طالب، والمقداد بن الأسود، وعهار بن ياسر، وسلمان الفارسي، وأبي ذر الغفاري، وزعموا أن صحابة النبي صلى الله عليه وسلم ارتدّوا بعده»(٢٨).

«ومدحت الشعراء عبيدالله بالكفر، فاستجازه وكان فيم مدح به شعر لمحمد البديل، كاتب أبي قضاعة، وفيه.

حبل برقًادة المسيح حلّ بها آدم ونوح حلّ بها الكبش والذبيح حلّ بها الكبش والذبيح حلّ بها الله ذو المعالي وكلّ شيء سواه ريح

لعنه الله، وغضب عليه، وأخزى القائل والمقول فيه ـ وكانت ايمان كتامة أول دخولهم افريقية «وحقّ عالم الغيب والشهادة، مولانا المهدي الذي برقادة»(٢٩)

 $\label{eq:problem} \mathcal{H} = \frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \mathbf{v}_i - \sum_{i=1}^{n} \mathcal{H}_i + \sum_{i=1}^{n} \mathbf{v}_i - \sum_{i=1}^{n} \mathbf{v}_i + \sum_{i=1}^{n} \mathbf{v$ 

#### وأيضا:

«ليهنك أيها الملك الهمام قدوم فيه للدهر ابتسام حططت الرحل في بلد كريم رعته لك الملائكة الكرام

<sup>(</sup>۲۷) والبيان المغرب، ص١٦٥.

<sup>(</sup>۲۸) والبيان المغرب، ج١ ص١٥٩، وغير ذلك.

<sup>(</sup>۲۹) أيضا ص١٦٠.

لئن عظم الحرام وما يليه لقد عظمت بأرض الغرب دار هي المهدية الحرم الموقى كان مقام إبراهيم فيه وان لثم الحجيج الركن أضجى لئن شاب الزمان وشاب ملك لملكك أيها المهدي ملك لك الدنيا ونسلك حيث كنتم

كيا عظمت مشاهدة العظام بها الصلوات تقبل والصيام كيا بتهامة البلد الحرام ثرى قدميك إن عدم المقام لنا بعراض قصركم التثام دعائمه إذا عجمت حطام غلام والزمان به غلام فكلكم لها أبدا إمام»(۳)

#### وبتُ الدعاة :

«وأحضروا الناس بالعنف والشدة ودعوهم إلى مذهبهم فمن أجاب أحسن إليه، ومن أبي حبس، فلم يدخل في مذهبهم إلا بعض الناس، وهم فليل، وقتل كثير ممن لم يوافقهم على قولهم»(٣١).

«وقتل عروس المؤذن بمسجد ابن عياش الفقيه بعد أن ضرب بالسياط وقطع لسانه إذ شهد عليه قوم من المشارقة بأنه أذن ولم يقل «حي على خير العمل» وكان من المتزهدين يطحن بيده ويعمل الحلفاء ويتعيش من ذلك» (٣٢).

وزاد أبو زيد الدباغ أنه عمل بين عينيه وطيف به القيروان(٣٣)

كها «أمر بقتل أبى علي الحسن بن المفرج ومحمد الشـذنّى الزاهـد إذ رفع عليها إليه بتفضيل بعض الصحابة على عليّ»(٣٤).

<sup>(</sup>۳۰) إيضا ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٣١) «الاتعاظ» للمقريزي ج١ ص٩٦، و«العبر» لابن خلدون ج٤ ص٣٦ و«الكامل» لابن الأثير ج٦ ص١٣٣ و.

<sup>(</sup>٣٢) والبيان المغرب، ج١ ص١٨٢، ١٨٣.

<sup>(</sup>٣٣) «معالم الايمان في معرفة أهل القيروان، لأبي زيد عبدالسرحمن بن محمد الأنصاري الدبّـاغ المتوفي سنة ٦٩٦ ج٣ ص٥ ط محمد معذور المكتبة العتيقة بتونس.

<sup>(</sup>٣٤) نفس المصدر ص١٨٧.

«ضرب محمد بن العباس الهذّاء الفقيه بالدرة في الجامع عريانا، وصفع قفاه حتى جرى الدم من رأسه، وبرّح عليه في أسواق القيروان إذ شهد عليه قوم من المشارقة بأنه يطعن على السلطان ويفتى بقول مالك»(٥٠٠).

كما ضرب وحبس أبو جعفر أحمد بن نصر إمام فقهاء المغرب وتلميذ عمد بن سحنون لافتائه بمذهب مالك، وجعل القيد في رجليه وعنقه(٣٦).

وكذلك أبو اسحاق إبراهيم بن محمد المعروف بابن برذان وبابن هذيل» وكانا من العلماء الخاشعين لله. فلما وصلا إليه، وجداه على سرير ملكه جالسا، وعن يمينه أبو عبدالله الشيعي الذي ولاه الملك وسلّم له فيه، وعن يساره أبو العباس أخوه. فقال لهما أبو عبدالله وأخوه: «اشهدا أن هذا رسول الله!» فقالا جميعاً بلفظ واحد: «والله الذي لا إله إلا هو! لو جاءنا هذا، والشمس عن يمينه، والقمر عن يساره، وينطقان، فيقولان إنه رسول الله، ما قلنا إنه هو! فأمر عبيدالله \_ لعنه الله! \_ عند ذلك بذبحهما وربطهما في أذناب الخيل، وأن يشق بهما سماط القيروان، ففعل ذلك بهما - رحمة الله عليهما» (٣٧).

وذكر ابن سعدون:

«وخرج في دولة عبيدالله شيخ للسفر، ومعه خيل، فباتوا في مسجد بخيولهم فقيل لهم: «كيف تدخلون خيولكم المسجد؟» فقال لهم الشيخ وأصحابه: «إن أرواثها وأبوالها طاهرة، لأنها خيل المهدي» فقال القيم بالمسجد: «إن الذي يخرج من المهدي نجس فكيف الذي يخرج من خيله؟» فقالوا له «طعنت على المهدي!» وأخذوه وذهبوا به إليه، فأخرجه عشية جمعة، فقتله»(٢٨).

<sup>(</sup>۳۵) «البيان» ج۱ ص۱۸۸.

<sup>(</sup>٣٦) «معالم الإيمان» ج٣ ص٨.

<sup>(</sup>٣٧) «تعزية أهل القيروان بما جرى على البلدان من هيجان الفتن وتقلب الزمان، لأبي عبدالله مد يعمد بن سعدون نقلًا عن «البيان المغرب، لابن عذاري المراكشي ج١ ص٢٨٢، ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣٨) أيضا ص٢٨٤ ج١.

فكان ينزل في العساكر على بلد بلد فيستصفى أمواله ويهدم حصونه وقلاعه ـ ويسبى نساءه وذريته . ـ (٣٩)

«ويأخذ ما فيه من الأسلحة والأمتعة، ويقتل الرؤساء والوجوه والفقهاء وأصحاب الحديث، ويتخذ جهالهم ويجعل لهم الأحوال والأموال، ويسلطهم على أهل الفضل، ويضع المكوس والضرائب، ويتوصل إلى إزالة النعم، والضيق على المسلمين بكل ما يقدر عليه وما يطول شرحه.

وكان يرسل على الفقهاء والعلماء فيذبحون في فرشهم. وأرسل إلى الروم وسلطهم على المسلمين»(٤٠٠).

ونقىل الإمام الندهبي عن أبي الحسن القابسي - علي بن محمد خلف القيرواني المتوفي سنة ٤٠٣ هـ - صاحب «الملخص» - ملخص الموطّأ للإمام مالك:

«إن الـذين قتلهم عبيدالله وبنـوه أربعة آلاف في دار النحـر في العذاب من عالم وعابد ليردّهم عن الترضى عن الصحابة فاختاروا الموت، فقال سهل الشاعر:

واحـل دار السحر في أغـلاك من كان ذا تـقـوى وذا صلوات ودفن سائرهم بالمنستير، وهو بلسان الفرنج المعبد الكبير»(٤١).

وذكر أيضا أن عبيد الله تملك المغرب فلم يكن يفصح بهذا المذهب إلا للخواص فلما تمكن أكثر القتل جدا وسبى الحريم(٤٢).

وذكر المؤرخون أنه ما سبى أحد من الجبابرة نساء المسلمين، وأسر ذراريهم مثـل مـا سبى وأسر المهـدى الإسـماعيـلي بـالمغــرب والإمـام الأول

<sup>(</sup>٣٩) «البيان» في مواضع متفرقة.

<sup>(</sup>٤٠) وتثبيت دلائل النبوة وللهمذاني ج٢ ص٩٩٥.

<sup>(</sup>٤١) وسير أعلام النبالاء، للذهبي المتوفى ٤٨٨ ج١٥ ص١٤٥، أيضا ومعالم الإيمان، ج٣

<sup>(</sup>٤٢) وسير أعلام النبلاء، ص١٥١.

الإسماعيلي في دور الظهور، كما لم يأت بأعمال الوحشية واللا إنسانية في القتلى مثل ما سان يأتي بها، فكان يكثر قطع رءوس القتلي ويكتب أسماءهم في بطائق ويعلقها في أذانهم، ثم يرميها في الطرق، وكان يأمر بتطويف الأسرى، فيضربون بالمطارق ثم يقطعون اربا اربا(٤٣).

و «كان يوجه الدعاة إلى عدة أطراف ويأمرهم بإظهار التشريق - أي مذهب الإسهاعيلية بإتيان المنكرات وتحليل المحرمات - فإن وجد الناس متملين له ومغضين عليه نشروا عنده الأمر وأظهروه، ومرة أرسل منيب بن سليهان المكناس الداعي التشريق بجانب تيهرت، فلها كشف منيب بجبل ونشريش ما أمره عبيدالله به، وكان الرجل يدخل إلى حليلة جاره، فيطأها وزوجها حاضر ينظر إليه، ثم يخرج، فيبصق في وجهه، ويصفع قفاه، ويقول له: «تصبّر» فإذا صبر، عدّ كامل الإيمان، وسمّى من الصابرة. فقام عليهم الناس، وقتلوا بعضهم، فكفّوا» (٤٤).

ولما رأى تصلب الشعب المغربي في التدين والتمسك بمسلك أهل السنة، والتنفر والإحتقار للديانة الإسهاعيلية، والتبعد عن المنكرات والفواحش، وإنكار الخضوع لعبودية المهدي الإسهاعيلي والاستسلام للملذات والشهوات، واستباحة المحرمات، والحفاظ على التقاليد الإسلامية والقيم الأخلاقية والثبات عليها بالعزيمة والاستقامة حتى الموت فتراجع عن التجاهر بغيه وغلوائه، وكف عن ترويج أفكاره وعقائده علنا، وجلاء خوفاً أن يثور عليه الناس فأمر بحبس نحو مائتي رجل أظهروا التشريق (٥٥).

<sup>(</sup>٤٣) أنظر «البيان المغرب» ص١٨٢ وفي مواضع متفرقة غير ذلك.

<sup>(</sup>٤٤) والبيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ج١ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٤٥) أي مذهب أهل الشرق الذي وصل في المغرب بوساطة الشرقيين أبي عبدالله وأبي العباس وعبدالله المهدي الاسماعيلي بالقيروان وبهاجة وتونس وجاهروا بتحليل المحرم، وأكلوا الخنزير، وشربوا الخمر في رمضان جهارا. وعلم بذلك الخاص والعام حتى عير به أبو القاسم أيام كونه بالفيوم، وكثر القول من الناس في هذا، فكتب عبيدالله إلى عماله بهذه المواضع بأن يرفعوهم إليه مقيدين، ثم حبسوا، فهات أكثرهم بالسجن، وكلهم مشهور بافريقية: منهم أحمد البلوى النخاس بالرقيق، كان يصلي إلى رقادة أيام كون عبيدالله بافريقية:

كما كان يأمر دعاته خارج المغرب في بالاد العراق وفارس ببث هذه الأفكار والمعتقدات بين الناس، وقد ذكر المؤرخون وأصحاب الفرق نص إحدى رسائله التي أرسلها إلى داعية في البحرين، الاحساء والقطيف وما جاورها، ونائبه في هذه البلاد أبى طاهر سليان بن الحسن القائل:

أنا البداعي للمهدي لاشك غيره وأنا الصارم الضرغام والفارس الذكر(٢١)

والذي لم يعقد إمارته إلا بأمر من المهدي الإسماعيلي.

«كان أبو سعيد الجنابي عهد لابنه الأكبر سعيد، وسار به أخوه الأصغر أبو طاهر سليهان فقتله وقام بأمرهم وبايعه العقدانية وجاءه كتاب عبيدالله المهدي بالولاية» (٤٧٠).

وقال المستشرق دوزى: إن أبا طاهر كان يدفع الخمس إلى المهدى الإسهاعيلي معترفا بإمامته وزعامته ولم يكن يعصيه أمرا(٤٨) وكان يتجاهر بولائه له حيث كتب كتاباً إلى الخليفة العباسي المقتدر صرح فيه بتدعيته

بها، وهي منه في المغرب، فلما انتقل عبيدالله إلى المهدية، وهي منه في المشرق، صلى اليها. وكان يقول: ولست عمن يعبد من لا يسرى» وكان يتصدى لعبيدالله، ويقول له: وأرق إلى السهاء! كم تقيم في الأرض وتمشي في الأسواق! وكان يقول لأهل القيروان في عبيدالله: وإنه يعلم سركم ونجواكم، فتقرب إليه رجل يوما، وهو يقول ذاك، فأخذ أذنه، ونطق فيها: وعبيدالله الذي تقول زان، ابن الزانية! فإن كان يعلم ما قلت لك، فليتصبر!» فصاح صيحة عظيمة، وقال: وبا مسكين! أنه حَلِيم لا يعجل!» ومنهم إبراهيم بن غازي، وكان يأكل في شهر رمضان جهارا، ويركب الكبائر (البيان المغرب جا ص١٨٦).

<sup>(</sup>٤٦) «النجوم الزاهرة» للتغرى البردي ج٣ ص٣١٧ ط وزارة الثقافة المصرية.

<sup>(</sup>٤٧) «تاريخ ابن خلدون» ج ٤ ص٨٨ تحت عنوان «قرامطة البحرين ودولة بني الجنابي منها» ط بروت.

<sup>(</sup>٤٨) نقلاً عن «عبيدالله المهدي» للدكتور حسن إسراهيم حسن وطه أحمد شرف ص٢١٨ ط مكتبة النهضة، القاهرة.

للمهدي الإسهاعيلي وأنه من دعاته ونوابه، كما أقرّ فيه من قتال الحجيج واحراق المساجد. (٤٩).

فيقول المهدي الإسماعيلي في رسالته التي أرسلها إلى داعيه أبي طاهر سليان هذا:

«إني أوصيك بتشكيك الناس في القرآن والتوراة والزبور والإنجيل، وبدعوتهم إلى إبطال الشرائع، وإلى إبطال المعاد والنشور من القبور، وإبطال الملائكة في السماء، وإبطال الجن في الأرض، وأوصيك بأن تدعوهم إلى القول بأنه قد كان قبل آدم بشر كثير، فإن ذلك عون لك على القول بقدم العالم . . . . . ولا تكن كصاحب الأمة المنكوسة حين سألوه عن الروح فقال: «الروح من أمر ربي» لما لم يعلم ولم يحضره جواب المسألة، ولا تكنّ كموسى في دعواه التي لم يكن لـه عليها بـرهان سـوى المخرقـة بحسن الحيلة والشعبذة، ولما لم يجد المحقق في زمانـه عنده بـرهانــا قال: (لئن اتخــذت إلهاً غيري) وقال لقومه «أنا ربكم الأعلى» لأنه كان صاحب الزمان في وقته . . . . . . . وما العجب من شيء كالعجب من رجل يدعى العقل ثم يكون له أخت أو بنت حسناء وليست له زوجة في حسنها فيحرمها على نفسه وينكحها من أجنبي، ولو عقل الجاهل لعلم أنه أحق بأخته وبنته من الأجنبي، وما وجه ذلك إلا أن صاحبهم حرم عليهم الطيبات، وخوفهم بغائب لا يعقل، وهو الآله الذي يزعمونه، وأخبرهم بكون ما لا يرونـه أبدا من البعث من القبور والحساب والجنة والنار، حتى استعبدهم بذلك عاجلًا، وجعلهم له في حياته ولذريته بعد وفاته خولا، واستباح بـذلك أموالهم بقوله: «لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي» فكان أمره معهم نقدأ، وأمرهم معه نسيئة، وقد استعجل منهم بـذل أرواحهم وأموالهم عـلى انتظار موعود لا يكون، وهل الجنة إلا هذه الدنيا ونعميها؟ وهل النار

<sup>(</sup>٤٩) انظر «كشف أسرار الباطنية» ص٢١٢، ٢١٣ الملحق «بالتبصير في الدين» تحقيق الكوثري ط مكتبة الخانجي، وانظر «عبيدالله المهدي» ص٢١٤ وما بعد.

وعذابها إلا ما فيه أصحاب الشرائع من التعب والنصب في الصلاة والصيام والجهاد والحج؟

ثم قبال لسليمان بن الحسن في هذه البرسالة: وأنت وأخوانك هم البوارثون الذين يرثون الفردوس، وفي هذه الدنيا ورثتم نعيمها ولذاتها المحرمة على الجاهلين المتمسكين بشرائع أصحاب النواميس، فهنيئا لكم ما نلتم من الراحة عن أمرهم «٥٠).

ولم يكن قتل أبي طاهر الحجيج، ونهبه إياهم، وسلبه أموالهم ونساءهم وذراريهم والعبث في داخـل الحـرم المكي الشريف يـوم الـترويــة، والـظلم والقسوة والوحشية، واقتلاع الحجر الأسود وباب الكعبة ونزع كسوتها وشقها ونهها إلا نتيجة لهذه الدعوة الخبيئة وإيعاز منه»(٥٠).

«وفي أيام المهدي عاثت القرامطة بالبحرين وأخذوا الجميع، وقتلوا وسبوا، واستباحوا ما حرم الله، وقلعوا الحجر الأسود، وكان عبيدالله يقاتلهم ويحرضهم قاتله الله»(٢٥).

ثم لم يردّوه بعد اثنتين وعشرين سنة إلا بـأمـر من حفيـده المنصـور، وقالوا:

«أخذناه بأمر، وأعدناه بأمر»(٥٣).

<sup>(</sup>٥٠) «الفرق بين الفرق، لعبد القاهر البغدادي المتوفى ٢٩ ص٢٩٦، ٢٩٧ ط مكتبة محمد على صبيح، القاهرة.

<sup>(</sup>٥١) انظر «البداية والنهاية» ج١١ ص١٦١ و «تاريخ أخبار القرامطة» لثابت بن سنان الصابي ص٥٥ من مجموعة «أخبار القرامطة» للدكتور زكار ط دمشق ١٩٨٢م و «الكامل لابن الأشيرج٢ ص٤٠٠ «تاريخ ابن خلدون» ٣١ ص٣٧٩، «النجوم الزاهرة» للتغرى البردي ج٣ ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٥٢) دسير أعلام النبلاء ج١٥ ص١٤٧.

<sup>(</sup>٥٣) «الكامل، لابن الأثيرج ص ٣٣٥، «البداية والنهاية» ج١١ ص ٢٢٣، «تاريخ ابن خلدون، ج٣ ص ٣٧٩.

فهذا هو الإمام الإسماعيلي الأول في دور الظهور، والمهدي الإسماعيلي، ومؤسس الدولة الإسماعيلية، وهذه هي سيرته وأفعاله وعقائده التي حفظ لنا التاريخ شيئاً منها، ومن الكثير الكثير، وقد يشهد أعمال دعاته في اليمن والبحرين وفارس أيضا من علي بن الفضل، والجنابيين وأبي حاتم الرازي وغيرهم على صدق المرويات التي تنبيء وتخبر عن شنائعه وقبائحه وسوء معتقداته.

والجدير بالذكر أن معتقدات الإسهاعيلية هذه كانت مشهورة منتشرة بين الناس آنذاك، ولقد أقرّ النعمان بن محمد المغربي الداعي الإسماعيلي الجليل وقاضي قضاة الإسهاعيلية أن زيادة الله المتولى على المغرب عندما تنبه لخطر دعاة الإسهاعيلية وتوغلهم في المغرب ثم الحروب التي شنّها أبو عبدالله الشيعى لتوطيد ملك الإسهاعيلية، نادى في الناس:

«وقد انتهى معشر المسلمين عن هذا الكافر الصنعاني المبدّل لدين الله المحرّف لكتابه، المستحلّ دماء المسلمين بغير حقها المبيح للفروج بخلاف حلّها، مرتكبا للمحارم فيها، الأكل أموالهم مستلبا لها، قد عرفتموه فيها انتهى إليكم عنه. فإنه آوى إلى كتامة برابر أغتام، وجهال طغام، فأستزهّم. واستهواهم، واستغواهم: فدعاهم إلى تبديل دين الله، فأجابوه، وتحريف سنة رسوله (صلى الله عليه وآله) فأطاعوه لجهلهم بالدين والسنة، وما أراده الله (عز وجل) بهم من الشقوة والمحنة ولأنهم بمنزلة الحمر النافرة، والأنعام السائمة في زخرف لهم قبلوه، وما زينه لهم اتبعوه، وكل من كانت لهم منهم مسكة أو علم شيئا من الكتاب والسنة لم يجد غير الهرب إلينا منه بدينه والمقام على حربه، منتجزا وعد الله في هلاكه وقبطع شأفته كعادته في أمثاله.

ومن أيسر ما ظهر من كفره وانتشر من قبيح انتحاله وأمره وفشاعنه، وعرف وأطبق عليه من اتبعه إظهار لعنة أبي بكر وعمر صاحبي رسول الله (صلى الله عليه وآله) وصهريه وخليفتيه وضجيعيه وعثمان ذي النورين، زوج ابنتيه، وطلحة والزبير حوارييه وجماعة من أخيار صحابته (رحمة الله

عليهم). ويزعم أن عليا (رحمة الله عليه) كان يرى ذلك فيهم، ويذهب إليه من أمرهم. وقد برّاه الله من ذلك بحسن الصحابة لهم وجميل العشرة أيّام حياته وحياتهم، واتفاقه معهم على ما أرضى الله عنهم. ثم زعم الفاسق أن من لم يدن بذلك ويره ويقله ويعتقده ويتبرّا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم السابقين فهو خارج من جملة المسلمين، حلال دمه وماله وسبى ذراريه.

ثم شرع شريعة غير شريعة الإسلام وأسنّ سنة غير سنة محمد (صلى الله عليه وآله) كتمها، وأسرّ أمرها. وأخذ العهود والمواثيق على من أطلعه عليها في كتمانها وترك التفوه بها. وما يدل عليها لئلا تنظهر إلى المسلمين فيستحلوا جهادهم عليها . وافترض الله علي كل امريء دخل في أمره دينارا سمّاه دينار المحبرة ودرهما زعم أنه درهم الفطرة، وجعل لنفسه حقا واجبا في أموال الأمة، وهدم المساجد وقطع الصلاة واستخف بحرمة الدين وبان من جماعة المسلمين». (٤٥)

وعلى ذلك قال القاضي عياض:

«أجمع العلماء بالقيروان أن حال بني عبيد حال المرتدين والزنادقة»(٥٥)

ونقل عن أبي محمد الكستراتي أنه سئل عمن أكرهه بنو عبيد على الدخول في دعوتهم أو يقتل؟

فقال: يختار القتل ولا يعذر، ويجب الفرار لأن المقام في مـوضع يـطلب من أهله تعطيل الشرائع، لا يجوز»(٥٦).

ومات سنة اثنتين وعشرين وثلاث مائة بعد أن خلّف ولده في الحكم القائم بأمر الله(٥٠).

<sup>(</sup>٤٥) كتاب «افتتاح الدعوة» للنعمان ص١٨٦ إلى ١٨٩.

<sup>(</sup>٥٥) «ترتيب المدارك» ج٤ ص٧٢٠، أيضا «سير أعلام النبلاء» ص١٥١.

<sup>(</sup>٥٦) أيضا.

<sup>(</sup>٥٧) انظر «افتتاح الدعوة» ص٣٢٩، أيضا «عيون الأخبار» السبع الخامس ص١٥٥٠.

ولم يصل عليه أحد:

«وكتم أمير المؤمنين القائم بأمر الله سلام الله عليه خبر وفياته مائتي يوم ثم أظهر نعيه» (٥٠).

ولم يشارك في دفنه غير القائم وواحد من عبيد الصقالبة اسمه جوذر «وذلك لما أراد (القائم) دفن المهدي بالله سلام الله عليه أحضرني دون جميع العالم، وقال لي: وليس إلا أنا وهو على حافة القبر» (٩٥).

«وكانت مدة ظهور إمامته منذ وصل إلى رقادة إلى اليموم الذي نعى فيه أربعا وعشرين سنة وعشرين يوما»(٦٠).

# القائم: الإمام الإسهاعيلي الثاني

«وقام القائم بأمر الله مقام المهدي بعده: واقتفى سيرته وآثاره وأحكامه» (٢١) وعمره يومئذ سبع وأربعون سنة (٢٢).

«فكان أصل النور، وثاني أئمة الظهور مقابلاً لأمير المؤمنين على بن أبي طالب (عليه السلام). . . . . فلم يعرف بحقيقة غير الامام المهدي بالله

<sup>(</sup>٥٨) وعيون الأخبار، السبع الخامس ص١٥٥.

<sup>(</sup>٥٩) وسيرة الاستاذ جوذر ولابى على المنصور العزيزى الجوذرى ط دكتور محمد كامل حسين ودكتور محمد عبدالهادي شعيرة ص٣٩ ط دار الفكر العربي \_ القاهرة، أيضا وزهر المعاني، للداعي إدريس عهاد الدين الباب السابع عشر ص٧٧ من والمنتخب لايوانوف بعمد .

<sup>(</sup>٦٠) وافتتاح الدعوة، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٦١) وافتتاح الدعوة، ص٣٣١، و دعيون الأخبار، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٦٢) انظر دكتاب الأزهار ومجمع الأنوار، للداعي حسن بن نوح الهندي ص٢٣٧.

والأثمة من ذريته، كما أنه لم يعرف أمير المؤمنين علي بن أبي طالب غير رسول الله والأثمة من ذريته»(٦٣).

وقال القاضي عبدالجبار الهمذاني:

«وزاد شره على شر أبيه أضعافاً مضاعفة، وجاهر بشتم الأنبياء، فكان ينادي في أسواق إفريقية والمهدية، وهي مدينة كان بناها أبوه وحصنها، فكان يقال: العنوا عائشة وبعلها، العنوا الغار ومن حوى، وقتل الفقهاء والعلماء القتل الذريع، واستولى من بلدان المغرب على أكثر ما استولي عليه أبوه، فإن بلدان المغرب واسعة عظيمة وهي تشبه بخراسان في السعة وكثرة الرجال وهي في يد عدة من الملوك، وكان يقول في هذا: إنه هو الذي يظهر ويملك الأرض، وأنه هو الحجة والمهدي، وكتب إلى أبي طاهر القرمطي المقيم بالبحرين البلاغ السابع، والناموس الأعظم، وهو سر الدعوة وحقيقتها، وحثه على قتل المسلمين، واحراق المساجد والمصاحف، وكان قد كتب هذا الكتاب في حياة أبيه، وكان أبوه في أول أمره يقول: إن هذا يتيم في حجري وهو علوى من ولد إسهاعيل بن جعفر بن محمد، وكان في أول أمره ينظن أنه لا يتم له أمر الملك، فلما تمكن وفعل هذا قال: هذا ابني وهو علوى، وشرح لظلم هذا القائم وقسوته وفجوره يطول، وهو أكثر مما أن أبوه» (١٤).

ونقل عنه مثله الإمام الذهبي<sup>(٦٥)</sup>.

وذكر الهمذاني في موضع آخر:

ولما قام القائم « رجع عنه خاصته وقالوا : هذا أكفر من أبيه . . . ولعن جميع الأنبياء وأظهر الباطن كله، وبعث الدعاة فـدعوا إلى سعيـد ( المهدي ) أنه إلّه حق، وأنـه خالق رازق، وأنـه هو الـذي فتق ورتق، وهو الـذي أحيا

<sup>(</sup>٦٣) وزهر المعاني، ص٧٧ من والمنتخب، لإيوانوف.

<sup>(</sup>٦٤) «تثبيت دلائـل النبـوة» للقـاضي عبـدالجبـار الهمـذاني، الجـزء الخـامس المستخـرج منـه والمستدرج في وأخبار القرامطة، للدكتور سهيل الزكار ص ١٨١، ١٨٨.

<sup>(</sup>٦٥) انظر وسير أعلام النبلاء، للذهبي ج١٥ ص١٥٢.

وأمات، ونكح البنات حتى كان مثل أبى الأسود وأبى طلحة من الدعاة قد نكحوا بناتهم »(٢٦).

« فمن تكلم عذَّب وقتل، واشتد الأمر على المسلمين »(٦٧).

فتأهبوا للقتال ضده، وفي تلك الأيام خرج مخلد بن كيداد « وكان في ابتداء أمره يتردد في البلدان ويحض من آنس به على القيام على السلطان، وكان بربرياً من زناته من مدينة توذر، وذلك سنة ٣٢٣ ».

« وكان نحلد أبو يزيد أحد أئمة الاباضية بالمغرب، وقرأ على عمار الأعمى، وكان يركب الحمار (٢٩٠) . . . . . . وقام المسلمون معه وخرج الفقهاء والعباد مع أبى يزيد لحربه \_ القائم \_ . . . . . . فركبوا معه ونهضوا إلى القيروان، فدخلها في صفر العام، وأظهر لأهلها خيرا وترحم على أبى بكر وعمر \_ رضى الله عنها \_ ودعا الناس إلى جهاد الشيعة، وأمرهم بقراءة مذهب مالك . فخرج الفقهاء والصلحاء في الأسواق بالصلاة على النبي \_ منها أصحابه، وأزواجه، حتى ركزوا بنودهم عند الجامع . فلما كان يوم الجمعة ، اجتمعوا بالمسجد الجامع ، وركبوا مع أبى يزيد بالسلاح ، ومعهم البنود والطبول ، منها بندان أصفران ، مكتوب في أحدهما البسملة و عمد رسول الله » وفي الأخر « نصر من الله وفتح قريب ، على يدى الشيخ أبي يزيد ! اللهم . انصر وليك على من سبّ أولياءك » وبند آخر مكتوب غية عبد مكتوب عليه : « قاتلوا أئمة الكفر » الأية . وبند آخر فيه مكتوب : قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم » وبند آخر مكتوب فيه بعد

<sup>(</sup>٦٦) \* تثبيت دلائل النبوة » ص ١٦٣ من \* أخبار القرامطة ».

<sup>(</sup>٦٧) ﴿ البيانَ المغربُ فِي أَحِبَارِ الاندلسِ والمغربِ ﴾ لأبن عذارى المراكشي ج ١ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٦٨) ﴿ عيــون الأخبــار وفنــون الأثــار ﴾ للداعى ادريس السبــع الخــامس، ص ١٧٣ ومثله في ﴿ تثبيت دلائل النبوة ﴾ للمهذاني و « سير أعلام النبلاء ﴾ للذهبي ج ١٥ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٦٩) وقد بين القاضي عبد الجبار سبب ركوبه الحمار أنه كان شيخاً كبيراً لا يمكن لكبره وعجزه أن يسركب فسرسمه ( انظر و تثبيت دلائسل النبوة ، ص ١٦٤ من مجمسوعة و أحبسار القرامطة ، ).

البسملة أيضاً »: « محمد رسول الله ، أبو بكر الصديق، عمر الفاروق » وبند آخر، وهو السابع، فيه: « لا إله إلا الله محمد رسول الله ، إلا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ». فلما اجتمع الناس، وحضر الإمام، وطلع على المنبر خطب خطبة أبلغ فيها، وحرض الناس على جهاد الشيعة، وأعلمهم بما لهم فيه من الثواب، ثم لعن عبيد الله الشيعى وابنه، ثم نزل، فخرج، وخرج الناس معه لقتال الشيعة الفجار. فلم يزل قاهراً لهم، غالباً عليهم، قاتلًا لجنودهم، حتى لم يبق لهم من بلاد افريقية إلا اليسير »(٢٠).

وقد ذكر هذه الخطبة التي خطب بها إمام قيروان يوم ذلك \_ وهو أحمد بن محمد بن الوليد \_ كل من أبى زيد عبد الرحمن بن محمد الأنصارى الدباغ والإمام الذهبي وغيرهما :

« فلما اجتمع الناس وحضرت صلاة الجمعة طلع الإمام على المنبر - وهو أحمد بن محمد بن أبى الوليد وكان أبو الفضل المسى هو الذي أشار به - وخطب خطبة أبلغ فيها وحرض الناس على الجهاد وأعلمهم بما لهم فيه من الثواب وتلا هذه الآية ( لا يستوى القاعدون من المؤمنين غير أولى الضرر) الآية وقال : يا أيها الناس جاهدوا من كفر بالله وزعم أنه رب من دون الله وغير أحكام الله عز وجل وسبّ نبيه وأصحاب نبيه وأزواج نبيه : فبكا الناس بكاء شديداً وقال في خطبته : أللهم إن هذا القرمطي الكافر الصنعاني المعروف بابن عبيد الله المدعى الربوبية من دون الله جاحداً لنعمتك كافرا بربو بيتك طاعنا على أنبيائك، ورسلك مكذباً محمدا نبيك وخيرتك من خلقك ساباً لأصحاب نبيك وأزواج نبيك أمهات المؤمنين وخيرتك من خلقك ساباً لأصحاب نبيك وأزواج نبيك أمهات المؤمنين اللهم فالعنه لعنا وبيلا وأخزه خزياً طويلاً واغضب عليه بكرة وأصيلاً وأصله اللهم فالعنه لعنا وبيلا وأخزه خزياً طويلاً واغضب عليه بكرة وأصيلاً وأصله جهنم وساءت مصيراً بعد أن تجعله في دنياه عبرة للسائلين وأحاديث الغابرين

<sup>(</sup>۷۰) ﴿ البيان المغرب ، لابن عذارى المراكش ج ١ ص ٢١٧ ، ٢١٨ ،

وأهلك اللهم متبعه وشتت كلمته وفرق جماعته واكسر شوكته واشف صدور قوم مؤمنين منه ونزل »(٧١).

وعوتب بعض العلماء في الخروج مع أبى يزيد الخارجي فقال واحد منهم وهو أبو بكر المالكي : إن الخروج مع أبى يزيد الخارجي وقطع دولة بني عبيد فرض لأن الخوارج من أهل القبلة لا يزول عنهم الإسلام ويرثون ويورثون وبنو عبيد ليسو كذلك لأنهم مجوس زال عنهم اسم المسلمين فلا يتوارثون معهم ولا ينتسبون إليهم، قال : فهات بالوادي المالح قرب المهدية ولم توجد له جثة ولا بغلة حماه الله منهم حياً وميتاً، وروى أن بعض أقاربه وجده في القتل ـ وبه رمق ـ فقال يا بنى حول وجهى إلى المهدية لئلا أموت وأنا مول ظهرى إلى هؤلاء القوم، فلما مات هدم عليه جرف فأخفاه عنهم وكانوا في غاية الطلب لرأسه هركانوا.

وقال الآخر. وهو ربيع القطان: « وكيف لا أفعل وقد سمعت الكفر بأذن ؟ فمن ذلك ان حضرت إشهاداً وكان فيه جمع كثير أهل سنة ومشارقة

<sup>(</sup>٧١) انظر « معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان » ج ٣ ص ٣٣ و « سير أعملام النبلاء » للذهبي ج ١٥ ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٧٢) أنظر ﴿ مَعَالُمُ الْإِيمَانَ ﴾ ج ٣ ص ٣٣ و ﴿ سَيْرُ أَعَلَامُ النَّبَلَاءِ ﴾ ج ١٥ ص ١٥٤ .

<sup>(</sup>٧٣) ومعالم الإيمان ، ج ٣ ص ٢٩.

وكان بالقرب منى أبو قضاعة المداعى، فأن رجل مشرقي من أهل الشرق ومن أعظم المشارقة فقام إليه رجل مشرقي وقال إلى هاهنا ياسيدي إلى جانب رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ يعني أبا قضاعة المداعي ويشير بيده إليه \_ فها أنكر أحد شيئاً من ذلك! فكيف ينبغي أن أترك القيام عليهم ؟ »(٧٤).

وزاد الدباغ: وركب سعيد القطان فرسه وعليه آلة الحرب وفي عنقه المصحف وحوله جمع من الناس من أهل القيروان متأهبون معتدون لجهاد أعداء الله عليهم آلة الحرب، فنظر إليهم ربيع القطان فسرّ بهم، وقال: الحمد لله الذي أحياني حتى أدركت عصابة من المؤمنين اجتمعوا لجهاد أعدائك واعداء نبيك يارب بأي عمل بأي شيء وصلت إلى هذا، ثم أخذ في البكاء حتى جرت دموعه على لحيته ثم قال: والله لو رآكم محمد صلى الله عليه وسلم كثيراً لسرّبكم، قال: وكان ممن خرج على بني عبيد فقتل بقرب المهدية بالوادي المالح وقطع رأسه وأتى به إلى أبى القاسم بن عبيد الله في طست فلها كشف عنه فتح الرأس عينيه وفمه فقال أبو القاسم بعدوه عنى . . . . . فكان غرض المجوس بني عبيد أخذ ربيع حيا ليتشفى منه قال الشيخ أبو الحسن القابسي : فلها تلاقوا للقتال أقبل ربيع وهو يطعن فيهم ويضرب وهم يتوقفون عن طعنه طمعا أن يأخذوه حيا، فلها أثخنهم بالضرب والطعن عمد إليه جماعة منهم فقتلوه وما تولوا دفنه رحمة الله عليه واستشهد والطعن عمد إليه جماعة منهم فقتلوه وما تولوا دفنه رحمة الله عليه واستشهد وعباد وصالحون وذلك خسة وثهانون رجلاً »(٢٥٠).

وقال أبو إسحاق الفقيه: هم أهل القبلة ـ يعني الأباضيين ـ وأولئك ليسوا أهل القبلة وهم عدو الله، فإن ظفرنا بهم لم ندخل تحت طاعة أبي يزيد »(٧٦).

وقال أبو ميسرة فقيه عصره في زمانه، وقد ذهب بصره بعد ما أخرج ابنه محمد مع من خرجوا مع أبي يزيد :

<sup>ُ(</sup>٧٤) انظر « سير أعلام النبلاء ۽ للذهبي ج ١٥ ص ١٥٤ ، و « معالم الإيمان ۽ ج ٣ ص ٣٢. (٧٥) « معالم الإيمان ۽ ج ٣ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٧٦) ﴿ سير أعلام النبلاء ﴾ للذهبي ج ١٥ ص ١٥٥.

ادخيلني الله في شفاعة أسود رمى عيلى هؤلاء القوم صخرا ،(٧٧)

وقد ذكر الإمام الذهبي:

« أجمع علماء المغرب على محاربة آل عبيد لما شهروه من الكفر الصراح الذي لا حيلة فيه، وقد رأيت في ذلك تواريخ عدة يصدق بعضها بعضاً، وقال أحد الشعراء فيه:

الماكسر الغادر الغاوى لشيعته العابدين إذن عهد لأنجاطبهم لوقيل للروم أنتم مثلهم لبكوا

شر الزنادق من صحب وتباع بسحر هاروت من كفر وابداع أولليهود لسدو ضمغ أسماع »(^^)

وكاد أن يقضي على دولة الإسهاعيلية حيث هزموا في جميع المدن والبلاد وأخرجوا منها بما فيها من رقادة وقيروان وغيرها من بلاد المغرب وافريقيا إلى أن انحصر القائم ومن معه بالمهدية « وظهر مخلد على أكثر المغرب ولم يبق لبنى عبيد سوى المهدية »(٢٩).

« وقد سار إليه بعسكر ثم حل على المهدية، وانتهى إلى بـــابها ووقف ساعة وقد يغلق الباب دونه »(^^).

لو لا تحركت نفسه الخارجية وأراد القضاء على الذين صاحبوه وقاتلوا من ورائه أهل السنة .

ومات القائم محصوراً بعد ما وسوس واختلط وزال عقله (<sup>۸۱)</sup> « ممّا نزل به من الذل وقتل الرجال وزوال الملك وجوع من بقى معه بالمهدية في

<sup>(</sup>۷۷) \* معالم الإيمان ، ج ٣ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٧٨) ﴿ سير اعلام النبلاء ﴾ للذهبي ج ١٥ ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٧٩) ﴿ وَفِياتَ الْأَعِيانَ ﴾ لابن خلكان ج ١ ص ١٣٥ و ﴿ سير اعلام النبلاء ﴾ ج ١٥ ص ١٥٦

<sup>(</sup>٨٠) و افتتاح الدعوة ، ص ٣٣٢، ٣٣٣، أيضاً و المجالس والمسايسرات ، للنعمان بن محمـــد القاضى الجزء الثامن العشرون ص ٤٢،٥ ط تونس ١٩٧٨ م.

<sup>(</sup>٨١) وسير اعلام النبلاء ، ج ١٥ ص ١٥٢.

الحصار »(٨٢) سنة أربع وثلاثين وللاثماثة (٨٢٪.

ولم يصل عليه ، ولم يعلم بموته إلا بعد مدة خوفاً من أبي يزيد مخلد بن كيداد (١٤٠) « فكتم المنصور بالله صلوات الله عليه وفاة القائم بأمر الله عليه السلام عن القريب والبعيد والعدو والمباين والودود ودفنه سراً »(٥٠).

وذكـر المؤرخون أن المهـدي الإسهاعيـلي أراد تنحيته عن الـولايـة بعـده وإمامة الإسهاعيلية وجعلها في ابنه على أحمد ابن المهدي :

« نكب أبو القاسم إلى مدينة طبنة، وانصرف إلى المهدية دون أن يلقى ابن حزر. وقيل إن سبب انصرافه إنما كان لكتاب ورده من قبل ابنه قاسم، يعلمه أن الناس تجدّثوا بمبايعة عبيد الله لابنه أحمد المكنى بأبى على، وأنه صلى بالناس عيد الفطر وعيد الأضحى فأقلقه ذلك، وقدم المهدية »(٨٦).

# إسهاعيل المنصور: الإمام الإسهاعيلي الثالث

فخلفه من بعده في الزعامة الإسهاعيلية ابنه إسهاعيل الملقب بالمنصور بعد ما مات ابنه البكر القاسم الذي كان قد نص عليه القائم باستخلافه على الناس لكنه مات في حياة أبيه « فكان يقال بالقيروان : ما أكثر كذب هؤلاء المشارقة »(٨٧).

<sup>(</sup>٨٢) وتثبيت دلائل النبوة ، للهمذاني ج ٢ ص ٢٠٢ ط دكتور عبد الكريم عثمان، بيروت. (٨٣) و افتتاح الدعوة ، ص ٣٣٤، و عيون الاخبار ، السبع الخامس ص ٢٣٠، و و كتاب الازهار ومجمع الأنوار ، ص ٢٣٧ من « منتخبات إسماعيلية »، و الفلك السدوار ، لعبد الله المرتضى الإسماعيلي ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٨٤) انظر « سيرة الاستاذ جوذر » ص ٤٤.

<sup>(</sup>٨٥) وعيون الأخبار، السبع الخامس ص ٢٣٠، ٢٣١.

<sup>(</sup>٨٦) و البيان المغرب ، ج ١ ص ١٩٣ ، أيضاً و المجالس والمسايسرات ، للنعيان بن محمد الإسماعيلي ج ٢ ورقة ٢٢ نقلاً عن الدكتور محمد كامل حسين والدكتور محمد عبد الهادى عن تعليقة رقم ٢٩ ص ١٧١ من و سيرة الاستاذ جوذر ».

<sup>(</sup>۸۷) ﴿ تثبیت دلائل النبوة ﴾ ج ۲ ص ۲۰۱

ويؤيد ذلك أن القائم لم يكن يريد جعل الإمامة في المنصور وكان ينقم عليه روايات أوردها النعمان بن محمد المغربي في كتابه ( المجالس والمسايرات ) منها إرادة القائم جعل الإمامة في المعز لو لا صغر سنة، وقوله للمعز :

« اسمع ما أقول لك : إن أخوف ما أتخوفه عليك من أبيك، ما علمه من إيثارى إياك وإيشارك أمرى على أمره، وميلك إلى دونه، وما أعلمه من ميله إلى أمهات إخوتك فأخشى خشية المشفق عليك أن يعدل بهذا الأمر عنك إلى غيرك منهم، وكلا لا يفعل الله ذلك إن شاء الله! ولكن متى رأيت منه أثرة عنيك أو ميلا عنك فاصبر من أحله الله محلك وأقامه مقامك. فأنت والله صاحبها، ولو لا صغر سنك اليوم ما عَدَتْك »(٨٨).

فقام إسهاعيل المنصور سنة أربع وثلاثين وثلاثهائة، وكان من مواليد سنة ثلاث وثلاثهائة أو اثنتين وثلاثهائة على اختلاف الأقوال.

« وضمن للناس تغيير سيرة أبيه وجده ، وأنه لا يتعرض لدياناتهم وحلف على ذلك وأكد وأشهد . . . . وأخذ الدعاة الذين كانوا لهم فحلق لحاهم ونفاهم ، وقال لأهل قيروان : من سمعتموه ينال من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاقتلوه فانى معكم ومن ورائكم وأطلق المحدثين في الحديث والناس في إقامة التراويح »(٩٩).

فانكشف الناس عن أبي يزيد لإظهاره أباضيته، وأمنوا جانب المنصور، فحارب المنصور حتى غلب وقتله سنة ٣٣٦ هـ فسلخ وحشى قطنا وصلب (٩٠).

<sup>(</sup>٨٨) . « المجـالس والمسايـرات » للنعـمان القـاضي الجـزء الثـاني والعشرون ص ٤٦٩ . عيــون الاخبار » السبع الخامس ص ٧٢٢٩ ومثله في « سيرة الاستاذ جوذر » .

<sup>(</sup>٨٩) و تثبيت دلائل النبوة ، ج ٢ ص ٦٠٢.

<sup>(</sup>٩٠) والبيان المغرب ، ج ١ ص ٢١٨ ، وسير أعلام النبلاء ، للذهبي ج ١٥ ص ١٥٧ .

ولما ظفر بأبي يزيد وتغلب عليه أظهر شيئاً مما كان يكتمه « فدخل القيروان وقتل منها خلقا وعذّب الآخرين، ولم يزالوا معه في الامتحان إلى أن هلك »(٩١).

واستعمل وحشية آبائه وعنجهيتهم حيث قتل المخالفين بأنواع من العذاب « وأحرقهم بعد القتل بالنار »(٩٢).

كم عذب قاضي برقة أبا عبد الله محمد بن إسحاق الفقيه المشهور والصالح المعروف لمخالفته المذهب الاسماعيلي في هـلال رمضان، وقـد نقل القصة صاحب المعالم « أن أبا عبد الله محمد بن إسحاق ولى قضاء برقة لإسهاعيل ( المنصور ) وكان ابن الكافي عاملًا عليها فأتى إليه ابن الكافي فقال له : إن غدا العيد فقال القاضي : إن رئى الهلال الليلة كان ماقلت وإلا فلا، فلا يمكنني أن آمر الناس بالفطر في يوم رمضان واتقلد ذنوبهم، فقال له بهذا وصل إلى كتاب مولاي \_ يعني إسماعيل \_ فالتمس الناس الهلال فلم يروه، فأصبح العامل إلى القاضي بالطبول والبنود وهيئة العيد فقال القياضي : والله لا أخرج ولا أصلى ولا أفطر في يـوم من أيـام رمضـان ولـو علقت بيدي! فمضى العامل فجعل من خطب وصلى وكتب بما جرى الى مولاه، فلما وصل إليه الخبر أمر برفع القاضي فلما وصل إلى القيروان قال له: إما أن تتصل بنا ونعفو عنك أو نفعل بـك ما قلت : فـامتنع من الـدخول في دعوته، وقال : افعل ماشئت، فنصب له صاريا عند الباب الأخير من أبواب الجامع الذي يلى درب الهذلي وعلق بيده إليه في الشمس فأقام كذلك ضاجيا في شدة الحريومه وليلته، فلما كان بالغد مات ولسانه خارج من العطش وهو يطلب من يسقيه الماء فلم يسق خوف من عامل البلد فلما مات أخذوه وصلبوه بباب أبي الربيع وذلك سنة إحدى وأربعين وثلاثمائة رحمة الله عليه ورضي عنه »(<sup>۹۳)</sup>.

<sup>(</sup>٩١) والبيان المغرب ، ج ١ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٩٢) « المجالس والمسايرات » للنعمان المغربي ص ٢٧٧ وأيضاً الجزء العاشر ص ٢٣٢.

<sup>(9</sup>٣) « معالم الإيمان » ج ٣ ص ٤٩.

ومات المنصور في آخر شوال من سنة إحدى وأربعين وثلاثمائه (٩٤). وأيام إمامته سبع سنين وشهر واحد وواحد وعشرون يوماً (٩٥).

### معد بن إسماعيل المعز الإمام الإسماعيلي الرابع

ولى بعد المنصور الزعامة الإسماعيلية وبلاد المغرب ابنه معد المكنى بأبي تميم الملقب بالمعز لدين الله سنة إحدى وأربعين وثلاثمائة (٩٦).

وكان عمره آنذاك أربعا وعشرين سنة(<sup>٩٧)</sup>.

أو اثنتين وعشرين(٩٨).

وأرسل العساكر وسيّر الجيوش لفتح مصر إلى أن فتحها قائده جوهر سنة ثهان وخسين وثلاثهائة(٩٩).

وخرج إليها سنة إحدى وستين وثلاثهائة(١٠٠٠).

ودخلها سنة اثنتين وستين وثلاثمائة(١٠١).

<sup>(</sup>٩٤) « افتتاح الدعوة » ص ٣٣٥، و « عيون الاخبار » السبع الخامس ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٩٥) « كتاب الأزهار » ص ٢٣٧ من « منتخباب إسماعيلية » .

<sup>(</sup>٩٦) أنظر ﴿ إِفْتَتَاحُ الدَّعُوةَ ﴾ ص ٣٣٥

<sup>(</sup>٩٧) « إتعاظ الحنفاء ، للمقريزي ج ص ١٣٤ و « الكامل ، لإبن الأثير، وتاريخ ابن خلدون ج ٤ ص ٤٦.

<sup>(</sup>۹۸) « البيان المغرب » ج ١ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٩٩) « الاتعاظ » ج ١ ص ١٣٩، « الكامل » ج ٧ ص ٣٥٢، « البيان المغرب » ج ١ ص ٩٩). « البيان المغرب » ج ١ ص ٩٥٢.

<sup>(</sup>۱۰۰) « الاتعاظ » ج ۱ ص ۱۶۶، « الخطط » ج ۱ ص ۳۵۲، « البيان المغرب » ج ۱ م ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>١٠١) المراجع المذكورة.

ولم يدخل المعز مصر إلا وقد كثرت الأسئلة حول نسبه، وشك الكثيرون في دعواه بأنه ينتسب إلى البيت العلوى(١٠٢).

فيا أن دخل مصر إلا وأمر بزيادة «حى على خير العمل » في الأذان « وأمر بالكتاب على المشائخ في سائر مدينة مصر : « خير الناس بعد رسول الله أمير المؤمنين على بن أبي طالب » وأثبت اسم المعز لدين الله واسم ابنه عبد الله الأمير » (١٠٣).

وكان يكتم مذهبه إلا عن خاصته مداراة للشعب الذي تسلط عليه ومداهنة لهم (١٠٤).

وإلا فكان يعتقد نفس المعتقدات التي كان يعتقدها آباؤه وتوارثوها من الخطابية والمباركية المندمجة في الاسماعيلية، كما يدعى بأنه أفضل من جميع من سبقه من الائمة الإسماعيلية وحتى على بن أبي طالب ورسول الله صلوات الله وسلامه عليه \_ عياذا بالله \_ كما ذكر القاضي الإسماعيلي النعمان عنه أنه سمعه يوماً يقول:

« لو وجدت عشرة على ما أحب، لبلغت بهم ما أريد.

فقلت : أفلم يعلم أمير المؤمنين (عليه السلام) أن ذلك لم يكمل لرسول الله ( عليه ) ولا لوصيه على ( عليه السلام ) ولا وجداه ؟

فقال: هو كـذلك، ولكنى رجـوت أن أبلغ من ذلك مـالم يبلغاه وأجـد-مـالم يجداه، لأن الله عـزّ وجل بحمـده قـد مكننى وجمـع عنـدى من الـدنيـا والآخرة ما لم يجمعه لمن تقدم من سلفى »(١٠٥).

<sup>(</sup>١٠٢) وسنفصل القول في ذلك في الباب الثالث عند ذكر نسب الائمة الاسهاعيية.

<sup>(</sup>١٠٣) والاتعاظ ، ج ١ ص ١٨٨، الخطط، ج ١ ص ٣٥٢.

<sup>(</sup>١٠٤) ، الكامل ، لابن الأثير ج ٧ ص ٧٤.

<sup>(</sup>١٠٥) ( المجالس والمسايسرات » الجنوء الشالث ص ١٠٦، ١٠٧ ومثله في الجنوء السرابع ص ١٢٦.

وكان مغالياً في إسهاعيليته المتضمنة للعقائد الخطابية بعينها، وقد جهر بهذه العقائد لخاصته وأصحابه ودعاته وشيعته باحتياط حيث لم يفش بها أمام الآخرين، ولم يستطع أحد من آبائه أن يراعى هذه المراعاة أمام شعبه الرافضين لديانتهم، والمبغضين لمذهبهم، والمعرضين عن عقائدهم ومعتقداتهم، والمحتقرين لأرائهم وأفكارهم، والكارهين لأسسهم وقواعدهم إلى حد تركوا إتيان المساجد تنفرا من أن يسمعوا خطبهم وكلماتهم فرجحوا أن يتركوا المساجد وبدل أن يرتادوها ويستمعوا فيها أقوالهم الفاسدة وآراءهم السيئة وشتائمهم وسبابهم رسول الله وأزواجه أمهات المؤمنين والكفر الصراح والزندقة البواحة كها ذكر المؤرخون(١٠٦١).

هذا وسوف نذكر مقولات المعز ومعتقداته في الباب الرابع عند الحديث عن المعتقدات بالتفصيل نعرض عن إيرادها ههنا تجنبا للتكرار. وإننا سوف نثبت هناك بأن المعز لم يكن يختلف عن آبائه قيد شبر عن معتقداته وعقائده، أللهم إلا في الحزم والإحتياط والمداراة والدهاء، لما لاحظ من ثورات أهل المغرب المتالية ضد آبائه لعدم انقيادهم وخضوعهم مذهبياً مع انقيادهم واستسلامهم سياسياً.

وبناء على ذلك نرى أن كثيراً من الناس خدعوا قديماً وحديثاً بسياسة المعز ومكره وتحفظاته حيث ظنوه مختلفاً عمن ورثهم وخلفهم، حتى الدكتور محمد كامل حسين الذي اعتنى عناية خاصة بدراسته الإسماعيلية لم ينتبه لهذا، ووقع في شراكهم وحبائلهم حيث قال:

« ونحن نعلم أن العقائد الإسهاعيلية لا يمكن بأية حال من الأحوال أن تدرس على أنها عقائد ثابتة لفرقة موحدة، بل هي عقائد تطورت حسب البيئات والأزمان، لكل بيئة عقائدها، وتطورت العقائد في كل بيئة بحرور الزمن، فاختلفت العقائد الإسهاعيلية باختلاف البيئات وتشعبت آراء الإسهاعيلية بحيث أصبح من الصعب العسير أن نلم بأطراف العقائد

<sup>(</sup>١٠٦) انظر « معالم الايمان » للدباغ و « ترتيب المدارك » للقاضي عياض.

الإسهاعيلية طوال تاريخها، فمن واجبنا إذن أن نطبق منهج التطور التاريخي في دراسة العقائد والفرق بعامة والإسهاعيلية على نحو خاص »(١٠٧).

ثم فرق بين عقائد دور الستر والدور الذي يليه، أي دور الظهور في المغرب، وبين عقائد دور الظهور في مصر وغيرها من البلاد الشرقية الأخرى، الذي يبدأ بالمعزمع أننا بعد تمعننا وتعمقنا في العقائد الإسهاعيلية لم نجد أي فرق فيها في جميع الأدوار من حيث الأسس والأصول والقواعد والمبادىء، اللهم إلا التعارض والتناقض الذي هو من لوازم الإختلاق والإختراع والإيجاد والاصطناع، وأيضاً عدم التطبيق، والتكاسر والتخاذل عن العمل بها والخضوع لها ومخالفتها في الواقع والعمل.

وسيلاحظ القارىء صدق ما قلناه في باب العقائد حيث لم نسرد عقيـدة واحدة إلا من كتب الإسماعيلية أنفسهم من أولهم إلى آخرهم.

وخير دليل على ذلك ما ظهر أيضاً في أيام الحاكم بأمر الله من تأليهه، والعقائد الإسماعيلية الخطابية الأخرى جهاراً نتيجة لرسوخها وتمكنها في قلوب الإسماعيلية وأذهانهم، والحاكم لم يظهر إلا في بيئة مصرية، كما أنه من المتأخرين، وكذلك آغاخانية اليوم فإنها معتنقة بنفس العقائد التي توارثها آباؤهم من قبل.

والجدير بالذكر أن المعز المهالي والمداهن أيضاً لم يقصر عن بثّ سمومه في الشعب المصري والشعوب الأخرى التي تسلط عليها وإكراههم وإجبارهم على اعتناق عقائده ومعتقداته غلظة وعنوة، ولكنه لم يتمكن من ذلك لم يمهله أجله، وخير شاهد على هذا ما أورده قاضى قضاته والداعية الإسهاعيلى الكبير النعمان الذي جاء به من المغرب إلى مصر معه، في كتابه:

« وذكرت له ( المعز ) (عليه السلام) يوماً شيئاً : بلغنا عن المهدى بالله صلوات الله عليه : أن رافعاً رفع إلى نصيحة \_ فيها زعم \_ فيها أن العامة

<sup>(</sup>١٠٧) انظر « سيرة الاستاذ جوذر » ص ١٧ .

لوطولبوا بمذاهبهم وأجرى الحكم بها عليهم في تركهم توريث ذوى الأرحام، وردّهم كثيراً من ذلك، في قول كثير منهم إلى بيت المال، لكان في ذلك توفير للمال من حيث لا ينكرونه ولا يدفعونه، وأن المهدى صلوات الله عليه أنكر ذلك من قوله واستشاط غضباً عليه، وأمر بطلبه، وقال: ما أراه أراد هذا بما قال إلا الطعن علينا وأن نحكم بخلاف ما أنزل الله تعالى، وإنما أقامنا الله جل ذكره لنقيم دينه لعباده لا أن نتكثر من دنياهم بما يأتي من غير حلّه!

فقال المعز لدين الله: صدق المهدى ( ويَشَرّ الله وجهه ورفع درجته! لا والله ما نحكم في عباد الله إلا بما نزله الله أحبوا ذلك أم كرهوا، رضوا أو سخطوا. ولا ندعهم أن يخالفوا حكم الله لأن الله تعبدنا بذلك، وما نقموا علينا إلا ذلك. ولو تركناهم وانتحالهم واختيارهم كما تركهم المتغلبون الذين لم يكن قصدهم إلا نيل دنياهم فلم يلتفتوا إلى شيء من إقامة الدين، وتركوا الأئمة مختلفين فيه، لأحبونا وسلموا لنا كما سلموا لأولئك ولكن أبى الله عز وجل لنا ذلك بما افترضه علينا من إقامة دينه وتقويم عباده على نهجه ومنعهم من الحكم وإظهار العمل بخلافه »(١٠٨).

وقد ذكر الحافظ ابن كثير أن أبا بكر النابلسي « الزاهد العابد الورع الناسك التقى أحضر بين يدي المعرّ فقال له : بلغنى عنك أنك قلت لو أن معى عشرة أسهم لرميت الروم بتسعة ورميت المصريين بسهم، فقال ما قلت هذا، فظن أنه رجع عن قوله فقال : كيف قلت ؟ قال : قلت ينبغى أن نرميك بتسعة ثم نرميهم بالعاشر. قال : ولم ؟ قال : لأنكم غيرتم دين الأمة وقتلتم الصالحين واطفأتم نور الإلهية، وادعيتم ما ليس لكم فأمر باشهاره في أول يوم ثم ضرب في اليوم الثاني بالسياط ضرباً شديداً مبرحاً ثم أمر بسلخه في اليوم الثالث، فجيء بيه ودى فجعل يسلخه وهو يقرأ القرآن قال اليهودي : فأخذتني رقة عليه، فلم بلغت تلقاء قلبه طعنته بالسكين فات

<sup>(</sup>١٠٨) « المجالس والمسايرات » للقاضي النعمان المغربي المتوفى ٣٦٣، الجزء الثالث ص ٩٧.

رحمه الله. فكان يقال له الشهيد وإليه ينسب بنو الشهيد من أهـل نابلس إلي اليوم، ولم تزل فيهم بقايا خير »(١٠٩).

كما ذكر المؤرخون أنه أراد ادعاء النبوة لنفسه ولكنه خاف من رعيته في المغرب فتراجع وأذن مؤذنه فوق صومعة جامع القروان: أشهد أن معدا رسول الله فارتج البلد لذلك(١١٠).

هذا وكاد أن يخرج البلاد الشرقية من يده بما فيها من مصر عند ما اختلف مع القرامطة، وترفع وتكبر عليهم، فأخذوا منه بلدة بلدة حتى حصروه في القاهرة فتنازل من عليائمه « وأرضى القرمطية بمال وخدعهم »(١١١).

وإقرّ بالأتاوةِ السنوية للقرامطة.

ثم نقل إمامة الإسماعيلية وخلافتهم إلى ابنه الثالث نزار الملقب بالعـزيز بالله .

### العزيز بالله نسزار

وخلف من بعده ابنه الثالث بعد تميم وعبد الله سنة خمس وستين وثلاثهائة، وكان مولده بالمهدية من القيروان ببلاد المغرب سنة أربع وأربعين أو سنة اثنتين وأربعين وثاراً المائة (١١٢).

<sup>(</sup>١٠٩) ﴿ البداية والنهاية ﴾ ج ١١ ص ٢٨٤ ط بيروت.

<sup>(</sup>۱۱۰) أنظر ( البيان المغرب ) ج ١ ص ٢٨٢ .

<sup>(</sup>١١١) ﴿ النجوم الزاهرة ﴾ لأبي المحاسن ج ٤ ص ٧٥.

ومات سنة ستّ وثمانين وثلاثمائه بمدينة بلبيس (۱۱۳). وذكر الإمام الذهبي « وفي أيامه أظهر سبّ الصحابة جهاراً ». وبمثل ذلك نقل ابن عذارى عن ابن سعدون(۱۱٤).

وكان قد استوزر في أيامه اليهود والنصارى، وسلّطهم على رقاب المسلمين فوقع منهم الأذى البالغ في حقهم (١١٥) فأنكر الناس عليه ذلك حتى أن امرأة كتبت إليه:

« بالذى أعز اليهود بمنشا، والنصارى بابن نسطورس، وأذل المسلمين بك إن لانظرت في أمرى «(١١٦).

وكان متسريا جــارية روميــة نصرانية من طــائفة ملكيــة، وكان لهــا نفوذ عظيم في الدولة(١١٧٠).

كان منها بنته ستّ الملك، والتي كانت تكبر أخاها الحاكم بخمسة عشر عاماً، واختلف المؤرخون في أمّ الحاكم ولده فقال قائل منهم : إنها كانت هي النصر انية أو الأخرى غيرها.

والجدير بالذكر أنه ولد للعزيز قبل الحاكم ولد ومنحه ولاية العهد ولكنه توفى في حياته »(١١٨).

واتهمه عبد الجبار القاضي وغيره بأنه أذن للناس بيع الخمور وإقامة دور

<sup>(</sup>١١٣) أيضاً المصادر المذكورة.

<sup>(</sup>١١٤) انظر « البيان المغرب » ص ٢٨٥ .

<sup>(</sup>۱۱۵) انظر « تاریخ ابن ایاس » ج ۱ ص ۱۹۰ .

<sup>(</sup>۱۱۲) انظر « الكامل » لأبن الاثير ج ۷ ص ۱۷۲، و « النجوم الزاهــرة » لابن تغرى الــبردى ص ۱۱۲، « ســير أعلام النبــلاء » ج ۱۵ ص ۱۲۸، « المنتــظم » لابن الجــوزى ج ۷ ص ۱۹۰، « تاريخ ابن اياس » الجزء الأول القسم الأول ص ۱۹۲.

<sup>(</sup>١١٧) وسير البيئة المقدسة ، نقلا عن و الحاكم بأمر الله ، لمحمد عبد الله عنان ص ٨٧.

<sup>(</sup>١١٨) انظر « نهاية الأرب ، الجزء الخاص بالاسهاعيلية نقلا عن ( الحاكم بأمر الله ، ص ٨٨.

الـزوان والقوادين ونكـاح الـذكـران وغير ذلـك من القبـائـح. والله إعلم. (١١٩).

## أبو على المنصور الحاكم بأمر الله

وخلفه بعده ابنه الوحيد أبو على المنصور البالغ من العمر الحاديـة عشرة سنة، الذي ذكره الذهبي بقوله :

« الإسماعيلي الزنديق المدعى الربوبية »(١٢٠).

فلقد سلك مسلك آبائه من القتل والفتك بالناس، وبالنهب والسلب، وزاد عليهم بأنه أظهر ما كانوا يخفونه، وتجاهر بما كانوا يكتمونه من العقائد والمعتقدات والآراء والأفكار ممالاة للرعية ومداراة بهم، وأذاق الشعب المصرى الأمرين، وأذلهم، واحتقرهم، وصغرهم، وأهانهم، وأقام فيهم مذابح، وقتلهم، وشردهم ولم يفعل أحد مثل ما فعل بهم هذا الإمام الإسماعيلى السادس في أيام الظهور.

فأمر بسبّ الصحابة وعلى رأسهم أبو بكر الصديق وعمر الفاروق وأمهات المؤمنين، وخاصة الصديقة بنت الصديق رضوان الله عليهم أجمعين، ولم يكتف بذلك، بل أمر بكتابة الشتائم على هؤلاء الأكارم على عاريب المساجد ومنار الجوامع « وكتب على المساجد والجوامع سبّ أبى بكر وعمر وعثمان وعائشة وطلحة والزبير ومعاوية وعمرو بن العاص رضى الله عنهم في سنة خمس وتسعين وثلاثهائة »(١٢١).

<sup>(</sup>١١٩) انظر ﴿ تثبيت دلائل النبوة ﴾ ج ٢ ص ٦١٢.

<sup>(</sup>١٢٠) ﴿ سير أعلام النبلاء ﴾ ج ١٥ ص ١٧٣.

<sup>(</sup>۱۲۱) و النجسوم النزاهسرة » ج ٤ ص ١٧٦، و البيان المغسرب » ج ١ ص ٢٨٦، و البيان المغسرب » ج ١ ص ٢٨٦، و الكامل ، لإبن الأثير ج ٧ ص ٣٠٥، و تاريخ ابن اياس ، الجنوء الأول القسم الأول ص ٢٠٠٠.

وكتب الإمام الذهبى: « وكان شيطاناً مريداً، جباراً، عنيداً، كثير التلون، سفاكاً للدماء، خبيث النحلة، عظيم المكر . . . كان فرعون زمانه، يخترع كل وقت أحكاماً يلزم الرعية بها، أمر بسبّ الصحابه رضى الله عنهم وبكتابة ذلك على أبواب المساجد والشوارع وأمر عماله بالسبّ »(١٢٢).

ولقد أقرّ بذلك المقريزى المتعاطف مع هؤلاء، والمدافع عنهم كثيراً في مواضع من كتبه، والذي يسميهم الأئمة الفاطميين الخلفاء . . أقرّ بذلك، وزاد :

« وكتب على أبواب المساجد وعلى الجوامع بمصر وعلى أبواب الحوانيت والحجر والمقابر سبّ السلف ولعنهم، وأكره الناس على نقش ذلك وكتابته بالأصباغ في سائر المواضع »(١٢٣).

وبلغ بغضه إلى حد أنه منع من أكـل الملوحية المحببة لمعـاويـة بن أبى سفيان، والباقلة المسماة بالجرجير المنسوبة إلى عائشة رضى الله عنها »(١٢٤).

ومنع الناس عن صلاة التراويح « فاجتمع الناس بالجامع العتيق وصلى بهم إمام جميع رمضان فأخذه وقتله، ولم يصل أحد التراويح بعد ذلك إلى عشر سنوات »(١٢٥).

وقتل الخلائق صبرا وأحرقهم بالنار بداية من برجو ان الدي جعله أبوه وصيه ومدبر دولته، والحسن بن عهار أمين الدولة، ومؤدبه أبي سعيد تميم الفارقي، ونهاية إلى أبناء النعهان بن محمد المغربي قاضي القضاة الأول

<sup>(</sup>١٢٢) وسير أعلام النبلاء ، ج ١٥ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>١٢٣) « الخطط » للمقريزي ج ٢ ص ٢٨٦ ، ومثل ذلك في « اتعاظ الحنفاء بأخبار الاثمة الفاطمين الخلفاء » ج ٢ ص ٥٤ ط المجلس الاعلى للشنون الاسلامية ، القاهرة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>١٢٤) « اتعاظ الحنفاء » ج ٢ ص ٥٣.

<sup>(</sup>١٢٥) ۾ الکـامل ۽ لابن الاڻـير ج ٧ ص ٣٠٥ ۾ النجوم الـزاهرة ۽ ج ٤ ص ١٧٧. ۾ تــاريخ ابن اياس ۽ ج ١ ص ٢٠١ ۾ اتعاظ الحنفاء ۽ ج ٢ ص ٨٦.

للإسهاعيلية، الحسين، وعبد العزيز، وإلى الوزراء والأمراء والقضاة إلى أنه يبلغ عدد ضحاياه ثمانية عشر ألف شخص من مختلف الطبقات (١٢٦٠).

وقد ذكر المؤرخون أنه كثيراً ما كان يأمر بقطع الألسنة والأيدى قبل القتل كها كان يأمر باحراق الجثث بعد القتل، وقد جاوز ظلمه ووحشيته وقسوته جميع الحدود والأعراف إلى أنه كان يتلذذ بسفك الدماء وقتل الأبرياء، ولا اخال أن حاكماً في التاريخ وسلطاناً في العالم قاربه أوضاهاه في الظلم والعنجهية، ولقد ذكر المقريزى أنه « أمر سنة خمس وتسعين وثلاثمائة جماعة من الأحداث أن يتقافزوا من موضع عال في القصر، ورسم لكل منهم بصلة فحضر جماعة وتقافزوا فهات منهم نحو ثلاثين إنساناً من أجل سقوطهم خارجاً عن الماء على صخر هناك، ووضع لمن قفز ماله »(١٢٧).

### كها نقل عن ابن سعيد ما نصه:

« وقتل الحاكم ركابياً له بحربة في يده على باب جامع عمرو بن العاص وشق بطنه بيده ، وعم بالقتل بين وزير وكتب وقاض وطبيب وشاعر ونحوى ومغن ومختار وصاحب سبتر وحمامي وطباخ وابن عم وصاحب حرب وصاحب خبر ويهودي ونصراني ، وقطع حتى أيدى الجوارى في قصره ، وكان في مدته القتل والغيلة حتى على الوزراء ، وأعيان الدولة يخرج عليهم من يقتلهم ويجرحهم ، وخطفت العهائم جهاراً بالنهار ، وكان لعبيد الشراء في مدته مصائب وخطوب في الناس ، وكان المقتول ربما جر في الأسواق ، فأوقع ذلك فتنة عظيمة . . . . وواصل الحاكم في ركوبه الوقوف على المعروف بابن الأرزق الشواء ومحادثته بدار فرح ، وخلع عليه وأجازه . وفي يوم استدعى الحاكم أحد الركابية الدردان المصطنعة ليحضر إلى حانوت ابن الأزرق الشواء ، فوقفه بين اثنين ورماه برمح ، ثم أضجعه ، واستدعى سكيناً فذبحه بيده ، ثم استدعى ماء فغسل بيده ، ثم استدعى ماء فغسل

<sup>(</sup>١٢٦) سيرة البيئة المقدسة و نقلا عن ، الحاكم بأمر الله و لمحمد عبد الله عنان ، ص ١١٧.

يده بأشنان ثم ركب، وحمل المقتول إلى الشرطة فأقام ثم دفن بالصحراء »(١٢٨).

وفي سنة اربعهائة أمر بعهارة دار العلم وفرشها، ونقل إليها الكتب العظيمة وأسكنها من شيوخ السنة شيخين يعرف أحدهما بأبي بكر الأنطاكي، خلع عليها وقربها، ورسم لهما بحضور مجلسة وملازمته وجمع الفقهاء والمحدثين إليها . . . . ثم بدا له بعد ذلك فقتل الفقيه أبا بكر الانطاكي والشيخ الآخر وخلقا كثيراً آخر من أهل السنة، لا لأمر يقتضى ذلك، وفعل ذلك كله في يوم واحد، ومنع من جميع ما كان فعله، وعاد إلى ما كان عليه أولا من قتل الفقهاء والعلماء وأزيد »(١٢٩).

« ومن شنائعه أنه كان له عبد أسود طويل عريض، يمشى في ركابه، يقال له « مسعود » فإن وجد أحدا من السوقة غش في بضاعته، أمر ذلك العبد مسعود بأن يفعل به الفاحشة العظمى، وهى اللواط، فيفعل به على دكانه والناس ينظرون إليه، حتى يفرغ من ذلك، والحاكم واقف على رأسه »(١٣٠).

وأمر مرة باستباحة مصر وإحراقها وقتل الرجال وسبى النساء، وقد ذكر هذه الواقعة كثير من المؤرخين ونحن نثبتها عن أبي المحاسن نقلا عن ابن الصابىء:

- «كان الحاكم يواصل الركوب ليلا ونهاراً، ويتصدى له الناس على طبقاتهم، وفيقف عليهم ويسمع منهم، فمن أراد قضاء حاجته قضاها في وقته، ومن منعه سقطت المراجعة في أمره، وكان المصريون موتورين منه،

<sup>(</sup>۱۲۷) ، الاتعاظ ، للمقريزي ج ٢ ص ٥٥.

<sup>(</sup>۱۲۸) « اتعاظ الحنفاء » للمقريزي ج ٢ ص ١٢٠، ١٢١.

<sup>(</sup>۱۲۹) « النجوم الزاهرة » لأبي المحاسن ص ۲۲۲، ۲۲۳، « سير أعـلام النبـلاء » ج ١٥ ص ١٧٥، ١٧٦ « العبر » ج ٣ ص ١٠٥، ١٠٦.

<sup>(</sup>١٣٠) و تاريخ ابن اياس ، ج ١ ص ٢٠١، و سير اعلام النبلاء ، ج ١٥ ص ١٧٦.

فكانوا يدسون إليه الرقاع المختومة بالدعاء عليه والسب له ولأسلافه، والـوقوع فيـه وفي حـرمـه، حتى انتهى فعلهم إلى أن عملوا تمثــال أمــرأة من قراطيس بخف وازار، ونصبوها في بعض الطرق وتركوا في يـدها رقعـة كأنها ظلامة، فتقدم الحاكم وأخذها من يدها، فلما فتحها رأى في أولها ما استعظمة، فقال : انظروا هـذه المرأة من هي ؟ فقيـل له : إنها معمـولة من قراطيس، فعلم أنهم قد سخروا منه وكان في الرقعة كل قبيح، فعاد من وقته إلى القاهرة، ونزل في قصره واستدعى القواد والعرفاء، وأمرهم بالمسير إلى مصر وضربها بالنار ونهبها، وقتل من ظفروا به من أهلها، فتوجه إليها العبيد والروم والمغاربة وجميع العساكر. وعلم أهل مصر بذلك فاجتمعوا وقاتلوا عن نفوسهم، وأوقعوا النار في أطراف البلد، فاستمرت الحرب بين العبيد والعامة والرعية ثلاثة أيام، والحاكم يسركب في كل يسوم إلى القرافة، ويطلع إلى الحبل ويشاهد النار ويسمع الصياح ويسأل عن ذلك، فيقال له: العبيد يحرقون مصر وينهبونها، فيظهر التوجع، ويقول : لعنهم الله ! من أمرهم بهذا، فلما كان اليـوم الرابع اجتمع الأشراف والشيـوخ إلى الجوامـع ورفعوا المصاحف وضجوا بالبكاء وابتهلوا إلى الله تعـالى بالـدعاء، فـرحمهم الأتراك ورقوا لهم وانحازوا إليهم وقاتلوا معهم، وكان أكثرهم مخالطاً لهم ومداخلا ومصاهرا، وانفرد العبيد وصار القتال معهم، وعظمت القصة وزادت الفتنة، واستظهرت كتامة والأتراك عليهم، وراسلوا الحاكم، وقالـوا: نحن عبيد ومماليك وهذا البلد بلدك وفيه حرمنا وأموالنا وأولادنا وعقارنا، وما عَلَمْنَا أَنْ أَهُلُهُ جَنُوا جَنَايَةً تَقْتَضَى سُوءَ الْمُقَابِلَةُ، وتَدْعُو إِلَى مثل هذه المعاملة ! فان كان هناك باطن لا نعرفه فأخبرنا به، وانتظرنا حتى نخرج بعيالنا وأموالنا منه، وإن كان ما عليه هؤلاء العبيـد مخالفًا لرأيـك فأطلقنـا في معاملتهم بمـا يعامل به المفسدون والمخالفون. فأجابهم بأنه ما أراد ذلك، ولعن الفاعل لـه والأمر به، وقيال: أنتم على الصواب في الذب عن المصريبين، وقد أذنت لكم في نصرتهم، والإيقاع بمن تعرض لهم. وأرسل إلى العبيد سرا يقول: كونوا على أمركم، وحمل إليهم سلاحاً قواهم به. وكان غرضه في هذا أن يطرح بعضهم على بعض، وينتقم من فريق بفريق، وعلم القـوم بما يفعـل،

فراسلته كتامة والأتراك : قد عرفنا غرضك، وهذا هلاك هذه البلدة وأهلها وهلاكنا معهم، وما يجوز أن نسلم نفوسنا والمسلمين لفتك الحريم وذهاب المهـج. ولئن لم تكفهم لنحرقن القـاهرة، ونستنفــرن العرب وغــيرهم ؟ فَلُمَّا سمع الرسالة. وكانوا قد استظهر واعلى العبيد، ركب حماره ووقف بين الصفين وأوما للعبيد بالإنصراف فانصرفوا، واستدعى كتامة والأترك ووجوه المصريين، واعتذر إليهم، وحلف أنه بريء مما فعله العبيد وكذب في يمينه، فقبلوا الأرض بين يبديه وشكروه، وسألموه الامان لأهبل مصري فكتب لهم، وقرىء الأمان على المنابر، وسكنت الفتنة وفتح الناس أسبواقهم وراجعوا معايشهم. واجترق من مصر مقدار ثلثها، ونهب نصفها، وتتبع المصريون من أخذ أزواجهم وبناتهم وأخواتهم، وابتاعوهن من العبيلد بعد أن فضحوهن، وقتل بعضهن نفوسهن خوفًا من العار. واستغباث قوم من العلويين الأشراف إلى الحاكم، وذكروا أن بعض بناتهم في أيدى العبيد على أسوأ حال، وسألوه أن يستخلصهن، فقال الحاكم: انظروا ما يطالبونكم به عنهن الطلقه لكم، فقال له بعضهم : أراك الله في أهلك وولدك مثل ما رأينا في أهلنا وأولادنا، فقد أطرحت الديانة والمروءة بأن رضيت لبنات عمَّك بمثل هذه الفضيحة، ولم يلحقك منهن امتعاض ولا غيرة. فحلم عنه الحاكم وقال له : أنت أيها الشريف محرج ونحن حقيقون باحتمالك وإلا غضبنا عليك وزاد الأمر على الناس فيما يفجؤهم به حالا بعد حال من كل ما تنخرق به العادات وتفسد الطاعات »(۱۳۱).

وزاد عليه الذهبي :

« ولما أمر بحريق مصر واستباحها بعث حادمه ليشاهـ الحال فلما رجع قال : كيف رأيت ؟

<sup>(</sup>۱۳۱) « النجوم الزاهرة » ج ٤ ص ۱۸۰ إلى ۱۸۳ ، « تاريخ ابن اياس » ج ١ ص ٢٠٨ وما بعد، « الكامل » لابن الاثير ج ٧ ص ٣٠٥ « البداية والنهاية » ج ١٢ ص ٩.

قال: لو استباحها طاغية الروم ما زاد على ما رأيت(١٣٢) فضرب عنقه »(١٣٣).

هذا وانني لأرى بأنه لم يذهب هذا المذهب، ولم يرتكب هذه المظالم إلا لغرض معين وهدف مقصود، وهو التمهيد والتوطئة لإظهار ما كان يريده من مذهبه المتوارث وعقائده الموروثة القديمة التي أراد إظهارها أبو الخطاب والمبارك والقداحيون وجده المهدى الإسهاعيلي وآباؤه من بعدهم ولكنهم لم يتمكنوا لمخالفة الأوساط التي كانوا يعيشونها، والشعوب التي سلطوا عليها وقهروها، فأراد من البداية اذلال الشعب المصري وتوهين قواهم لكى لا يقفوا في سبيل دعوته، ويتنكروا عليه مذهبه وديانته كما فعل به أسلافهم والأخرون ضد آبائه وأجداده.

وعلى ذلك لما رأى أنه قضى على غيرتهم وحميتهم وقد قصرت بهم همتهم

<sup>(</sup>۱۳۲) ولا أدرى كيف يستبيح بعض المؤرخين لأنفسهم أن يسبرروا طغيان هذا الإمام الإسهاعيلي وغدره ودمويته، ويخترعوا لها المعاذير، وخاصة المصريين منهم بعد هذه الشنائع والفظائع، وبعد هذا التنكيل والتذليل والجرائم البشعة والعظائم الفظيعة الشنيعة ؟

وكيف يفتخر المؤرخون المصريون على سلطان هؤلاء وملكهم ؟ وكيف يعــدون دورهم من أمثل الادوار وأفضلها بمصر ومن فيها ؟

وكيف يجوز لهم أن يطلبوا بمصرية هؤلاء الطغام وإسلامية هؤلاء الأشرار ولم ير التاريخ وجهاً أسود لمصر وللبلدان الإسلامية من وجمه هؤلاء القتلة المردة والتساريخ عملي ذلك خبر شهيد.

وإنني لا أرى منصفا أنصفهم وأعدل القول من المؤرخين المصريين الجدد غير البحائة الاستاذ محمد عبد الله عنان، فقد أدى للعمل حقه، وأظهر تعمقه وتبحره وانصافه في كتابه ( الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية ) وإلاّ فأكثر الكتاب الدين كتبوا في هذا المجال لم يكتبوا إلا لمعاذير اختلقوها، وتعاليل اخترعوها من عند أنفسيهم بدون دليل وبرهان.

ولا أدرى لماذا؟

والله يعلم وهو بكل شيء عليم.

<sup>(</sup>١٣٣) ، سير أعلام النبلاء ، ج ١٥ ص ١٧٧.

أن يقفوا في سبيل طغيانه وقسوته ودمويته ووحشيته إلى أن انتهك أعراضهم، وسلب أموالهم وأراق دماءهم، وقتل أبناءهم، سبى ذراريهم ونساءهم وأذاقهم كل أنواع الخسف والظلم والضيم والإحتقار والإهانة أيقن أنه آن الأوان لإظهار ماكتم طويلاً، وإعلان ما يخفى دهرا، والجهر بمذهبه وديانته، فأطلق العنان لدعاته أن يعلنوا على الملأ في المساجد والجوامع وفي المحاريب وعلى المنابر أنه هو الرب والإله.

وقد ذكر هذا كله المؤرخون، ونحن ننقل عن أبي المحاسن نقلا عن ابن الصابيء أنه قال:

«ثم عن له أن يدّعى الربوبية، وقرّب رجلا يعرف بالأخرم ساعده على ذلك، وضم إليه طائفة بسطهم للأفعال الخارجة عن الديانة، فلما كان في بعض الأيام خرج الأخرم من القاهرة راكباً في خمسين رجلاً من أصحابه، وقصد مصر ودخل الجامع راكباً دابته، ومعه أصحابه على دوابهم وقاضي القضاة ابن أبى العوام جالس فيه ينظر في الحكم، فنهبوا الناس وسلبوهم ثيابهم وسلموا للقاضي رقعة فيها فتوى، وقد صدرت باسم الحاكم الرحمن الرحيم.

فلما قرأها القاضي رفع صوته منكرا، واسترجع وثار الناس بالاخرم وقتلوا أصحابه وهرب هو. وشاع الحديث في دعواه الربوبية، وتقرب إليه جماعة من الجهال، فكانوا إذا لقوه قالوا: السلام عليك يا واحديا أحديا محيى يا عميت، وصار له دعاة يدعون أوباش الناس، ومن سخف عقله إلى اعتقاد ذلك، فهال إليه حلق كثير طمعاً في الدنيا والتقرب إليه. وكان اليهودي والنصراني إذا لقيه يقول: إلهى قد رغبت في شريعتى الأولى، فيقول الحاكم: إفعل ما بدا لك، فيرتد عن الإسلام. وزاد هذا الأمر بالناس «١٣٤).

<sup>(</sup>١٣٤) « النجوم الزاهرة » لأبي المحاسن ج ٤ ص ١٨٣.

ونقل عن شمس الدين في تاريخه (مرآة الزمان) أنه قال: رأيت في بعض التواريخ بمصر أن رجلاً يعرف بالدرزى قدم مصر. وكان من الباطنية القائلين بالتناسخ، فاجتمع بالحاكم وساعده على ادعاء الربوبية وصنف له كتاباً ذكر فيه أن روح آدم (عليه السلام) انتقلت إلى على بن أبي طالب، وأن روح على انتقلت إلى أبي الحاكم، ثم انتقلت إلى الحاكم. فنفق على الحاكم وقربه وفوض الأمور إليه، وبلغ منه أعلى المراتب، بحيث أن الوزراء والقواد والعلماء كانوا يقفون على بابه ولا ينقضى لهم شغل إلا على يده. وكان قصد الحاكم الإنقياد إلى الدرزى المذكور فيطيعونه، فأظهر الدرزى الكتاب الذي فعله وقرأه بجامع القاهرة، فثار الناس عليه وقصدوا قتله، فهرب منهم، وأنكر الحاكم أمره خوفاً من الرعية، وبعث إليه في السر مالا، وقال: أخرج وأنكر الحاكم أمره خوفاً من الرعية، وبعث إليه في السر مالا، وقال: أخرج إلى الشام وانشر الدعوة في الجبال، فإن أهلها سريعو الإنقياد. فخرج إلى الشام، واستهالهم إلى الحاكم وأعطاهم المال، وقرر في نفوسهم الدرزى التناسخ، وأباح لهم شرب الخمر والزناء، وأخد مال من خالفهم في التناسخ، وأباحة دمه، وأقامه عندهم يبيح لهم المحظورات إلى أن انتهى »(١٣٥).

وقد ذكر ابن خلكان :

« إن الحاكم كان جالسا في مجلسه العام وهو حفل بأعيان دولته، فقرأ بعض الحاضرين ( فلا وربّك لا يؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً ممّا قضيت ويسلمّوا تسليماً ) والقارىء في أثناء ذلك كله يشير إلى الحاكم. فلما فرغ من القراءة قرأ شخص يعرف بابن المشجّر ( والمشجّر بضم الميم وفتح الشين المعجمة والجيم المشدّدة وبعدها راء مهملة ) وكان ابن المشجّر رجلًا صالحاً فقرأ : ( يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له

<sup>(</sup>١٣٥) أيضاً ص ١٨٤، ومثله في « تاريخ ابن اياس » ج ١ ص ٢٠٧، « البداية والنهاية » ج ١ ص ١٠١، « اتعاظ الحنفاء » ج ١٢ ص ١٨١، « اتعاظ الحنفاء » ج ٢ ص ١٨١.

وإن يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منه، ضعف الطالب والمطلوب، ما قدروا الله حق قدره إن الله لقوي عزيز). فلما انتهت قراءته تغير وجه الحاكم، ثم أمر لابن المشجر المذكور بمائة دينار، ولم يطلق للآخر شيئاً. ثم أن بعض أصحاب ابن المشجر، قال له: أنت تعرف خلق الحاكم وكثرة استحالاته وما تأمن أن يحقد عليك (وأنه لا يؤاخذك في هذا الوقت) ثم يؤاخذك بعدها فالمصلحة عندى أن تغيب عنه، فتجهّز ابن المشجّر إلى الحج وركب في البحر وغرق، فرآه صاحبه في النوم فسأله عن حاله فقال: ما قصر الرّبان معنا، أرسى بنا على باب الجنة »(١٣٦١).

ولقد ذكر ابن عذارى المراكشي عن ابن سعدون بعض العقائد التي أظهرها.

«ثم ولى بعده (أي العزيز) الحاكم، فأظهر مذهبهم، فكان مما أحدث أنه بنى دارا، وجعل لها أبواباً وطباقاً، وجعل فيها قيوداً وأغلالاً، وسهاها جهنم، فمن جنى جناية عنده، قال: «أدخلوه جهنم» وأمر أن يكتب في الشوارع والجوامع بسب الصحابة - رضى الله عنهم - أجمعين. ثم أرسل داعياً إلى مكة، فلما طلع المنبر، وذكر ما ذكر، اقتحم عليه بنو هذيل، فقطع قطعة وكسر المنبر، وفنى حتى لم يجتمع من شيء. ثم أرسل رجلا خراسانياً من بنى عمّه، فضرب الحجر الأسود بدبوس، فقتل من حينه، وأخذه الناس قطعة قطعة، وأحرق بالنار. وأرسل - لعنه الله - إلى مدينة الرسول - على من ينبش القبر المعظم، فسمع الناس صائحاً يقول: « القبر ينبش » ففتشه الناس، فوجدوه وأصحابه فقتلوهم، ثم أنه أدعى الربوبية من دون الله، وجعل داعياً يدعو الناس إلى عبادته، وسهاه المهدى، فكتب داعيه الكتاب، وكان اسمه حزة، وذلك في سنة ٢١٤، وقرىء المبطلين علوا كبيراً ! - « الحمد لمولاى الحاكم وحده ! باسمك اللهم الحاكم بالحق ! » ثم

<sup>(</sup>١٣٦) ﴿ وفيات الأعيان ﴾ لابن خلكان ص ٢٩٥ ط دار صادر بيروت بتحقيق الدكتور احسان عباس.

تمادى، فقال: «توكلت على إلاهى أمير المؤمنين ـ جل ذكره! وبه نستعين في جميع الأمور!» ثم طول في الكتاب بالتخليط: فمرة يجعله أمير المؤمنين، ومرة يجعله الإله، وقال فيه: « وأمرنى باسقاط ما لا يلزمكم اعتقاده من الأديان الماضية، والشرائع الدارسة » وذكر أشياء يطول ذكرها. وكانت له راية حمراء تحت قصره، فاجتمع إليه خلق نحو خمسة عشر ألف رجل فيها قيل »(١٣٧).

هذا ولقد صرح البحاثة المؤرخ المصري الأستاد محمد عبد الله عنان أن الحاكم كان وراء هذه الحركة الإلحادية والدعوة إلى ألوهيته وربوبيته، وكان يشجع الدعاة ويشد ازرهم ويمدهم بالمال والنصح ويسهر على حمايتهم من الكافة، وكان يشرف على توجيه الدعوة ويشترك في تنظيمها وتغذيتها بطريقة فعلية (١٣٨).

وقبل ذلك نقل المقريزي عن ابن أبي طي مثل هذا :

« وكان له سعى في إظهار كلمته، فبعث دعاته إلى خراسان وأقام فيها مذهب الشيعة واستجاب له عالم عظيم، فبعث إلى البلاد بالأموال في استمالة الرجال إلى ما يريد.

وكان أبو عبد الله أبو شتكين النجارى المدرزى أول رجل تكلم بدعوته، وأمر برفع ماجاء به الشرع، وسيّر مذهبه إلى بلاد الشام والساحل، ولهم مذهب في كتمان السرّ لا يطلعون عليه من ليس منهم. وكان الدرزى يبيح البنات والأمهات والأخوات. فقام الناس عليه بمصر وقتلوه فقتل الحاكم به سبعين رجلًا. وأنفذ الدرزى إلى الحجر الأسود برجل ضربه وكسره

وادعى الربوبية. وقدم رجل يقال لـه يحيى اللباد، ويعرف بالـزورني الاخرم، فساعده على ذلك، ونشط جماعة على الخروج عن الشريعة.

<sup>(</sup>۱۳۷) « البيان المغرب » ج ١ ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>١٣٨) انظر « الحاكم بأمر الله » لمحمد عبد الله عنان ص ٣٠٦ ط مكتبة الخانجي ــ القاهرة.

وركب يوماً من القاهرة في خمسين رجلاً من أصحابه إلى مصر، ودخل الجامع بدابته، وأصحابه كذلك، فسلم إلى القاضى رقعة فيها: باسم الحاكم الرحمن الرحيم، فأنكر القاضي ذلك، وثار الناس بهم وقتلوهم، وشاع هذا في الناس فلعنوه. ويقال إنه خرج يوماً وعليه قباء اطلس وفي وسطه سيف، فخلع القباء وقال: هذا الظاهر قد خلعته، ثم جرد السيف وقال: هذا الباطن قد سللته.

قال: وفي السنة التي أشاع فيها الحاكم أنه يريد أن ينزل في أول رمضان إلى الجامع ومعه الطعام، فمن أبى الأكل قتله، وكان دعاته إذا ركب يقولون: السلام عليك يا واحد يا أحد ـ ويغلون فيه الغلو المفرط. وادعى أنه حصل له كتاب الجفر «(١٣٩).

وقتىل في شوال سنة إحدى عشرة وأربعهائة شر قتله دبّرته اخته ست الملك (١٤١) وكانت عمره يوم ذاك ستا وثلاثين سنة في جبل المقطم . (١٤١).

وقيل: إنه قتل لتطاوله على المعتقدات الإسلامية، وتظاهره بالكفريات، وادعائه ما رسم له مؤسسو الإسماعيلية وبناتها لأنه قبض على شخص وعنده قطعة من جلد رأس الحاكم وقطعة من الفوطة التي كانت عليه، وأقر بأنه قتل الحاكم في جملة أربعة أنفس تفرقوا في البلاد.

فقيل له: لم قتلته ؟

فقال : غيرة لِلَّه وللإسلام<sup>(١٤٢)</sup>.

<sup>(</sup>١٣٩) « اتعاط الحنفاء » ج ٢ ص ١١٧ ، ١١٨ .

<sup>(</sup>۱٤٠) « الكامل » لابن الاثير ج ٧ ص ١٠٥ » « البداية والنهاية » ج ١٢ ص ١٠ « الخطط » للمقريزى ج ٢ ص ١٠٥ » ( اتعاظ الحنفاء » للمقريزى ج ٢ ص ١١٧ » تاريخ ابن خلدون » ج ٤ ص ٢٦١ » اخبار الدول » للقرمان ص ١٩٢ ط مكتبة المتنبى القاهرة » أيضاً « سير اعلم النبلاء » للذهبى ج ١٥ ص ١٨٣ » « وفيات الاعيان » ج ٢ ص ٢٩٧ ، « وفيات الاعيان » ج ٢ ص ٢٩٧ ، ٢٩٧ ، ٢٩٧ .

<sup>(</sup>١٤١) انظر « المراجع المذكورة ».

<sup>(</sup>۱٤۲) انظر « الخطط » للمقريزي ج ۲ ص ۲۹۱.

بعد أن جعل ولاية عهده والزعامة الإسهاعيلية وإمامتهم في عبد الرحيم بن الياس بن المهدى، أحد أبناء عمومته(١٤٣).

وحرم أبنه الوحيد عليا الملقب بالظاهر.

قتل الحاكم ولم يعثر على جثته .

### الظاهر بن الحاكم

قامت أحت الحاكم ستّ الملك بأمور البلاد، وعزلت عبد الرحيم بن الياس من ولاية العهد، وأقامت ابنه البالغ من العمر ست عشرة سنة عليًا مقامه، ولقبته بالظاهر وبويع له بالخلافة يوم عيد النحر سنة إحدى عشرة واربعهائة وعمره ست عشرة سنة (١٤٤٠).

وكان يشرب الخمسر ورخص فيمه للناس وفي سماع الغني وشرب الفقاع . . . . . فأقبل الناس على اللهو(١٤٥).

وأيضاً سنة ثماني عشرة شرب الظاهر الخمر وتـرخص فيه للنـاس والغني واللهو فأقبل الناس على اللهو(١٤٦).

وبلغ المجـون في عصره إلى حـد اضـطر المقـريــزى المتعــاطف مــع الإسهاعيلية إلى أن يقول :

<sup>(</sup>۱٤٣) انظر « الخطط » للمقريزي ج ٢ ص ٢٨٨، « الاتعاظ » ج ٢ ص ١٠١، ١٠١. « النجوم الزاهرة » ج ٤ ص ١٩٣.

<sup>(</sup>١٤٤) انظر « الخطط للمقريزي » ج ١ ص ٤ ٧٣٥ « الاتعاظ » للمقريزي ج ٢ ص ١٢٤ و مثل ذلك في « وفيات الاعيان » لابن خلكان ص ٤٦٣، ٤٦٤ و « النجوم الزاهرة » ج ٤ ص ٢٤٧ ، « البداية والنهاية » لابن كثير ج ١٦ ص ١٠ « الكامل » لابن الاثير ج ٧ ص ٣٠٥ .

<sup>(</sup>١٤٥) ﴿ الخطط ، للمقريزي ج ١ ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>١٤٦) « الاتعاظ » للمقريزي ج ٢ ص ١٢٩.

« ولخمس بقين من محرم كان ثالث فصح النصارى، فاجتمع بقنطرة المقس من النصارى والمسلمين في الخيام المنصوبة وغيرها خلق كثير طول نهارهم في لهو وتهتك قبيح، واختلط الرجال بالنساء وهم يعاقرون الخمر، حتى حملت النساء في قفاف الحمالين من شدة السكر، فكان المنكر شديداً في هذا اليوم.

وركب الظاهر في موكب إلى المقس بعهامة شرب مفوطة بسواد، وثـوب دبيقى مدير بسواد، فدار هناك طويلًا وعاد »(١٤٧).

وذكر ابن عـذارى المراكثي عن ابن سعدون أنه «كان مشتغلاً في الشرب، منهمكا فيه، يلبس لباس النساء، حتى يظنه الناس إذا مشى معهن امرأة »(١٤٨).

وذكر النويري مثل ذلك انهاكه في الملذات وانغماسه فيها(١٤٩).

وكان وحشياً مثل آبائه، ولقد ذكر المؤرخون أن القحط بلغ ذراه في عهده ومات الخلق جوعاً في مصر والشام، وقد كثرت الفتن والقلاقل والنهب والسرقة والسلب لأجل ذاك، وأيام ماكان الناس يموتون جوعاً كان الظاهر يخرج في موكبه بالرقاصين والمغنين، ولقد صور المقريزي هذا القحط وعدم مبالاته به والناس، بقوله:

« واشتد الغلاء والقحط بمصر، فبيع الخبز السميد رطلين بدرهم، والحملة الدقيق بأربعة دنانير وثلثين، والتليس القمح بثلاثة دنانير، واللحم أربع أواق بدرهم وعظم الموت سيها في الفقراء، وبلغ بالناس الجهد حتى أن جزارا طرح عظها لكلب فطرد رجل الكلب وأحد العظم منه وابتلعه نيئاً، وأكل المساكين الصهاليخ من القنبيط واقتاتوا باليسير من كسب الرز وكسب

<sup>(</sup>١٤٧) « الاتعاظ » للمقريزي ج ٢ ص ١٣٧.

<sup>(</sup>١٤٨) ﴿ البيان المغرب ، ج ١ ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>١٤٩) انظر ( نهاية الارب ) الجزء الخاص بأحبار القرامطة.

السمسم، وغلت عامة الحبوب، وغلا الماء لتعذر علف الدواب وعدم من يستقى عليها، وبيعت راوية الجمل بثلاثة دراهم، ورواية البغل بدرهمين واشتدت المسغبة، وقدم الخبر بشدة الموت بدمشق، فهات من أهلها ألوف.

وفي نصفه ركب الظاهر وشق مدينة مصر، وخلفه المقودون والمصطنعة، وبين يديه الرقاصون، فاستغاث الناس بضجة واحدة: الجوع يا أمير المؤمنين، الجوع، لم يصنع بنا هكذا أبوك ولا جدك، فالله الله في أمرنا. فارتجت البلد بالضجيج حتى نزل إلى قصر العزيز على البحر، فحضر أبو عبد الله محمد بن جيش بن الصمصامة الكتامي وقد أختل عقله وحاله، فوقف تحت القصر وشتمه أقبح شتم، وبالغ فيها شتم به، فضربه الرقاصون حتى سقط، وجروه برجله وسحبوه إلى السجن بالشرطة، فضربه متوليها ثلاثين درة واعتقله »(١٥٠).

ونقل عن ابن الرقيق أنه قال:

« وكان بمصر من الغلاء والشدة وعدم الاقوات مالم ير مثله من زمن بعيد، بلغ الخبز، إذا وجد، رطلاه بدرهم، واللحم أربع أواق بدرهم، والرمانة الواحدة بدينار، وكان الناس في كل ناحية يصيحون بالجوع حتى يموتوا، ويكون مع الرجل جملة من الدنانير فيطلب من يشبعه خبزاً فلا يجده، هذا مع الموت الذريع والوباء الفظيع، وورد كتاب بعض ثقات التجار يصف أنه أحصى من مات ممن عرف وكفن ودفن من آخر شهر رمضان إلى بعض ذي القعدة فكانوا مائة ألف وسبعين ألف نفس. وأما الغريب ومن لا يعرف ومن يلقى في النيل ولا يجد من يقبره فأكثر من هذه العدة أضعافاً لا يحصى »(١٥٥١).

وكان مع هذا المجون والفسوق وعدم المبالاة بها للشعب يرى رأى آبائه

<sup>(</sup>١٥٠) « الاتعاظ » ج ٢ ص ١٦٤، ١٦٥.

<sup>(</sup>١٥١) أيضاً ص ١٦٤، ١٦٥.

في العصبية المذهبية إلى أن ذكر المقريزي في حوادث سنة ست عشرة وأربعائة :

« فيها أمر الظاهر بنفى من وجد من الفقهاء المالكية وغيرهم. وأمر الدعاة أن يحفظوا الناس كتاب « دعائم الإسلام » وكتاب الوزير يعقوب بن كلس في الفقه على مذهب آل البيت وفرض الظاهر لمن يحفظ ذلك مالا. وجلس الدعاة بالجامع للمناظرة »(١٥٢).

ومات سنة سبع وعشرين وأربعائة «عن استسقاء طال به من نيف وعشرين سنة، وكانت مدته خمس عشرة سنة وتسعة أشهر وسبعة عشر يوماً . . . . . . . . وهو مشغول بملاذه ونزهه وسماع المغنى « وأمور الدولة بيد عمته أولا، ثم وزيره ثانياً وأخيراً »(١٥٣).

وذكر في خططه : « وكان مشغوفاً باللهو، فتأنق الناس في أيامة بمصر، واتخذوا المغنيات والرقاصات، وبلغوا من ذلك مبلغاً عظيماً »(١٥٤).

مات عن ولد له معدّ المكنى بـأبى تميم الملقب بالمستنصر، وعمـره يومئـذ سبع سنين. وكان عمره يوم وفاته اثنتين وثلاثين سنة إلّا أياماً.

## المستنصر أبو تميم معد بن الظاهر

وولى أبو تميم معد المتلقب بالمستنصر سنة سبع وعشرين وعمره يـومئذ سبع سنين وأمـه أم ولد كـانت أمة سـوداء لتاجـر يهودي يقـال له أبـو سعد سهل بن هارون التسترى، فابتاعها منـه الظاهـر واستولـدها المستنصر، فلما افضت الخلافة إليه استندت أمه أبا سعد ورقته درجة عليا(١٥٥٠).

<sup>(</sup>١٥٢) أيضاً ص ١٧٥.

<sup>(</sup>١٥٣) ﴿ اتعاظ الحنفاء ﴾ ج ٢ ص ١٨٢ ، ١٨٣ .

<sup>(</sup>١٥٤) ( الخطط ) ج ١ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>١٥٥) والخطط المقريزي ص ٣٥٥.

وقضى الامام الاسماعيلى الثامن في دور الظهور كل حياته محجوراً عليه ليس له أمر ولا كلمة(١٥١).

وقاسي محناً عظيمة(١٥٧).

وكان مستهتراً بالعقائد الإسلامية والمعتقدات الدينية » وكان من عادته من كل سنة أن يركب على النجب مع النساء والحشم إلى جب عميرة وهو موضع نزهة. فيخرج إليه بهيئة أنه خارج إلى الحج على سبيل الهزء والمجانة ومعه الخمر في الروايا عوضاً عن الماء يسقيه الناس، كما يفعل بالماء في طريق مكة »(١٥٨).

«أو كأنه ماء زمزم »(١٥٩).

وزاد المقريزى :

« وقيد أنشد الشريف أبو الحسين على بن الحسين بن حيـدرة العقيـلى المستنصر في ذلك صبيحة يوم عرفة.

قم ف انحسر السراح يسوم النحسر بالماء ولا تسضح ضحى إلا بسهباء وادرك حجيم الندامي قبل نفسرهم إلى منى، فصفّهم مع كمل هيفاء وعدج على مكة السروحاء مبتكراً فطف بها حول ركن العود والناء (١٦٠)

وقد ذكر ابن عذارى عن ابن سعودن أنه أرسل من كتب السب في أستار الكعبة في ليلة ظلماء فأصبح الناس فوجدوه فضج المسلمون لذلك، وأكثروا البكاء لسب الصحابة رضى الله عنهم (١٦١).

<sup>(</sup>١٥٦) أنظر « النجوم الزاهرة » ج ٥ ص ٢٣ .

<sup>(</sup>۱۵۷) « تاریخ ابن ایاس » ج ۱ ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>۱۰۸) انظر « النجوم الزاهرة » ج ٥ ص ١٧ ، ١٨ .

<sup>(</sup>١٥٩) و الاتعاظ ، ج ٢ ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>١٦٠) أيضاً.

<sup>(</sup>۱۶۱) « البيان المغرب » ج ۱ ص ۲۸۷ .

وقال الامام الذهبي:

« وكان سبّ الصحابة فاشيا في أيامه والسنة غريبة مكتـومة حتى أنهم منعوا الحافظ ابن اسحاق الحبال من رواية الحديث وهددوه فامتنع »(١٦٢).

فسلط الله عليه الغلاء والقحط إلى حـد تجاوز الـوصف. وقـد ذكـره المؤرخون بتفاصيله، ونـورد ههنا مـا ذكره مؤرخ مصر أبـو المحاسن ومثله في ( الاتعاظ ) و ( تاريخ ابن اياس ) وغيرها، فيقول أبو المحاسن :

هذا والغلاء بمصر يتزايد، حتى أنه جلا من مصر خلق كثير لما حصل بها من الغلاء الزائد عن الحد، والجوع الذي لم يعهد مثله في الدنيا، فانه مات أكثر أهل مصر، وأكل بعضهم بعضاً. وظهرواً على بعض الطباخين أنه ذبح عدة من الصبيان والنساء وأكل لحومهم وباعها بعد أن طبخها، وأكلت الدواب بأسرها، فلم يبق لصاحب مصر ـ أعنى المستنصر ـ سوى ثلاثة افراس بعد أن كانت عشرة آلاف ما بين فرس وجمل ودابة. وبيع الكلب بخمسة دنانير والسنور بثلاثة دنانير، ونزل الوزير أبو المكارم وزير المستنصر على باب القصر عن بغلته وليس معه إلا غلام واحد، فجاء ثلاثة وأخذوا البلغة منه، ولم يقدر الغلام على منعهم لضعفه من الجوع فذبحوها وأكلوها، فأحذوا وصلبوا، فأصبح الناس فلم يروا إلاّ عظامهم، أكل الناس في تلك الليلة لحومهم. ودخل رجل الحهام فقال له الحهامى: من تريد أن يخدمك سعد الدولة أو عز الدولة أو فخر الدولة ؟ فقال له الرجل: أتهزأ بى ؟ فقال : لا والله، أنظر اليهم، فنظر فاذا أعيان الدولة ورؤساؤها صاروا يخدمون الناس في الحهام لكونهم باعوا جميع موجودهم في الغلاء واحتاجوا إلى الخدمة.

وأعظم من هذا أن المستنصر الخليفة صاحب الترجمة بـاع جميع مـوجوده

<sup>(</sup>١٦٢) «سير اعلام النبلاء ، للذهبي ج ١٥ ص ١٩٦ ..

وجميع ماكان في قصره حتى أخرج ثياباً كانت في القصر من زمن الطائع الخليفة العباسي، لما نهب بهاء الدولة دار الخليفة في احدى وثيانين وثلثمائة، وأشياء آخر أخذت في نوبة البساسيرى، وكانت هذه الثياب التي لخلفاء بنى العباس عند خلفاء مصر يحتفظون بها لبغضهم لبنى العباس، فكانت هذه الثياب عندهم بمصر بسبب المعيرة لبنى العباس.

فلها ضاق الامر على المستنصر أخرجها وباعها بأبخس ثمن لشدة الحاجة. وأخرج المستنصر أيضاً طستا وابريقاً بلوراً يسع الابريق رطلين ماء، والطست أربعة أرطال، وأظنه بالبغدادي، فبيعا باثني عشر درهما فلوساً، ثم باع المستنصر من هذا البلور ثهانين ألف قطعة.

وأما ما باع من الجواهر واليواقيت والخسروان فشيء لا يحصى. وأحصى من الثياب التي بيعت في هذا الغلاء من قصر الخليفة ألف ثبوب، وعشرون ألف درع، وعشرون ألف سيف محلى، وباع المستنصر حتى ثياب جواريه وتخوت المهود، وكان الجند يأخذون ذلك باقل ثمن، وباع رجل دارا بالقاهرة كان اشتراها قبل ذلك بتسعائة دينار بعشرين رطل دقيق. وبيعت البيضة بدينار، والإردب القمح بمائة دينار في الأول. ثم عدم وجود القمح أصلا. وكان السودان يقفون في الازقة يخطفون النساء بالكلاليب ويشرحون أصلا. وكان السودان بالكلاليب وقطعوا من عجزها قطعة، وقعدوا ياكلونها فعلقها السودان بالكلاليب وقطعوا من عجزها قطعة، وقعدوا ياكلونها وغفلوا عنها، فخرجت من الدار واستغاثت، فجاء الوالي وكبس الدار فأخرج منها ألوفا من القتلي، وقتل السودان، واحتاج المستنصر في هذا الغلاء حتى أنه أرسل فأخذ قناديل الفضة والستور من مشهد ابراهيم الخليل (عليه السلام).

وخرجت امرأة من القاهرة في هذا الغلاء ومعها مد جوهر، فقالت : من يأخذ هذا ويعطيني عوضه دقيقاً أو قمحاً، فلم يلتفت إليها أحد، فألقته في الطريق وقالت : هذا ما ينفعني وقت حاجتي فلا حاجة لي به بعد اليـوم، فلم يلتفت إليه أحد وهو مبدد في الطريق »(١٦٣).

وزاد المقريزي :

« وآل أمر الخليفة المستنصر إلى أن صار يجلس على نخ أو حصير، وتعطلت دواوينه وذهب وقاره، وخرج نساء قصوره ناشرات شعورهن يصحن: الجوع الجوع، وهن يردن المسير إلى العراق، فتساقطن عند المصلى بظاهر باب النصر من القاهرة، ومتن جوعاً، جاء الوزير يـوماً على بغلة فاكلها العامة، فامر بهم فشنقوا، فاجتمع الناس على المشنوقين وأكلوهم. وعدم المستنصر القوت جملة حتى كانت الشريفة بنت صاحب السبيل تبعث إليه كل يوم بقعب من فتيت من جملة ماكان لها من الـبر والصدقات في سنى هذا الغلاء، حتى انفقت مالها كله، وكان يجل عن الاحصاء، في سبيل البر، فلم يكن للمستنصر قوت سوى ماكانت تبعث به اليه، وهو مرة واحدة في فلم يكن للمستنصر قوت سوى ماكانت تبعث به اليه، وهو مرة واحدة في اليوم لا يجد غيره، وبعث بأولاده إلى الاطراف لعدم القوت، فسير الأمير اليوم لا يحد غيره، وبعث بأولاده إلى الاطراف لعدم القوت، فسير الأمير عبد الله إلى عكا فنزل عند أمير الجيوش، وأرسل الأمير أبا على معه وبعث الأمير أبا القاسم والد الحافظ إلى عسقلان، سيره أولاً إلى دمياط، ولم يـترك عنده سوى ابنه أبي القاسم أحد » . (١٦٤).

ونزحت أم المستنصر وبناته إلى بغداد خوفاً من أن يمتن جوعاً «(١٦٥). ويقولون : إنه مات في هذا الغلاء والقحط أكثر أهل الاقليم (١٦٦). وثلث أهل مصر عند ابن اياس (١٦٧).

أو النصف(١٦٨).

<sup>(</sup>١٦٣) « النجوم الراهرة » ج ٥ ص ١٥، ١٦، ١٧ « تاريخ ابن اياس » ج ١ ص ٢١٦ مابعد « الاتعاظ » ج ٢ ص ٢٧٦ ومابعد .

<sup>(</sup>١٦٤) انظر « الاتعاظ » ج ٢ ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>١٦٥) ﴿ النجوم الزاهرة ﴾ ج ٥ ص ٢ .

<sup>(</sup>١٦٦) ، الاتعاظ ، ج ٢ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>١٦٧) انظر : « تاريخ ابن اياس » ج ١ ص ٢١٨.

<sup>(</sup>١٦٨) المرجع السابق أيضاً.

هذا وفي أيامه قطعت الدعوة الاسهاعيلية من المغرب، وكذلك من مكة والمدينة والبلاد الأخرى الكثيرة، وأقيم فيها الدعوة للخليفة العباسي ببغداد. ومات سنة سبع وثهانين وأربعهائة بعد أن ترك الأولاد الأربعة أكبرهم نزار، واصغرهم أحمد.

# أبو القاسم أحمد بن المستنصر المتلقب بالمستعلى

لما مات المستنصر بادر الأفضل قام الوزير أفضل شاهنشاه، وأجلس ابنه الاصغر أحمد على عرش البلاد ولقبه بالمستعلى، وأحضر إليه نزارا وعبد لله واسماعيل أولاد المستنصر، فلما حضر وا وشهدوا أخهم أحمد وكان أصغرهم، قد جلس على تخت الخلافة أنفوا من ذلك. فأمرهم الأفضل بتقبيل الأرض وقال لهم: تقدموا وقبلوا الأرض لله تعالى ولمولانا المستعلى بالله وبايعوه، فهو الذي نص عليه الامام المستنصر، قبل وفاته، للخلافة بعده، فامتنعوا من ذلك، وقال كل منهم: إن والده وعده بالخلافة، وقال نزار: أن قطعت ما بايعت من هو أصغر سنا مني، وخط والدي عندي بأني ولي عهده وأنا أحضره، وخرج مسرعاً ليحضر الخط، فمضى من حيث لا يشعر به أحد وتوجه في خفية إلى الاسكندرية. فلما أبطأ أرسل الافضل من يستعجله بالحضور، فلم يوجد، وفتش عليه في القصر فلم يوقف له على خبر ولا عرف كيف توجه فاضطرب الافضل لذلك وانزعج انزعاجاً شديداً.

وقوم يذكرون أن المستنصر كان قد أجلس ابنه أبا المنصور نزاراً، لأنه أكبر أولاده، وجعل إليه ولاية العهد من بعده، فلما قربت وفاته أراد أن يأخذ له البيعة على رجال الدولة، فتقاعد له الأفضل ودافع حتى مات، وذلك أنه كانت بينه وبين نزار مباينة وكان في نفس كل منهما مباينة من الأخر لأمور، منها أن نزارا خرج ذات يوم من بعض أماكن القصر فوجد الأفضل قد دخل

أبواب القصر وهو راكب، فصاح به: « انزل يا ارمني يا نجس » فحقدها الأفضل عليه وظهرت كراهة أحدهما للآخر »(١٦٩).

وكان عمره آنذاك عشرين سنة.

وفي أيامه انقسمت الاسماعيلية إلى قسمين: اتباع أحيه الأكبر وعلى رأسهم الحسن بن صباح وغيره، والمستعلية الذين تبعوه واعترفوا بامامته وزعامته (١٧٠).

وحارب الأفضل نزارا ومن يواليه وقبض على افتكين ونزار، وأرسلهما إلى المستعلى فقتل المستعلى افتكين بيده وبنى على أخيه نزار حائطاً، وهمو تحته إلى الآن(١٧١)

وقال المقريزي

« وفي أيامه اختلت دولتهم وضعف أمرهم، وانقطعت من أكثر مدن الشام دعوتهم وانقسمت البلاد الشامية بين الأتراك الواصلين من العراق وبين الفرنج، فإنهم، خذلهم الله، دخلوا بلاد الشام، ونزلوا على انطاكية في ذي القعدة سنة تسعين واربعائة وتسلموها في سادس عشر رجب سنة احدى وتسعين، وأخذوا معرة النعمان في سنة اثنتين وتسعين، وأخذوا الرملة ثم بيت المقدس في شعبان، ثم استولوا على كثير من بلاد الساحل، فملكوا قيسارية في سنة أربع وتسعين وأربعائة » بعد ما ملكوا عدة بلاد.

وفي أيامه أيضاً افترقت الاسماعيلية فصاروا فرقتين : نزارية ، تعتقد امامة نزار وتطعن في امامة المستعلى ، وترى أن ولمد نزار هم الائمة من بعده يتوارثونها بالنص والفرقة المستعلوية ، ويسرون صحة امامة المستعلى ومن قام

<sup>(</sup>١٦٩) « اتعاظ الحنفاء » ج ٣ ص ١١، ١١ « النجوم الزاهرة » ج ٥ ص ١٤٢ « تاريخ ابن اياس » ج ١ ص ٢٢٠ ومابعد « الكامل » لابن الاثير ج ٨ ص ١٧٣.

<sup>(</sup>١٧٠) وسوف نفصل القول في هذا الباب الأخير « الاسهاعيلية : زعهاؤها وفرقها ».

<sup>(</sup>١٧١) ﴿ النَّجُومُ الزَّاهِرَةُ ﴾ ج ٥ ص ١٤٤.

بعده من الخلفاء بمصر. وبسبب ذلك حدثت فتن وقتـل الافضل فيما يقال وقتل الآمر، كما يأتي ذكره إن شاء الله تعالى.

ولم يكن للمستعلى سيرة فتذكر، فان الافضل كان يدبر أمر الدولة تـدبير سلطنة وملك لا تدبير وزارة »(١٧٢).

وأقيام المسيحيون مذابح في المسلمين بالقيدس فذبحوا خلقاً وأسروا خلقاً، وسبوا الذرارى والنساء وقال الشعراء في هذه الوقعة قصائد كثيرة، منها ما نقله أبو المحاسن:

واحل الكفر بالإسلام ضيها فحق ضائع وحمى مباح وكم من مسلم امسى سليباً وكم من مسجد جعلوه ديراً دم الخنزير فيه لهم خلوق أمور لو تأملهن طفل اتسبى المسلمات بكل ثغر أما لله والإسلام حق فقل لذوى البصائر حيث كانوا

يطول عليه للدين النحيب وسيف قاطع ودم صبيب ومسلمة لها حرم سليب على محرابه نصب الصليب وتحريق المصاحف فيه طيب لطفل في عوارضه المشيب وعيش المسلبين اذا يطيب يدافع عنه شبان وشيب أجيبوا الله ويحكم اجيبوا (١٧٢)

ومات المستعلى سنة خمس وتسعين وأربعهائة وعمره سبع وعشرون سنة، وخلف من الأولاد ثلاثة أبو على المنصور، جعفر وعبد الصمد، وقيل : مات مسموماً، وقيل : بل قتل سراً (١٧٤)

<sup>(</sup>۱۷۲) و الاتعاظ ۽ ج ٣ ص ٢٧، ومثل ذلك في النجوم و النجوم الزاهرة ۽ ج ٥ ص ١٤٥. (١٧٣) أيضاً ص ١٥١، ١٥٢.

<sup>(</sup>١٧٤) انظر « الاتعاظ » ج ٣ ص ٢٧ ، ٢٨ « سير اعلام النبلاء » ج ١٥ ص ١٩٧٠.

#### وقال أبو المحاسن :

« إنه (أي المستعلى)كان مع تقاعده عن الجهاد وتهاونه في أخذ البلاد متغالباً في الرفض والتشيع، كان يقع منه الأمور الشنيعة في مأتم عاشوراء، ويبالغ في النوح والمأتم ويأمر الناس بلبس المسوح وغلق الحوانيت واللطم والبكاء زيادة عما كان يفعله آباؤه، مع أن الجميع رافضة، ولكن التفاوت نوع آخر »(١٧٥)

### أبو على المنصور المتلقب بالآمر

ولى بعد المستعلى امامة الاسهاعيلية وزعامتها أبو على المنصور يوم مات أبوه سنة خس وتسعين واربعهائه، وهو طفل، له من العمر خس سنين وأشهر وأيام، في يوم الثلاثاء سابع عشر صفر سنة خس وتسعين وأربعهائة احضره الافضل بن أمير الجيوش وبايع له ونصبه مكان ابيه ونعته بالأمر باحكام الله وركب الافضل فرساً وجعل في السرج شيئاً واركبه عليه لينمو شخص الأمر وصار ظهره في حجر الافضل »(١٧١).

وكان متظاهراً بالمكر واللهو الجبروت(١٧٧).

ونقل أبو المحاسن عن الذهبي أنه قال :

كان رافضياً كآبائه فاسقاً، ظالماً، جباراً، متظاهراً بالمنكر واللهوذا كبر وجبروت (۱۷۸).

<sup>(</sup>١٧٥) و النجوم الزاهرة ، ج ٥ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>١٧٦) و الخطط ، للمقريزي ج ٢ ص ٢٩٠ .

<sup>(</sup>۱۷۷) و وفيات الاعيان ۽ ج ٥ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>۱۷۸) و النجوم الزاهرة ۽ ج ٥ ص ١٧٠.

وقال ابن ایاس بترجمته :

« وكان صغير السن، طائش العقل، تجاهر بالمنكرات، واشتغل بسماع الزمور، وشرب الخمور، وأنشأ له قصراً بالروضة، على شاطىء النيل، وسمّاه: الهودج، وأنشأ حوله بستاناً، وسماه: المختار، وصار ينزل إلى ذلك القصر، واشتغل به عن أحوال المملكة، وصار الناس مثل الغنم بلا راع، فعند ذلك اضطربت أحوال مصر »(١٧٩).

وبذلك قــال المقريزي أيضاً :

« وكان جريئاً على سفك الدماء وارتكاب المحظورات واستحسان القبائح »(١٨٠) وقال الذهبي في سيره : كان خبيث المعتقد، سفاكاً للدماء، متمرداً، سفاحاً، جباراً، فاحشاً، فاسقاً، صادر الخلق(١٨١).

وقتـل سنة أربع وعشرين وخمسهائـة، قتله النـزاريـون عـلى الجسر إلى الجزيرة(١٨٢).

وقال المقريزي :\_

« وكان الأمر كثير الفرج محبا للهو، فركب في يوم الثلاثاء الرابع من ذي القعدة يريد أن يجيء إلى الهودج الذي بناه بجزيرة مصر لمحبوبته البدرية، ومن العادة في الركوب أن يشاع في ارباب الخدم بالموكب جهة قصد الخليفة حتى لا يتفرقوا عنه، فعلم النزارية اين يقصد فجاءوا إلى الجزيرة المذكورة ودخلوا فرناً قبالة الطالع من الجسر إلى البرّ، ودفعوا إلى الفرّان دراهم ليعمل لهم فطيراً بسمن وعسل، فبينها هم في أكله وإذا بالخليفة الأمر قد عبر من

<sup>(</sup>۱۷۹) « تاریخ ابن ایاس » ج ۱ ص ۲۲۱.

<sup>(</sup>١٨٠) و الخطط ، للمقريزي ج ٢ ص ٢٩١.

<sup>(</sup>١٨١) وسير اعلام النبلاء ، للذهبي ج ١٥ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>۱۸۲) « النجوم الزاهرة » ج ٥ ص ١٧٦ « الكامل « لابن الاثير ج ٨ ص ٣٣٢ « سير اعلام النبلاء » ج ١٥ ص ١٩٩ .

كرسى الجسر بمصر وجاز عليه وقد تفرق عنه الركابية ومن يصونه بسبب ضيق الجسر. فلما طلع من الجسر يريد العبور إلى الجزيرة وثبوا عليه وثبة رجل واحد وضربوه بالسكاكين، وواحد منهم صار خلفه على كفل الدابة وضربه عدة ضربات. فادركهم الناس وقتلوهم، وكانوا تسعة، وحمل الأمر في عشارى إلى اللؤلؤة، وكانت أيام النيل، فهات من يومه، وحمل من اللؤلؤة وهو ميت إلى القصر.

وكان عمره يوم قتل أربعاً وثلاثين سنة وتسعة أشهر واثنين وعشرين يوماً، ومدة خلافته تسع وعشرون سنة وثهانية أشهر وخسة عشر يوماً »(١٨٣). بدون أن يترك خلفاً له وبدون عقب على قبول أكثر المؤرخين مثل ابن الاثير(١٨٤) وابي المحاسن(١٨٥) وابن خلكان(١٨٦) والذهبي (١٨٧) وابن أياس (١٨٨) وغيرهم.

وترك ولدا ولكن قتله عبد المجيد المتولى بعده على رأى البعض . (١٨٩).

ولكن الاسماعيلية السطيبة أو البهرة أو المستعلية ينكرون هذا، ويقولون : إنه ولد له ولد وسماه الطيب وكنّاه بأبى القاسم وجعل الامامة فيه وأخبر بذلك السيدة حرة الملكة الصليحية ملكة اليمن والراعى ذؤيب.

« وعاد الامام (عليه السلام) إلى قصره ودخل القصر متكنا على ابن عمه عبد المجيد بن محمد المستنصر بالله على وأمر عند دخوله القصر باحضار حججه وابوابه والخلصاء من دعاته وأوليائه واصحابه فجدد النص على ولده الامام الطيب ابى القاسم أمير المؤمنين على وأخذ البيعة له بعد أن كان نص

<sup>(</sup>١٨٣) « الاتعاظ » للمقريزي ج ٣ ص ١٣٠، ١٣١.

<sup>(</sup>۱۸٤) ﴿ الكامل ﴾ ج ٨ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>١٨٥) ﴿ النجوم الزاهرة ﴾ ج ٥ ص ٢٣٧ . ..

<sup>(</sup>١٨٦) ﴿ وفيات الاعيان ﴾ ج ٣ ص ٢٣٦، ٢٣٧.

<sup>(</sup>١٨٧) وسير اعلام النبلا ، ج ١٥ ص ٢٠١.

<sup>(</sup>۱۸۸) تاریخ ابن ایاس ، ج ۲ ص ۲۲۶.

<sup>(</sup>١٨٩) انظر ( الاتعاظ ) للمقريزي ج ٣ ص ١٢٨ ، ١٤٦ .

عليه يوم ولادته في السجل الشريف المصدور إلى الحرة الملكة السيدة الطاهرة الرضية الزكية واحدة الزمن. سيدة ملوك اليمن، عمدة الاسلام، خالصة الامام ذخيرة الدين، عدة المؤمنين، كهف المستجيبين، وولية أمير المؤمنين، كافلة أوليائه الميامين السيدة بنت أحمد بن محمد بن القاسم الصليحى، قدس الله روحها، ورزقنا شفاعتها، وأودع ابن عمه عبد المجيد قصره وظاهر ملكه بعد أن أخذ البيعة عليه وتأكيدها أنه حافظ لما في يديه للامام الطيب ابي القاسم أمير المؤمنين، وسلم إليه جميع ما أمر بأن يؤديه اداء الثقة الأمين. واحضر ابن مدين وكان لديه صلوات الله صاحب المنزلة العلية، والقائم بالرتبة العظيمة البابية، الأمين. واستودعه الأمر لولده الامام الطيب ابن القاسم أمير المؤمنين. وأعلم انه مقتول بعده، وأمره أن يستودع صهره أبا على القائم بعده بالرتبة البابية، والخالف له في منزلتها السنية، وأن يكون ذلك الأمر لديه وديعة لولده الامام الطيب على وأن يستر بستره ولا يخالف شريف أمره ه (۱۹۰۷).

ولكنهم لم يستطيعوا إثبات وجوده ولا أين كان مكوثه وقيامه بعدئذ ومتى وأين كان وفاته اللهم إلا الخزعبلات والترهات واللجوء إلى الأدلة التي هى أوهى من بيت العنكبوت وإن أوهى البيوت لبيت العنكبوت لو كانوا يعلمون.

فعلى الأمركان نهاية الامامة الاسهاعيلية عند طائفة لانه لم يتولّ بعده إلا الكفلاء الأربعة، الحافظ عبد المجيد والظافر اسهاعيل بن الحافظ والفائز عيسى بن الظافر والعاضد عبد الله بن الحافظ.

ف ان هؤلاء لا يعدون من الائمة الاسهاعيلية على رأى جميع طوائف الاسهاعيلية ويعد دورهم دور الكفلاء، لا دور الائمة . وعلى ذلك كان آخر الائمة في دور الظهور هو الأمر بن المستعلى، وبه انتهى ذلك الدور ثم بدأ

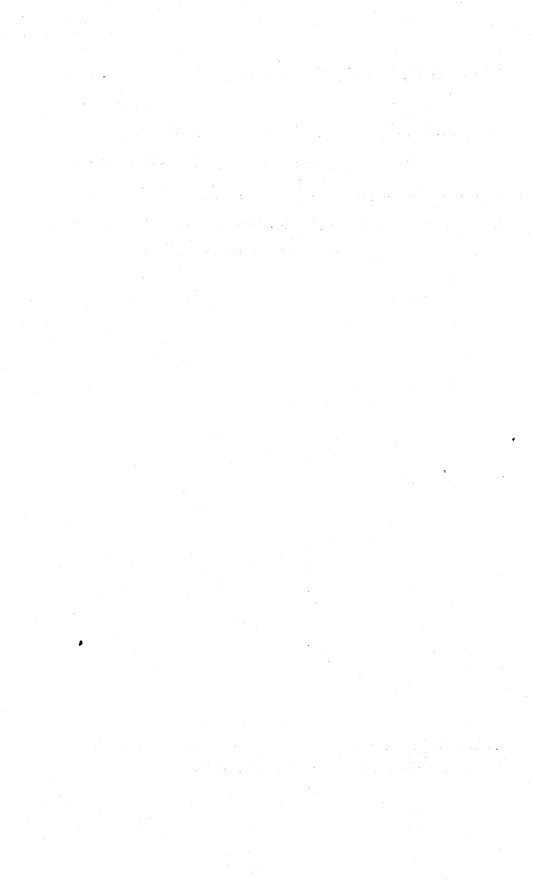
<sup>(</sup>١٩٠) وكتباب الازهار » للداعى نبوح بن حسن الهندى ص ٢٤٣، ٢٤٤ ومثله في و عيبون الاخبار » للداعى ادريس عهاد الدين، السبع السابع ص ٣٤٨، نسخة خطية.

دور السبر مرة ثنانية عند من يعتقد بولد الأمر الطيب ابي القناسم وهؤلاء يسمون الطيبية.

وأما النزارية الطائفة الاسهاعيلية الأخرى فسانهم يعدّون المستنصر آخسر الائمة في دور الظهور ولا يؤمنون بامامة المستعلى ولا الأمر ابنه(١٩١).

وهكذا انتهى دور ظهور الائمة الاسهاعيلية الذي بدأ سنة سبع وتسعين ومائتين يوم تسلط المهدى الاسهاعيلى على المغرب وانتهى سنة أربع وعشرين وخمسهائة يوم قتل الآمر بدون عقب أو عقب مستتر.

<sup>(</sup>١٩١) ولقد نذكر بعض هذه الخلافات في الباب الأخر من هذا الكتاب كها سنذكر التفاصيـل في الجزء الثاني من هذا الكتاب فانه مخصص لذكرها وبيانها، إن شاء الله.



#### الباب الثالث

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### نسب الأئمة الاسماعيليين

لا يمكن لأحد من الباحثين الذين يبحثون في الاسهاعيلية ويكتبون عنها أن يتجنب مسألة النسب للأئمة الاسهاعيلية في دور الكشف والنظهور لما لها من أهمية بالغة، حيث أنها أساس هذا المذهب وهذه الديانة، لأننا كها ذكرنا سابقاً أن عامة الشيعة بجميع طوائفها لا يرون الامامة إلا في أولاد على رضى الله عنه وأعقابه وأنها منحصرة فيهم إلى يوم القيامة.

« فاختصهم بالفضل والكرامة وجعل الحجة والامامة فيهم فلم تزل عليهم تقتصر (١٠).

وكل شخص آخر مها كثرت فضائله، وجلت محاسنه ومناقبه، وعلت حسناته ومآثره ومفاخره لا يستحق الامامة ولا يتأهل لها. وكل من ينتصب أو يتصدى لها أو يدعيها لا يكون إلا مبطلاً ظالماً غاصباً لأنها حق لأسرة مقدسة وبيت مقدس. من بيت على وفاطمة المعنى والمعبر عنها بأهل البيت كما نقلوا عن جعفر بن محمد أنه قال:

<sup>(</sup>١) « الارجوزة المختارة » للقاضي نعمان ص ٣٠ تحقيق اسماعيل قربان ط مونتريال كندا ١٩٧٠ ،

ومن كان خارج هذا البيت وهذه الأسرة لا يلتفت إلى أية صفات يتحلى بها وأية مؤهلات يحملها من العلم، والمروءة، والشجاعة، والتقوى، والطهارة وغيرها من مزايا الشرف وخصال الفضيلة، ولاضير إن عدمت هذه الأوصاف، بعضها أو كلها فيمن ينتسب إلى تلك الأسرة لأنها تنعم عليه بالعصمة، لا بمعنى أن لا يذنب، ولا يقترف الجريمة، بل المقترفات والسيئات لا تكسبه الأثم ولا تحط عليه وزرا، فالمعصوم من يكون محفوظاً، لا عن المعاصي والمآثم والجرائم، بل المحفوظ من الاعتراض في الدنيا والعقاب في الآخرة، فله أن يفعل ما يشاء ويعمل ما يريد. وخاصة عند الاسماعيلية كما صرح بذلك قاضي قضاة الاسماعيلية الأول نعمان بن محمد المغربي في كتابه (كتاب الهمة في آداب اتباع الأئمة) في فصل خاص عنونه بعنوان: ذكر النهى عن انكار أفعال الأئمة:

« أدّبوا أنفسكم أيها المؤمنون، وانهوها عها تنكره من أفعال الأئمة . . . . وسلموا كها أمركم الله تعالى بالتسليم لهم، وأطيعوهم كها افترض الله عليكم طاعتهم، واحذروا خلافهم والاعتراض عليهم »(٢).

وذكر قبل ذلك أيضاً بالتفصيل والتمثيل:

« فالحذر عباد الله الحذر من انكار ما ترونه وتشاهدونه من أمرهم وفعلهم، واغضائهم، وانكارهم وتصرف الأحوال بهم، وعن أمرهم بالسنتكم أو بقلوبكم أو بخواطر أنفسكم، وعليكم ما حملتم، وسلموا لهم ما حملوا تغبطوا وتسعدوا وتسلموا . . . . فمن أنكر هذا على أولياء الله فانما أنكره على الله تعالى لأن أمر الله تعالى في ذلك قد خولف، كما خولف أمر أولياء الله الذين أمرهم من أمره، ونهيهم من نهيه. ومما ينكره من أمور الأئمة من لا دين له يرجع إليه، ولا تمييز له يقتصر عليه، ولا عقل له من ذلك

<sup>(</sup>٢) كتباب الهمة في آداب اتباع الأثمة ص ١٣١ نشر وتحقيق د ـ محمد كامل حسين ط دار الفكر العربي ـ القاهرة.

يردعه لو ذكرناه لطال بنا الشرح، وخرج عن مقدار هذا الكتاب وحده والوصايا فيه والتحذير منه، وقد جاء عن بعض الدعاة إلى الأئمة صلوات الله عليهم قول يعبر عن جميع ذلك ويأتى على جملته، وذلك أن بعض الأولياء من خراسان سأل داعيه الاذن له في المصير إلى بعض الأئمة صلى الله عليهم وسلم فلم يأذن له في ذلك فألح عليه فقال له: ويحك مقامك هاهنا أسلم لك وأعفى. قال: وكيف ذلك ؟

قال: أنت هاهنا على يقين ومعرفة بامامك والأئمة صلى الله عليهم وسلم لما ظهروا لظهور أمر الله لم تقم أمورهم إلا بمعاملة أهل الدنيا بالدنيا وأخشى عليك إن أنت صرت إلى دار الامام أن ترى بعض ذلك فتنكره بلسانك أو بقلبك فتهلك ويحبط عملك، قال: ماكنت بالذي أنكر شيئاً من ذلك ماكان. فألح عليه في الأذن فقال: إن لم يكن في ذلك بد فآخذ عليك العهد كما أخذته أولاً أنك إن رأيت الامام بعينيك يزني ويشرب الخمر ويأتي الفواحش وقد أعاد الله الأئمة من ذلك - أنك لا تنكر ذلك بقلبك ولا بلسانك، ولا يخالجك الشك فيه أنه صواب وحق، قال: نعم فخذ على، فأخذ في ذلك عليه، قال الرجل: فوالله لولا ما كان منه إلى في ذلك لهلكت كما قال، ولكن إذا رأيت أمرا أنكره ذكرت ماكان منه إلى في ذلك لهلكت

وعلى ذلك للنسب أهميت الكبرى في اثبات الامامة وعدمها، وقطع النظر عن المسببات والمتطلبات.

وزيادة على ذلك حينها يكون الامام مهدياً أيضاً أو مدعياً المهدية بالذات تزداد أهمية هذه المسألة أكثر من ذلك بكثير، حيث أن المهدى لا يكون مستنده الأول القطعي، ودليله القاطع البدهى إلا كونه من أهل البيت كها يسردون في ذلك أحاديث كثيرة كثيرة، وقد خصصت لها مؤلفات ومصنفات وكتب ورسائل. وسنذكر نبذة من هذه الروايات في محلها من هذا الباب إن شاء الله.

 <sup>(</sup>٣) «كتاب الهمة » للقاضي النعمان ص ١٣٠، ١٣١. ويأتي تفصيل هذه المسألة في محله إن شاء الله.

فالأرومة هذه هي محك الصدق والكذب، وسنند الاعتبار وعدمه، والفرقان بين الحق والباطل. وبين المحق والمبطل.

وبناء على ذلك نعير الاهتهام الخاص لمسألة النسب. وقبل أن نسرد الأراء المتعارضة والنصوص المتضاربة في هذا الخصوص نود أن نثبت أولا ما قاله أئمة الأنساب وعارفو الأحساب، وذكره حفظتها من جهابذة هذا الفن ومهرته في أولاد وأعقاب محمد بن أسهاعيل بن جعفر الصادق إمها الاسهاعيلية الأول المستور الذي إليه أدعى انتسابه، وبطريقه إلى الحسين وفاطمة بنت الرسول صلوات الله وسلامه عليه، المهدى عبيد الله أو عبد الله إمام الاسهاعيلية الأول لدور الكشف والظهور، ومؤسس الدولة الفاطمية في المغرب ثم من بعثه في مصر، وبذلك ينجلى كثير من الخفاء والغموض الذي أحاط بهذه المسألة ويسهل الاهتداء إلى الحقيقة والصواب لمن أراد التبصر والمهداية.

فيقول النسابة الشهير على بن حزم الظاهرى ـ وهو معاصر للأئمة الاسماعيلية في دور ظهورهم ـ تحت ذكر ولد اسماعيل بن جعفر الملقب بالصادق ابن محمد الباقر:

« وولد اسماعيل بن جعفر: على، ومحمد فقط، وامامة هذا تدعى القرامطة والغلاة بعد أبيه اسماعيل، وكانت أم محمد هذا أم ولد، وأم على هذا أم ابراهيم بنت ابراهيم بن هشام ... فولد محمد بن اسماعيل بن جعفر بن محمد: جعفر واسماعيل لأم ولد، منهم بنو الحسين البغيض بن محمد بن جعفر بن محمد بن اسماعيل بن جعفر بن محمد ( الباقر ) بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب »(٤).

وبمثل ذلك ذكر النسابة الشيعي المعروف جمال الدين أحمد بن عنبه الحسيني في كتابه (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب) تحت عنوان:

<sup>(</sup>٤) • جمهرة أنساب العرب ، للحافظ ابن حزم المولد ٣٨٤ المتوفي ٤٥٦ ص ٦٠ ط دار الكتب العلمية اللبنانية الطبعة الأولى ١٩٨٣ م .

عقب محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق: فقال:

« وأعقب محمد بن اسماعيل بن جعفر رجلين : اسماعيل الثاني، وجعفر الشاعر. أما جعفر الشاعر ابن محمد بن اسماعيل فمن ولده بنو البغيض وهو جعفر بن الحسن بن محمد ( الملقب بالحبيب ) بن جعفر ( أي الشاعر ) بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق (عليه السلام) وابنه الملقب بنعيش، وهم عدد كثير بمصر، قال الشيخ أبو الحسن العمرى : ومنهم من هو بالمغرب، وربما كانوا قد أولدوا، ومن ثم يجب أن لا يكذب من ينسب إليه، بل يطالبه بصحة دعواه، وهم ثلاثة نفر : أحمد أبو الشلعلع، وجعفر، واسماعيل بنو محمد ( أي الحبيب ) بن جعفر ( أي الشاعر ) بن محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق هاه ).

وبذلك قبال الكاتب والمؤرخ والنسابة المصري المشهور أبو العباس أحمد بن على القلقشندي في كتابه (نهاية الارب في معرفة أنساب العرب) عند ذكر نسب المهدي الاسهاعيلي أنه:

« ابن محمد الحبيب بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم بن اسماعيل الامام ابن جعفر الصادق بن محمد الباقر ابن على زين العابدين بن الحسين السبط ابن أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضى الله عنه »(٦).

وبمثل ذلك ذكر أكثر أهل العلم والمعرفة بالأنساب في الكتب التي تبحث عن الأنساب والأحساب.

فهذا هر العقب الذي أعقبه اسماعيل بن جعفر الصادق ومحمد بن اسماعيل الامامان الاسماعيليان السادس والسابع، وفي ضوء ذلك نعرض مقولات الاسماعيلية وغير الاسماعيلية الذين حاولوا اثبات نسب المهدي

<sup>(</sup>٥) ( عمده الطالب في ( أنساب آل إن طالب ) لابن عنبه المتوفي سنة ٨٢٨ هـ ص ٢٣٤ ط دار الطبعة الحيدرية. نجف.

<sup>(</sup>٦) د نهاية الأرب للقلقشندي ، ص ١٣٧ . ١٣٨ ط مطبعة النجا بغداد ١٩٥٨ م .

الاسماعيلي إلى محمد بن اسماعيل الامام الاسماعيلي المستور الأول، ومنه إلى الحسين بن على رضى الله عنهم، ونحلل آراءهم، ونضعها في ميزان النقد والدراسة العقلى والنقلى. مع بيان أن الأكثرية الغالبة من أهل السنة من المتقدمين والمتأخرين، والشيعة، وجماعة كبيرة من المستشرقين ينكرون دعوى المهدي وجماعته بأنه من سلالة على بن أبي طالب وفاطمة رضى الله عنها، ويرون أنه دعى ليس له أية صلة بعلى ولا بأولاده، بل هو من أبناء عبد الله بن ميمون القداح الذي مر ذكره مفصلاً في الباب الأولى من هذا الكتاب، أو لرجل آخر كها سيأتي مفصلاً.

ونحن أولاً نذكر آراء هذا الفريق من الناس كي « تبدو » وتنجلى حفايا هذا المبحث وحقائقه ، فيقول أبو عبد الله محمد بن على بن رزام الكوفى المعاصر للامام الاسهاعيلي الخامس في دور الكشف والظهور المتوفي سنة ٣٨٦ هـ في كتابه الذي ردّ فيه على الاسهاعيلية وكشف مذاهبهم كها نقل عنه ابن النديم الوراق الشيعي المعتزلي في كتابه ( الفهرست ) :

«إن عبد الله بن ميمون، ويعرف ميمون بالقداح، وكان من أهل قوزح العباس بقرب مدينة الاهواز وأبوه ميمون الذي ينسب إليه الفرقة المعروفة بالميمونية التي أظهرت اتباع أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الذي دعا إلى إلاهية على بن أبي طالب رضى الله عنه وكان ميمون وابنه دَيْصانيين، وادعى عبد الله أنه نبى مدة طويلة، وكان يظهر الشعابيذ، ويذكر أن الأرض تطوى له فيمضي إلى أين أحب في أقرب مدة، وكان يخبر بالاحداث الكائنات في البلدان الشاسعة، وكان له مرتبون في مواضع يرغبهم ويحسن اليهم ويعاونونه على نواميسه، ومعهم طيور يطلقونها من المواضع المتفرقة إلى الموضع الذي فيه بيت عبد الله فيخبر من حضر بما يكون فَيتَموه ذلك عليهم وكان انتقل فنزل عسكر مكرم فكبس بها فهرب منها فنُقِضت له داران في موضع يعرف بساباط أبي نوح فبنيت احداهما مسجداً والأخرى خراب إلى موضع يعرف بساباط أبي نوح فبنيت احداهما مسجداً والأخرى خراب إلى معلى قوم من أولاد عقيل بن أبي طالب فكبس هناك فهرب إلى سلمية بقرب حمص واشترى هناك ضياعا وبث الدعاة إلى

سواد الكوفة فأجابه من هذا الموضع رجل يعرف بحمدان ابن الأشمث ويلقب بقرمط لقصر كان في متنه وساقه، وكان قرمط هذا أكَّارا بقاراً في القرية المعروفة بقس بهرام ورأس قرمط وكان داهيا، ونصب لدعوته عبدان صاحب الكتب المصنفة، وأكثرها منحول إليه، وفرق عبدان الدعاة في سواد الكوفة، وأقام قرمط بكلواذي ونصب له عبد الله بن ميمون رجلًا من ولـده يكاتبه من الطالقان، وذلك في سنة احدى وستين ومائتين. ثم مات عبد الله فخلفه ابنه محمد بن عبد الله. ثم مات محمد فاختلفت دعاتهم وأهل مجلتهم فزعم بعضهم أن أخاه أحمد بن الله خلفه، وزعم آخرون أن الذي خلفه ولد له يسمى أحمد أيضاً، ويلقب بأبي الشلعلع. ثم قيام بالدعوة بعد ذلك سعيد بن الحسين بن عبد الله بن ميمون، وكان الحسين مات في حياة أبيه، ومن قبل سعيد انتشرت الدعوة في بني العليص الكلبيين، ولم يزل عبد الله وولده بعد خروجهم من البصرة يدعون أنهم من ولىد عقيل وكانوا قلد احكموا النسب بالبصرة، فمن ولد عبد الله انتشرت الدعوة في الأرض وقدم الدعاة إلى الرى وطبرستان وخراسان واليمن والاحساء والقطيف وقدس. ثم خرج سعید إلى مصر فادعى انه علوى فاطمى وتسمى بعبید الله وعاشر هناك النوشري ووجـوه أصحـاب السلطان وتَخَـوّق في الأمـوال وبلغ خـبره المعتضد فكتب في القبض عليه فهرب إلى المغرب وقد كان دعاته هناك قد غلبت على طائفتين من البربر وكانت له أحاديث معروفة، ووطأ لنفسه ذلـك البلد. ثم نظر أن ما أدعاه من نسبه لا يقبل منه، فاظهر غلاماً حدثاً وزعم أنه من ولد محمد ابن اسهاعيل، وهو الحسن أبو القاسم وهو القيم بالأمر بعد عبيد الله. وفي أيامه ظهر في كثير من اتباعـه الاستخفاف بـالشريعة والـوضع من النبوة فخرج عليه رجل يعرف بابي يزيد المحتسب واسمه مخلد بن كيداد البربري الزناتي من بني يفرن الأباضي النكاري ويعرف بصاحب الحمار فكثر اتباعه ومعاونوه فحاربه وحصره في المهدية إلى أن مات الحسن في الحصار فقام بعده ابنه اسهاعيل.

وبكنى أبا طاهر فأظهر تعظيم الشريعة وأظهر أبو يزيد مذهب الاباضية فأقفل عنه الناس فقتل وصُلب، وذلك في سنة ست وثلاثين وثلثائة. فلما

كان في سنة أربعين ظهر في البلد قريب مما كان ظهر في أيام الحسن من الاستخفاف بالشرع فعاجل الله اسماعيل بالمنية وقام بالأمر بعده ابنه معدّ أبو تميم ثم توفى معدّ بمدينة مصر. وقام بالأمر مكانه ابنه نزار بن معد ويكنى أبا منصور »(٧).

وهناك رواية أخرى عن أخى محسن النسابة العلوى المشهور تشبه هذه الرواية تماماً، والذي عاش في نفس الزمان الـذي عاش فيه ابن رزام هذا، وقد ذكره القريزي وروايته في كتابه بقوله :

« قد وقفت على مجلدة تشتمل على بضع وعشرين كراسة في الطعن على أنساب الخلفاء الفاطميين تأليف الشريف العابد المعروف بأنى محسن » ـ والجدير بالذكر أن أخا محسن هذا فاطمي من سلالة محمد بن اسهاعيل الذي ينتسب إليه المهدي الاسهاعيلي كها سرد نسبه المقريزي نفسه قائلاً:

« هـو محمد بن عـلى الحسين بن أحمد بن اسماعيـل بن محمد بن اسماعيل بن محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق، ويكنى بأبى الحسين، وهو كتاب مفيد ـ ثم ذكر روايته وهى عين رواية ابن رزام كما صرح بـذلك المقريزي، وزاد عليـه أنه قال : ـ

« ولم يدَّع سعيد ـ المسمى عبيد الله ـ نسباً إلى على ابن أبي طالب إلا من بعد هربه من سليمة ، وآباؤه ـ مِنْ قَبْله ـ لم يدْعوا هذا النسب ؛ وإنما كانوا يظهرون التشيع والعلم ، وأنهم يدعون إلى الإمام محمد بن إسماعيل بن جعفر ، وأنه حيَّ لم يمت .

وهذا القول باطل، وباطنهم غير ظاهرهم ؛ وليس يعُرف هذا القول إلا لهم ؛ وهم أهـل تعطيـل وإباحـة، وإنما جعلوا علقهم بـآل رسول الله بــابــأ للخديعة والمكر.

<sup>(</sup>٧) ؛ الفهرست ؛ لابن النعيم ص ٢٦٤ ، ٢٦٥ ط دار المعرفة لبنــان، و ص ١٨٦ ، ١٨٧ ط المستشرق غوستاف فلو جل .

ولم يتم لسعيد أمره بالمغرب إلا أنه قال: « أنا من آل رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ » فتم له بذلك الحيلة والخديعة، وشاع بين الناس أنه علوى فاطمي من ولد اسهاعيل بن جعفر فاستعبدهم بهذا القول وخفى أمر مذهبه عليهم، إلا من كشف له من خاصته ودعاته في تعطيل البارىء، والطعن على جميع الأنبياء، وإباحة أنفس أممهم وأموالهم وحريمهم، ومع ما كانوا يظهرون لم يكن لهم جسارة أن يذكروا لهم نسباً على منبر، ولا في مجمع بين الناس، سوى ما يشيعون أنهم من آل رسول الله بغير نسب ينتسبونه تموياً على العامة »(^).

وبمثل ذلك كتب القاضي أبو بكر الباقلاني رئيس المتكلمين، والناقد البصير، والمؤرخ الكبير، والأصولى الفقيه، في كتابه (كشف الأسرار وهتك الأستار) المتوفي سنة ٤٠٣ هـ، والمعاصر للامام الاسماعيلي السادس الحاكم بأمر الله :

« القداح جد عبيد الله كان مجوسياً ، ودخل عبيد الله المغرب وادعى أنه علوى ولم يعرفه أحد من علماء النسب، وكان باطنياً خبيثاً حريصاً على إزالة ملة الاسلام ، أعدم الفقه والعلم ليتمكن من اغراء الخلق ، وجاء أولاده على أسلوبه وأباحوا الخمر والفروج وأشاعوا الرفض ، وبنوا دعاة فأفسدوا عقائد جبال الشام ، كالنصيرية والدروزية . وكان القداح كاذباً مخترقاً ، وهو أصل دعاة القرامطة «(٩) .

وفي أيام الحاكم بأمر الله \_ الامام الاسهاعيلي السادس \_ سنة أربعهائة واثنين صدر محضر من بغداد بتوقيعات كثير من الفقهاء والمتكلمين والقضاة والمحدثين بما فيهم فقهاء الشيعة والعلويين، ينكر جليًا دعوى الاسهاعيلية

<sup>(</sup>٨) • اتعاظ الحنفاء ، للمقريزى ج ١ ص ٣٤. ٣٥ بتحقيق جمال الدين الشيال ط دار الفكر العربي ١٣٦٧ هـ القاهرة.

<sup>. (</sup>٩) « النجوم الزاهرة 1 ج ٤ ص ٧٥ لابن تغرى بـردى الاتابكي ط وزارة الثقـافة والارشـاد القومي المصرى.

بأن المهدى وأولاده من العلويين الفاطميين، وقد أورد هذا المحضر جل المؤرخين إن لم نقل كلهم في كتبهم، وننقله ههنا عن الحافظ ابن كشير، الامام المحدث المؤرخ، كما ذكره تحت حوادث سنة اثنتين وأربعائة تحت عنوان: ذكر البطعن من أئمة بغداد وعلمائهم وغيرهم من البلاد في نسب الفاطميين وأنهم أدعياء كذبة:

« وفي ربيع الآخر منها كتب هؤلاء ببغداد محاضر تتضمن الطعن والقدح في نسب الفاطميين وهم ملوك مصر وليسوا كذلك، وإنما نسبهم إلى عبيد بن سعد الجرمي، وكتب في ذلك جماعة من العلماء والقضاة والأشراف والعدول، والصالحين والفقهاء، والمحدثين، وشهدوا جميعاً أن الحاكم بمصر هو منصور بن نزار الملقب بالحاكم، حكم الله عليه بالبوار والخزى والدمار، ابن معد بن اسماعيل بن عبد الله بن سعيد، لا أسعده الله، فأنه لما صار إلى بلاد المغرب تسمى بعبيد الله وتلقب بالمهدى، وأن من تقدم من سلفه أدعياء خوارج، لا نسب لهم في ولد على بن أبي طالب، ولا يتعلقون بسبب وأنه منزه عن باطلهم، وأن الذي ادعوه إليه باطل وزور، وأنهم لا يعلمون أحداً من أهل بيوتات على بن أبي طالب توقف عن إطلاق القول في أنهم خوارج كذبة، وقد كان هـذا الانكار لبـاطلهم شائعـاً في الحرمـين، وفي أول أمرهم بالمغرب منتشراً انتشاراً يمنع أن يدلس أمرهم على أحد، أو يذهب وهم إلى تصديقهم فيها ادعوه، وأن هذا الحاكم بمصر هو وسلف كفار فساق فجار، ملحدون زنادقة، معطلون، وللاسلام جاحدون، ولمذهب المجوسية والثنوية معتقدون، قد عطلوا الحدود وأباحوا الفروج، وأحلوا الخمر وسفكوا الـدماء، وسبُّوا الأنبياء، ولعنـوا السلف، وادعوا الـربوبيـة، وكتب في سنة اثنتين وأربعهائة، وقد كتب خطه في المحضر خلق كثير، فمن العلويين : المرتضى والرضى وابن الأزرق الموسوى، وأبوط اهر بن أبي الطيب، ومحمد بن محمد بن عمرو بن أبي يعلى. ومن القضاة أبو محمد بن الاكفاني وأبوالقاسم الجزري، وأبو العباس بن الشيوري. ومن الفقهاء أبو حامد الاسفراييني وأبو محمد بن الكفلي، وأبو الحسن القدروي، وأبـو عبـد الله

الصيمرى، وأبو عبد الله البيضاوى، وأبو على بن حكمان. ومن الشهود أبو القاسم التنوخي في كثير منهم، وكتب فيه خلق كثير. هذه عبارة أبي الفرج ابن الجوزى ـ ثم علق عليه الحافظ ابن كثير فقال:

ومما يدل على أن هؤلاء أدعياء كذبة، كما ذكر هؤلاء السادة العلماء، والأئمة الفضلاء، وأنهم لا نسب لهم إلى على بن أبي طالب، ولا إلى فـاطمة كما يزعمون، قول ابن عمر للحسين بن على حين أراد الذهاب إلى العراق، وذلك حين كتب عوام أهل الكوفة بالبيعة إليه فقال له ابن عمر: لا تـذهب إليهم فاني أخاف عليك أن تقتل، وإن جدك قد خير بين الدنيا والأخرة فاختار الآخرة على الدنيا، وأنت بضعة منه، وإنـه والله لا تنالهــا لا أنت ولا أحد من خلفك ولا من أهل بيتك، فهذا الكلام الحسن الصحيح المتوجمه المعقول، من هذا الصحابي الجليل، يقتضي أنه لا يلى الخلافة أحد من أهل البيت إلا محمد بن عبد الله المهدى الذي يكون في آخر الـزمان عنـد نزول عيسى بن مريم، رغبة بهم عن الدنيا، وأن لا يدنسوا بها، ومعلوم أن هؤلاء قد ملكوا ديار مصر مدة طويلة، فدل ذلك دلالة قوية ظاهرة على أنهم ليسوا من أهل البيت، كما نص عليه سادة الفقهاء. وقد صنف القاضي الباقلاني كتَّاباً في السرد على هؤلاء وسماه « كشف الأسرار وهتك الاستبار » بين فيه فضائحهم وقبائحهم، ووضح أمرهم لكل أحد، ووضوح أمرهم ينبيء عن مطاوى أفعالهم، وأقوالهم، وقد كـان الباقـلاني يقول في عبـارته عنهم : هم قوم يظهرون الرفض ويبطنون الكفر المحض، والله سبحانه أعلم »(١٠).

وقبل ذلك أيام جد الحاكم بأمر الله ، المعز لدين الله ـ الامام الاسماعيلي الرابع ـ حدث حادث يشبه ذلك ويؤيد ماذهب إليه المنكرون للنسب الفاطمي للأئمة الاسماعيلية ـ كما ذكره ابن خلكان في كتابه ( وفيات الأعيان ). وهذه هي القصة التي ذكرها ابن خلكان نقلا عن كتاب ( الدول المنقطعة ) تحت ترجمة ابن طباطبا :

<sup>(</sup>١٠) ﴿ البداية والنهاية ، لابن كشير ج ١١ ص ٣٤٥، ٣٤٦، ﴿ وسير أعـلام النبلاء ، للذهبي ج ١٥ ص ١٣٢، ١٣٣، وص ١٧٧، ١٧٨ الطبعة الأولى مؤسسة الرسالة لبنان.

« ولمامات كافور وملك المعز أبو تميم معد بن المنصور العبيدي الديار المصرية على يد القائد جوهر المتقدم ذكره في حرف الجيم، وجاء المعز بعد ذلك من افريقية وكان يطعن نسبه، فلما قرب من البلد وخرج الناس للقائه، اجتمع به جماعة من الأشراف فقال له من بينهم ابن طباطبا المذكور: إلى من ينسب مولانا ؟

فقال له المعنز: سنعقد مجلساً ونجمعكم ونسرد عليكم نسبنا، فلما استقر المعز بالقصر جمع الناس في مجلس عام وجلس لهم وقال: هل بقى من رؤسائكم أحد ؟

فقالوا: لم يبق معتبر، فسلّ نصل سيفه وقال: هذا نسبي، ونثر عليهم ذهباً كثيراً وقال: هذا حسبى، فقالوا جميعاً: سمعنا وأطعنا ». (١١).

وبعد القاضي أبى بكر الباقلاني يأتي أسم قاضي القضاة عبد الجبار الهمذاني البصرى المتوفى سنة ١٥ ٤ هـ، والمعاصر للحاكم وابنه الظاهر، ويصرح بأن المهدى ابن يهودي حداد وأن اسمه سعيد، كما يفصل القول في أعهاله وأفعاله، ويبين أخلاقه وصفاته، فيقول:

« سعيد الذي زعم أنه ابن الحسين بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح . . . . . أن سعيداً هذا ليس هو ابن الحسين وإنما هو ابن الحسين هذا، وأبوه يهودي حدّاد من أهل سليمة من أرض الشام، وأن الحسين لما تزوج بأمه حظيت عنده، فأحب ولدها سعيداً هذا، وإنما رغب فيها لفرط جمالها وكمالها.

وكان سعيد ابنها يشبهها في الحال، وكان له ذكاء وفطنة، فتولى الحسين زوج أمه تربيته وتعليمه وتخرجه على ما يحب ويختار، فقبل منه وأخذ عنه، فعرف حال هذه الدعوة ورجالها وأسرارها ودعاتها، وأين هم وكم هم، وكيف كان أولها وابتداؤها، وزوجة الحسين زوج أمه بنت أبي الشلعلع، وأبو

<sup>(</sup>١١) « وفيات الأعيان ، لابن خلكان تحقيق محمد محيى الدين جـ ٢ ص ٢٦٩ ط مكتبة النهضة \_ القاهرة .

الشلعلع هذا من ولد عبد الله بن ميمون، وكان ذلك، فولدت لسعيد ابناً فسهاه عبد الرحمن.

ثم صار سعيد إلى سجلهاسه / من أرض المغرب، وتسمى بعبيد الله واكتنى بأبي محمد، وادّعى أنه من نواحي الأهواز ومن بناتها ورؤسائها وأنه هرب هو وأبوه من جور عمرو بن الليث، وأن ضياعهم بكور الاهواز كثيرة، ولهم بها وأن المواد تأتيه منها، وكان يقول لمن يثق به ويأنس به في ابنه عبد الرحمن أنه يتيم في حجره، وأنه وصيّ أبيه، وأن أباه من أهل البيت، وكان يحتال على اليسع ابن المدرار أمير سجلهاسة وعلى أهل بيته بالدعاوى.

فلما تمكن وأمكنته الحيلة بأبي عبد الله الحسين بن أحمد بن زكريا الكوفي الداعية غدر ببني المدرار، وقد كانوا أجاروه وأحسنوا إليه فغدر بهم ذلك الغدر الفاحش، فقال له أبو عبد الله: قد كانت كتبك ورسائلك تأتيني بأنك مع بني المدرار بكل خير وأنك ما نزلت بأكرم منهم، وقد قتلتهم فها أبقيت منهم رجلًا، حتى قتلت صبياً من صبيانهم واستبحت أموالهم ونساءهم فقال له: هو كها كتبت إليك، ولكن اليسع ما ألعقني لعقة عسل إلا ومعها لعقة صبر، وأما هذا الصبي، فإنه جاءني برسالة من عمه، أحمد بن المدرار جافية، فكانت هذه أول فضائحه ولها تفصيل طويل.

وسمى ابنه عبد الرحمن الحسن، ثم لما تمكن وملك قال هو ابنى، وسماه محمداً، وكناه بأبي القاسم.

ولما أراد الرحيل من سجلهاسة إلى القيروان وأفريقية من أرض المغرب دخل المغاربة أصحاب أبي عبد الله لإخراج رجله، فوجدوا ملابس الحرير والديباج وأواني الذهب والفضة وخصيان رومة وآثار الانبذة، فأنكروا ذلك في أنفسهم مع بلادة البربر، وسألوا أبا عبد الله الداعية عن ذلك، وإنما أنكروا ذلك لأن أبا عبد الله هذا كان مقياً سنين كثيرة في كتامة يدعوهم إلى المهدي الذي هو حجة الله ويزعم أنه صاحبه، وكان أبو عبد الله يتقشف ويلس الخشن ويأكل الخشب. ويعدهم عن المهدي بمشل ذلك، فلهذا

أنكروا وسألوا، فقال لهم أبو عبد الله هذه الآثار لأصحابه وأتباعه وكـان معه أتباع كثير.

ثم إن أبا عبيد الله بعد قتل أبي موسى هرون بن يونس شيخ المشايخ، وأبي عبد الله الحسن بن أحمد بن زكريا الداعية، وأخيه أبي العباس محمد بن أحمد بن زكريا، وأبي زاكى تمام بن معارك وكان من كبار الشيعة، بعد قتله لهؤلاء وتمكنه بالمغرب، استصفى أهل الثروة وأخذ أموالهم كلها، وأرسل ابنه وجعله ولي العهد بعده والخليفة، وسهاه القائم، فكان ينزل في العساكر على بلد بلد فيستصفي أمواله، ويهدم حصونه وقلاعه، ويأخذ ما فيه من الأسلحة والأمتعة، ويقتل الرؤساء والوجوه والفقهاء وأصحاب الحديث، ويتخذ جهالهم ويجعل لهم الاحوال والأموال، ويسلطهم على أهل الفضل، ويضع المكوس والضرائب، ويتوصل إلى ازالة النعم، والتضييق على المسلمين بكل ما يقدر عليه وما يطول شرحه.

وكان يرسل على الفقهاء والعلماء فيذبحون في فرشهم. وأرسل إلى الروم وسلطهم على المسلمين. وكان الشيعة ببغداد، مثل بني بسطام، وبني أبي البغل، وآل الفرات، يرجفون أن المهدى قد ظهر بالمغرب، وهو هناك يحيى الموتى ويقف على المقبرة فينادي الموتى فيقومون من قبورهم، وكان أبو الحسن محمد بن أحمد النسفى صاحبهم بخراسان، فذكر لنصر بن أحمد مثل ذلك، وأبو حاتم أحمد بن حمدان يذكر مثل ذلك بالريّ لأسفار بن شيرويه.

وكثرت الروايات عن رسول الله على وأهل بيته في أن المهدي يظهر بالمغرب ويملك الأرض كلها من أولها إلى آخرها، وينفذ أمره فيها وأحكامه على أهلها في سنة ثلثائة للهجرة، وهو معنى ما جاء في الحديث من طلوع الشمس من مغربها، وكم كان لهم من الخطب المنسوبة إلى أمير المؤمنين بأن ولده المهدي يظهر من المغرب ويملك الأرض في سنة ثلثائة للهجرة، وأن هذا موجود في الملاحم (١٣).

<sup>(</sup>١٢) « تثبيت دلائل النبوة » للقاضي عبد الجباره الهمذاني تحقيق د - عبد الكريم عشمان ص ١٩٥، ٥٩٨ ، ٥٩٩ ط دار العربية بيروت .

وأما الامام الاصولى الماهر أبو المنصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي المتوفى سنة ٤٢٩ هـ فانه يصرح بكونه من أصل مجوسى ومن أولاد القداح عبد الله بن ميمون كما ذكر بعد ذكر الباطنية ومؤسسها، وبعد ذكر ميمون القداح وجهده لترويح دين المجوسية تحت ستار التشيع وحب آل البيت :

« ثم لما تمادت الأيام بهم ظهر المعروف منهم بسعيد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح، فغيّر أسم نفسه ونسبه، وقال لأتباعه: أنا عبيد الله بن الحسين بن محمد بن اسهاعيل بن جعفر الصادق، ثم ظهرت فتنته بالمغرب وأولاده اليوم مستولون على أعمال مصر »(١٣).

وذكر مثل ذلك في كتابه ( أصول الدين )<sup>(١٤)</sup>.

وهناك شخص آخر عاصر المستنصر بن الظاهر الاسهاعيلي، وهو من اليمن واقصد به محمد بن مالك الحهادى اليهاني الفقيه فانه أيضاً قال بمقولة هؤلاء الأعلام ولكنه أضاف إلى ما قالوه من أن المهدى وأولاده من سلالة يهودية حجتين عقليتين وشواهد خارجية تثبت ذلك، فيقول:

« وكان أول أولاد عبيد وهو المهدى ثم ( محمد )، وهو القائم ثم ( النظاهر ) اسباعيل المنصور ثم ( المعز ) ثم ( العزيز ) ثم ( الحاكم ) ثم ( الظاهر ) ثم ( معد المستنصر ) هؤلاء الذين ينسبون إليه إلى عصرنا هذا فانتسبوا إلى ولد الحسين بن على بن أبى طالب كرم الله وجهه وانتحالهم إليه انتحال كاذب وليس لهم في ذلك برهان ، وأهل الشرف ينكرون ذلك ، فانهم لم يجدوا لهم في الشرف أصلاً مذكوراً ولا عرفوا لهم في كتاب الشجرة نسبا لم يجدوا لهم في كتاب الشجرة نسبا معهم في كفرهم وضلالتهم فانه يشهد لهم الزور ويساعدهم في جميع الأمور ، وقد زعموا أنهم من ولد محمد اسهاعيل بن جعفر الصادق ، وحاش

<sup>(</sup>١٣) « الفرق بين الفرق » صل ٢٨٣ تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ط مكتبة محمد على صبيح ـ القاهرة.

<sup>(</sup>١٤) أصول الدين ص ٣٢٩ ط باكستان.

لله ماكان لمحمد اسهاعيل من ولد، ولا عرف ذلك من الناس أحد بـل هم ( كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض مالها من قرار ).

الدليل على ذلك وبطلان ماذكروه أنهم يقولون معد المستنصر بن الظاهر بن الحاكم بن العزيز بن المعز بن المنصور بن القائم بن المهدي وهو عبيد بن ميمون ثم يقولون: ابن الأئمة المستورين من ولد اسماعيل بن جعفر الصادق، فاذا سألهم سائل عن هؤلاء المستورين حادوا عن الجواب وكان للسائل لهم الارتباب. وقالوا: هم أئمة قهروا فتستروا ولم يؤمروا باظهارهم ولاذكرهم لأحد، وهذا من أعظم الشواهد على بطلان ما ذكروه وانتسبوا إليه.

والدليل على أنهم من ولد اليهود، استعمالهم اليهود في الوزارة والرياسة، وتفويضهم اليهم تدبير السياسة مازالوا يحكمون اليهود في دماء المسلمين وأموالهم. وذلك مشهور عنهم يشهد بذلك كل أحد ». (١٥٠).

وأما النسابة والمؤرخ والمحقق والفقيه ابن حزم الظاهري المتوفي سنة قدم. فقد بحث مسألة نسبهم في مواضع عديدة من كتابه ( الفصل ) وكتابه ( جمهرة أنساب العرب ). نحن ننقل أولا ماذكره في كتابه في الأنساب لأنه ذكر هذه القضية حيث البحث الفني المحض دون الالتفات إلى شيء آخر، فيقول بعد ذكر أولاد محمد بن اسهاعيل بن جعفر الصادق:

« ادعى عبيد الله القائم بالمغرب أنه أخو حسن البغيض هذا، وشهد له بذلك رجل من بنى البغيض، وشهد له أيضاً بذلك جعفر بن محمد بن الحسين بن أبى الجن على بن محمد الشاعر بن على بن اسماعيل بن جعفر، ومرة ادعى أنه ولد الحسين بن محمد بن اسماعيل بن جعفر: وكل هذه دعوى مفتضحة، لأن محمد بن اسماعيل بن جعفر لم يكن له قط ولد اسمه

<sup>(</sup>١٥) « كشف أسرار الباطنية وأحبار القرامطة » ص ١٨، ١٩، ٢٠ بتعليقات الكوثـرى ط مطبعة الأنوار ١٩٣٩ م .

الحسين، وهذا كذب فاحش، ولأن هذا النسب لا يخفي عل من له أقل علم بالنسب، ولا يجهل أهله إلا جاهل؛ (١٦).

وأما الأسفرائيني المتوفى سنة ٤٧١ هـ، وهـو أيضاً من معاصرى الاسماعيلية في دور ظهـورهم، فيقول ما قاله الأخرون ولكنه يخبرنا بشيء جديد في عقب محمد بن اسماعيل بن جعفر، وهذا رأى جدير بالعناية والاهتمام، ووافقه في رأيه كثير عمن له معرفة بالأنساب، فيقول وهـو يذكر تكوين الباطنية ونشأتها:

« الباطنية وفتنتهم على المسلمين شر من فتنة الدجال، فان فتنة الدجــال إنما تدوم أربعين يوماً، وفتنة هؤلاء ظهرت أيام المأمون وهي قائمة بعد، وإنما ظهرت فننتهم عن تدبير جماعة وهم عبد الله بن ميمون القداح وكمان مولى جعفر بن محمد الصادق ومحمد بن الحسين المعروف بدندان وجماعة كانوا يدعون ( الجهار بجه ) الذين كانوا مع الملقب بدندان ومع ميمون بن ديصان كلهم اجتمعوا في سجن العراق ووضعوا مذهب الساطنية. فلما خلصوا من السجن ظهرت دعوتهم وأول من قام بها محمد بن الحسين الملقب بدندان ابتدأ الدعوة في اكراد جبال توزحتي دخل في دعوته جماعة من أهل بدين، ثم ان ميمون بن ديصان قصد ناحية المغرب وانتسب إلى عقيل ابن أبي طالب فلما أجابته جماعة ادعى أنه من أولاد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق فقبله منه جماعة من الجهال الذين لم يعلموا أن محمد بن اسماعيل بن جعفر خرج من الدنيا ولم يعقب وهذا شيء قد اتفق عليـه النسابـة، ثم ظهر في أتباعه رجل اسمه حمدان قرمط فدعا أهل البحرين وكان أبو سعيد الجنابي الذي تغلب على أهل البحرين من اتباعه وأجابه جماعة، ثم خرج سعيد بن الحسين بن عبد الله بن ميمون بن ديصان القداح إلى المغرب وغير اسمه ونسبه فقال : أنا عبيد الله بن الحسين بن محمد اسماعيل بن جعفر الصادق وأجابه جماعة من أهل المغرب، ثم خرج منهم رجل كان يدعي أبا حاتم إلى

<sup>(</sup>١٦) ﴿ جَهُوهُ أَنسابُ العربِ ﴾ ص ٦٠، ٦١.

أرض الديلم فاجابته منهم جماعة ودخل في دعوتهم من أهل خراسان الحسين بن على المروزى في الوقت الذي كان يتولى هراة ومروروذ، ولما قتل قام بدعوته فيها وراء النهر محمد بن أحمد النسفى المعروف بالبزدوى. وأبو يعقوب السجزى أقام دعوته بناحية سجستان. وهذا البرذوى صنف لم كتبا سمى واحداً منها كتاب « المحصول » وآخر كتاب « أساس الدعوة » وآخر كتاب « كشف الأسرار » وآخر كتاب « تأويل الشريعة » وذكر أهل التاريخ أن دعوة الباطنية ظهرت في أيام المأمون وانتشرت في أيام المعتصم، ودخل في دعوتهم من حشم المعتصم رجل يقال له أفشين وكان بسببه يداهن بابك الخرمى حتى هزم عدداً من عساكر المسلمين حتى أجتمع أبو دلف العجلى وقواد عبد الله بن ظاهر وهزموا بابك الخرمى وأسروه، وصلب بسر من رأى سنة ثلاث وعشرين ومائتين.

وذكر أهل التواريخ أن الذين وضعوا دين الباطنية كانوا من أولاد المجوس، وكان ميلهم إلى دين أسلافهم ولكنهم لم يقدروا على إظهاره نخافة سيوف المسلمين، فوضعوا قواعد على موافقة أساس وضعوه حتى تغتر به الأغهار(١٧).

هذه هى آراء المعاصرين للمهدى الاسهاعيلي وأولاده، الذين أنكروا نسبهم إلى محمد بن اسهاعيل ومنه إلى على وفاطمة رضى الله عنهها، وبمقولاتهم قال وتمسك أكثر المؤرخين من السنة وغيرهم مثل ابن خلكان المتوفي سنة ٦٨١ هـ في كتابه (وفيات الأعيان) (١٨٠)، وابن واصل المتوفي 1٩٧ هـ. والذهبي المتوفي سنة ٤٧٨ هـ في كتابه (سير أعلام النبلاء) (١٩٠) وابن كثير في كتابه البداية والنهاية (٢٠٠) وابن تغرى بردى المتوفي ٨٧٤ هـ في

<sup>(</sup>١٧) « التبصير في الدين » لأبي المظفر الاسفرائني بتعلقات الكبوئري ص ١٣٣، ١٣٥، ١٣٥ طربعة الخانجي بمصر ومكتبة المثنى ببغداد ١٩٥٥ م

<sup>(</sup>۱۸) انظر ۲۱ ص ۳۰۲.

<sup>(</sup>١٩) انظر جـ ١٥، ١٤١ ط مؤسسة الرسالة ببروت.

<sup>(</sup>۲۰) انظر ج ۱۱ ص ۳٤٥.

كتابه ( النجوم الزاهرة )(٢١) والنويرى في كتابه ( نهاية الأرب )(٢٢). والقلقشندي في كتابه ( القرامطة ). والقلقشندي في كتابه ( القرامطة ). والسخاوى في كتابه ( رفع الاصر والسخاوى في كتابه ( رفع الاصر عن قضاة مصر ) والأمير عز الدين بن باديس صاحب تاريخ افريقيا والمغرب، وابن عذارى المراكشي في كتابه ( البيان في أخبار المغرب ).

ورأى هذا الرأى جماعة من المستشرقين أي أن المهدى الاسهاعيلي لم يكن له أية صلة قريبة ولا بعيدة من النسب الفاطمي، منهم دى غويه DE له أية صلة قريبة ولا بعيدة من النسب الفاطمي، منهم دى غويه MEMOIRES SUR LES CARMATHS DU في كتاب (GOEJE) Religion et Philo- في كتاب (NICHOLSON) في كتابه ودوزى (Tri) sophie dans j' Asie Literary History في كتابه (BROWNE) وبراؤن (BROWNE) في كتابه og Persia

وبعد سرد هذه الروايات كلها يتطلب منا المقام أن نذكر الفئة القليلة من أهل السنة، الذين ذهبوا إلى إثبات نسب المهدي وأولاده إلى بنى فاطمة بنت محمد صلى الله عليه وسلم، وخلال ذلك نذكر اعتراضات المؤيدين لنسب الفاطميين للأئمة الاسماعيلية على الروايات التي أثبتناها من قبل نقلا عن المنكرين للنسب واعتراضات المعترضين عليها، كما سنحاول تبين حقيقة هذه الايرادات والاعتراضات، وحقيقة النقد الذي وجهوه إلى منكرى النسب الفاطمي للمهدي الاسماعيل.

<sup>(</sup>٢١) انظرج ٤ ص ٧٥.

<sup>(</sup>۲۲) جه ۳۰ ص ۱۳۰، ۱۳۱.

<sup>(</sup>۲۳) في مواضع متفرقة.

<sup>(</sup>٢٤) ص ١.

<sup>(</sup>۲۵) انظر ص ۲۷۵.

<sup>(</sup>۲۲) انظرج ۲ ص ۸.

<sup>(</sup>۲۷) انظرج ۱ ص ۱۳۰.

## مؤيدو النسب الفاطمي للمهدي الاسهاعيلي من السنة

فأول من أيد نسب المهدي الاسهاعيلي وأولاده إلى محمد بن اسهاعيل هو المؤرخ البحاثة الفلسفي الكبير ابن خلدون المغربي المتوفي سنة ٨٠٨ هـ، والثاني تقى الدين أحمد بن على المقريزي وإليه مال قبل ذلك ابن الأثير المتوفي سنة ٢٣٠ هـ، ولكن لم يتحمس للدفاع عن نسب المهدي أحد مثل تحمس المقريزي فانه أورد روايات كثيرة عن الذين أنكروا صحة نسبة المهدي إلى عمد بن اسهاعيل، وفندها حسب زعمه، وردها واحدة تلو الأخرى، كما أنه اعتمد كثيراً في تصديقه نسب المهدي وتوثيقه على كلام استاذه ابن خلدون، فعلى ذلك نذكر أولا ما أورده المؤرخ الفلسفي ابن خلدون في هذا الموضوع، فيقول:

« ومن الأخبار الواهية ما يذهب إليه الكثير من المؤرخين والأثبات في العبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة من نفيهم عن أهل البيت صلوات الله عليهم والطعن في نسبهم إلي إسهاعيل الإمام ابن جعفر الصادق يعتمدون في ذلك على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بنى العباس تزلفاً إليهم بالقدح فيمن ناصبهم ونفننا في الشهات بعدوهم حسبها نذكر بعض هذه الأحاديث في أخبارهم ويغفلون عن التفطن لشواهد الواقعات وأدلة الأحوال التي اقتضت خلاف ذلك من تكذيب دعواهم والرد عليهم فإنهم متفقون في حديثهم عن مبدأ دولة الشيعة أن أبا عبد الله المحتسب لما

دعا بكتامة للرضى من آل محمد واشتهر خبره وعلم تحويمه على عبيد الله المهدى وابنه أبي القاسم خشياً على أنفسهما فهرباً من المشرق محل الخلافة واجتازا بمصر وأنها حرجا من الاسكندرية في زي التجار ونمي حبرهما إلى عيسى النوشري عامل مصر والاسكندرية فسرح في طلبهها الخيالة حتى إذا أدركما خفي حالهما على تـابعهما بمـا لبسوا بـه من الشارة والـزي فـأفتلوا إلى المغرب وأن المعتضد أوعز إلى الأغالبة أمراء أفريقيا بالقيروان وبني مدرار أمراء سجلماسة بأخذ الأفاق عليهما وإذكاء العيون في طلبهما فعثر اليشع صاحب سجلماسة من آل مدرار على خفى مكانهما ببلده واعتقلهما مرضاة للخليفة هذا قبل أن تظهر الشيعة على الأغالبة بالقيروان ثم كان بعد ذلك ما كان من ظهور دعوتهم بالمغرب وأفريقية ثم باليمن ثم بالاسكندرية ثم بمصر والشام والحجاز وقاسموا بني العباس في ممالـك الإسلام شق الأبلمـة وكادوا يلجون عليهم مواطنهم ويزايلون من أمرهم ولقد أظهر دعوتهم ببغداد وعراقها الأمير البساسيري من موالى الديلم المتغلبين على خلفاء بني العبـاس في مغاضبة جرت بينه وبين أمراء العجم وخطب لهم على منابرها حولًا كاملًا ومازال بنو العباس يغصون بمكانهم ودولتهم وملوك بني أمية وراء البحر ينادون بالويل والحرب منهم وكيف يقع هذا كله لدعى في النسب يكذب في انتحال الأمر وأعتبر حال القرمطي إذ كان دعياً في انتسابه كيف تـلاشت دعوته وتفرقت أتباعه وظهر سريعأ خبثهم ومكرهم فسساءت عاقبتهم وذاقـوا وبال أمرهم ولو كان أمر العبيديين بذلك لعرف ولو بعد مهلة.

ومهايكن عند امرىء من خليفة وإن حالها تخفى على الناس تعلم فقد اتصلت دولتهم نحوا من مائتين وسبعين سنة وملكوا مقام إبراهيم (عليه السلام) ومصلاه وموطن الرسول علي ومدفنه وموقف الحجيج ومهبط الملائكة ثم انقرض أمرهم وشيعتهم في ذلك كله على أتم ما كانوا عليه من الطاعة لهم والحب فيهم واعتقادهم بنسب الإمام إسهاعيل بن جعفر الصادق ولقد خرجوا مراراً بعد ذهاب الدولة ودروس أشرها داعين إلى بدعتهم هاتفين بأسهاء صبيان من أعقابهم يزعمون استحقاقهم للخلافة ويذهبون إلى

تعيينهم بالوصية عن سلف قبلهم من الأئمة ولو ارتابوا في نسبهم لما ركبوا أعناق الأخطار في الانتصار لهم فصاحب البدعة لا يلبس في أمره ولا يشبه في بدعته ولا يكذب نفسه فيها ينتحله والعجيب من القاضي أبي بكر الباقلاني شيخ النظار من المتكلمين كيف يجنح إلى هذه المقالة المرجوحة ويسرى هذا الرأي الضعيف فإن كان ذلك لما كانوا عليه من الإلحاد في الدين والتعمق في الرافضية فليس ذلك بدافع في صدر دعوتهم وليس إثبات منتسبهم بالذي يغني عنهم من الله شيئاً في كفرهم فقد قال تعالى لنوح (عليه السلام) في شأن ابنه إنه ليس من أهلك أنه عمل غير صالح فلا تسألن ما ليس لك به علم عرف امرؤ قضية أو استيقن أمراً وجب عليه أن يصدع به والله يقول الحق وهو يهدى السبيل والقوم كانوا في مجال لظنون الدول بهم وتحت رقبة من الطغاة لتوفر شيعتهم وانتشارهم في القاصية بدعوتهم وتكرر خروجهم مرة بعد أخرى فلاذت رجالاتهم بالاختفاء ولم يكادوا يعرفون كما قيل.

فلوتسال الأيام ما سمِي ما درت وأين مكاني ما عرفن مكانيا

حتى لقد سمي محمد بن إساعيل الإمام جد عبيدالله المهدي بالمكتوم سمته بذلك شيعتهم لما اتفقوا عليه من إخفائه حذراً من المتغلبين عليهم فتوصل شيعة ابن العباس بذلك عند ظهورهم إلى البطعن في نسبهم وازدلفوا بهذا الرأي القائل للمستضفين من خلفائهم وأعجب به أوليباؤهم وأمراء دولتهم المتولون لحروبهم مع الأعداء يدفعون به عن أنفسهم وسلطانهم معرة العجز عن المقاومة والمدافعة لمن غلبهم على الشام ومصر والحجاز من البربر الكتامين شيعة العبيديين وأهل دعوتهم حتى لقد أسْجَل القضاة ببغداد بنفيهم عن هذا النسب وشهد بذلك عندهم من أعلام الناس جماعة منهم الشريف البرضي وأخوه المرتضي وابن البطحاوي ومن العلماء أبو حامد الاسفراييني والقدوري والصيمري وابن الأكفأني والأبيوردي وأبو عبدالله بن النعمان فقيه الشيعة وغيرهم من أعلام الأمة ببغداد في يوم مشهود وذلك سنة ستين وأربعائة في أيام القادر وكانت شهادتهم في ذلك على السماع لما اشتهر

وعرف بين الناس ببغداد وغالبها شيعة بني العباس الطاعنون في هــذا النسب فنقله الأخباريون كها سمعوه ورووه حسبها وعوه والحق من ورائه(٢٨).

هذا ولقد ذكر ابن خلدون المهدي الاسماعيلي، ونسبه في تاريخه المسمى بكتاب (العمر) تحت عنوان: الاسماعيلية: فقال:

«(واما الاسماعيلية) فزعموا أن الأمام بعد جعفر الصادق أبنه اسماعيل وتوفي قبل أبيه وكان أبو جعفر المنصور طلبه فشهد له عامل المدينة بأنه مات وفائدة النص عندهم على اسماعيل وان كان مات قبل أبيه بقاء الامامة في ولده كما نص موسى على هارون صلوات الله عليهما ومات قبله، والنص عندهم لا مرجع وراءه لأن البداء على الله محال، ويقولون في ابنه محمد انه السابع التام من الأئمة الظاهرين وهو أول الأئمة المستورين عندهم الذين يستترون ويظهرون الدعاة وعددهم ثلاثة ولن تخلو الارض منهم عن امام: إما ظاهر بذاته أو مستور فلابد من ظهور حجته ودعاته، والأئمة يدور عددها عندها على سبعة عدد الاسبوع والسموات والكواكب والنقباء تدور عندهم على اثنى عشر وهم يغلطون الأئمة حيث جعلوا عدد النقباء للأئمة واوّل الأئمة المستورين عندهم محمد بن اسهاعيل وهو محمد المكتوم ثم ابنه جعفر المصدق ثم ابنه محمد الحبيب ثم ابنه عبدالله المهدي صاحب الدولة بافريقية والمغرب التي قام بها أبو عبدالله الشيعى بكتامة وكان من هؤلاء الاسماعيلية القرامطة واستقرّت لهم دولة بالبحرين في أبي سعيد الجنابي وبنيه أبي القاسم الحسين ابن فروخ بن حوشب الكوفي داعي اليمن لمحمد الحبيب ثم ابنه عبد الله ويسمى المنصور وكان من الاثنى عشرية أولا فلما أبطل ما في أيديهم رجع إلى رأى الاسماعيلية وبعث محمد الحبيب أبو عبدالله إلى اليمن داعية لـ فلما بلغه عن محمد بن يعفر ملك صنعاء أنه أظهر التوبه والنسك وتخلى عن الملك فقدم اليمن ووجد بها شيعة يعرفون ببني موسى في عدن لاعــة وكان عــلى بن الفضل من أهل اليمن ومن كبار الشيعة وطاهر بن حوشب على أمره وكتب له الامام محمد بالعهد لعبدالله ابنه وأذن له في الحرب فقال بـ دعوتـ وبثها في

<sup>(</sup>۲۸) « مقدمة ابن خلدون ص ۲۱، ۲۲، ۲۳ »

اليمن وجيش الجيوش وفتح المدائن وملك صنعاء وأخرج منها بني يبعن وفرق الدعاة في اليمن واليهامة والبحرين والسند والهند ومصر والمغرب وكان يظهر الدعوة للرضا من آل محمد ويبطن محمداً الحبيب تسترا إلى ان استولى على اليمن وكان من دعاته أبو عبدالله الشيعي صاحب كتامة ومن عنده سار إلى افريقية فوجد في كتامة من الباطنية خلقا كثيرا وكان هذا المذهب هنالك من لدن الدعاة الذين بعثهم جعفر الصادق إلى المغرب أقاموا بافريقية وبثوا فيها الدعوة وتناقله من البرابرة أمم وكان أكثرهم من كتامة فلها جاء أبو عبدالله الشيعي داعية المهدي ووجد هذا المذهب في كتامة فقام على تعليمه وبثه واحيائه حتى تم الامر وبويع لعبدالله كها نذكر الان في أخبارهم.

وأولهم عبيدالله المهدي بن محمد الحبيب بن جعفر الصادق بن محمد المكتوم بن جعفر الصادق ولا عبرة بمن أنكر هذا النسب من أهل القيروان وغيرهم وبالمحضر الذي ثبت ببغداد أيام القادر بالطعن في نسبهم وشهد فيه أعلام الأئمة وقد مر ذكرهم فان كتاب المعتضد إلى ابن الاغلب بالقيروان وابن مدرار بسجلهاسة يغريهم بالقبض عليه لما سار إلى المغرب شاهد بصحة نسبهم وشعر الشريف الرضي مسجل بذلك والذين شهدوا في المحضر فشهادتهم على السماع وهي ما علمت وقد كان نسبهم ببغداد منكرا عند أعدائهم شيعة بنى العباس منذ مائة سنة فتلون الناس بمذهب أهل الدولة وجاءت شهادة عليه مع أنها شهادة على النفي مع أن طبيعة الوجود في الانقياد اليهم وظهور كلمتهم حتى في مكة والمدينة أدل شيء على صحة نسبهم وأما من يجعل نسبهم في اليهودية والنصرانية لميمون القدح وغيره فكفا ذلك اثما وسفسفة وكان شيعة هؤلاء العبيديين بالمشرق واليمن وافريقه» (۲۹).

هذا ما كتبه ابن خلدون ويشتمل بحثه على بعض الايرادات على من أنكر نسب المهدي إلى بني فاطمة وعلى بعض الاستدلالات على صحة

<sup>(</sup>٢٩) «كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العسرب والعجم والبربس المشهور «بتاريخ ابن خلدون» ج ٤ ص ٣٠، ٣١.

نسبه، كما يشتمل البحث على ذكر نسب المهدي إلى محمد بن اسماعيل وقبل أن نلقى نظرة على ما قاله ابن خلدون وعلى تدليلاته نريد أن نسرد كلام المقريزي أيضاً حول هذا حيث أنه هو الآخر الذي تحمس للدفاع عن نسب المهدي الاسماعيلي وساق الأدلة على بطلان من يقول يعكس ذلك فانه كتب في اتعاظه بعد ذكر كلام ابن خلدون:

«وأنت إذا سلمت من العصبية والهوى، وتأملت ما قد مر ذكره من أقوال الطاعنين في أنساب القوم علمت ما فيها من التعسف والحمل، مع ظهور التلفيق في الأخبار، وتبين لك منه ما تأبي الطباع السليمة قبوله، ويشهد الحس السليم بكذبه: فإنه قد ثبت أن الله تعالى لا يمد الكذاب المفتعل بما يكون سبباً لانحراف الناس إليه، وطاعتهم لـ على كـذبه. قـال تعالي ـ عن نبيه محمد صلى الله عليه وسلم \_ ﴿ ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين، ثم لقطعنا منه الوتين، وقال تعالى ـ في الدلالة على صدَّقه ـ : ﴿ أَفَلَا يُرُونَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضُ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافُهَا، أَفْهُمُ الْغَالِسُونَ ﴾. وقد علم أن الكذب على الله تعالى، والافتراء عليه في دعوى استحقاق الخلافة النبوية على الأمة، والإمامة لهم شرعاً، بكونه من ذرية رسول الله - عليه و[على] آل بيته \_، من أعظم الجنايات، وأكثر الكبائر، فـلا يليق بحكمة الله تعالى أن يظهر من تعاطى ذلك واجترأ عليه، ثم يمده في ظهوره بمعونته، ويؤيده بنصره، حتى يملك أكثر مدائن الإسلام، ويورثها بنيه من بعده، وهو تعالى يراه يستظهر بهذه النعم الجليلة على كـذبه ويفتن بمخـرقته عـلى العباد، ويحدث بباطله الفتن العظيمة والحروب المبيدة في البـلاد، ثم يخليه ـ تعـالى ـ وما تولى من ذلك بباطله من غير أن يشعره شعار الكذابين، ويحل بـه ما من عادته تعالى أن يحل بالمفسدين، فيدمره وقومه أجمعين.

كما لا يليق بحكمته تعالى أن يخذل من دعا إلى دينه وحمل الكافة على عبادته، ولا يؤيده على إعلاء كلمته، بل يسلمه في أيدى أعداء دينه المجاهرين بكفرهم وطغيانهم حتى يزيدهم ذلك كفراً إلى كفرهم، وضلالاً إلى ضلالهم، فإن فعله هذا بالصادق في دعائه إليه تعالى كتأييده الكاذب فيها سواء؛ بل الحكمة الإلهية، والعادة الربانية وسنة الله التي قد خلت في عباده،

اقتضت أنه تعالى إذا رأى الكذاب يستظهر بالمحافظة على التنمس بالباطل، ويتوصل إلى إقامة دولته بالكذب، ويخليها بالزور في ادعائه نسباً إلى رسول الله \_ على صحيح، وصرفه الناس عن طاعة بنى العباس ـ الثابتة أنسابهم، المرضية سيرتهم، العادلة بزعمهم أحكامهم ومذاهبهم ـ أن يحول بينه وبين همه بذلك، ويسلبه الأسباب التي يتمكن بها من الاحتراز، ويعرضه لما يوقعه في المهالك، ويسلك به سبيل أهل البغي والفساد. خراسان، ونصرهم على عدوهم أي نصر تبين أن دعواهم الانتساب إلى رسول الله \_ على حدوهم أي نصر تبين أن دعواهم الانتساب إلى وهو يهدى السبيل».

وقد روى موسى بن عقبة أن هرقل لما سأل أبا سفيان بن حرب عن رسول الله \_ ﷺ \_ كان مما قاله: «أتراه كاذبا أو صادقاً؟» قال أبو سفيان: «بل هو كاذب»، قال هرقل: «لا تقولوا ذلك، فإن الكذب لا يظهر به أحد».

وقد نقل عن أئمة آل البيت عليهم السلام الإشارة إلى أمر عبيدالله المهدي، فمن ذلك أن موسى الكاظم بن جعفر الصادق سئل عن: ظهور القائم: متى يكون؟ فقال: «أن ظهور القائم مثله كمثل عمود من نور سقط من السماء إلى الإرض، رأسه بالمغرب، وأسفله بالمشرق». وكذلك كان بداية أمر المهدى عبيدالله، فإنه ابتدأ في المغرب، وانتهى أمره على يد بنيه إلى المشرق. فإنه ظهر بسجلهاسة - ذو الحجمة ٢٩٠ - وهي أقصى مسكون المغرب، ودعى للمستنصر - ببغداد - في سنة إحدى وخمسين وأربعائة.

وكان علي بن محمد بن على بن موسى الكاظم يقول: «في سنة أربع وخسين ومائتين ستكشف عنكم الشدة، ويـزول عنكم كثير مما تجدون إذا مضت عنكم سنة اثنتين وأربعين». يشير بـذلك [إلى] أن البـداية من تـاريخ وقته، فيكون المراد سنة ٢٩٦ وفي ذي الحجة منها كـان ظهور الإمـام المهدي بالله ـ رحمة الله عليه»(٣٠).

<sup>(</sup>٣٠) اتعاظ الحنفاء، للمقريزي ج ١ ص ٧٠ إلى ٧٣.

وقبل ذلك ذكر أولاد اسهاعيل بن جعفر وعقبه لبيان نسب المهدي الاسهاعيلي وأسهاء آبائه إلى محمد بن اسهاعيل، فقال بعد ذكر أولاد علي بن أبي طالب إلى جعفر الصادق:

«فولد جعفر بن محمد الصادق اسهاعيل. . . وحيث انتهينا إلى ذكر إسهاعيل بن جعفر الصادق بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب فإنه الغرض، وإليه ينتسب الخلفاء الفاطميون بناة القاهرة، فنقول:

إن إسماعيل بن جعفر الصادق مات في حياة أبيه جعفر سنة ثمانٍ وثلاثين ومائة، وخلف من الأولاد: محمداً، وعلياً، وفاطمة.

فأما محمد بن إسماعيل فإنه الذي إليه الدعوى؛ وكان له من الولد: جعفر، وإسماعيل فقط ـ أمهما أم ولد ـ :

فولد جعفر بن محمد بن إساعيل محمداً، وأحمد؛ أما أحمد فلا عقب له.

وأما محمد فولد جعفراً، وإسهاعيل، والحسن.

وقال أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم: «وولدُ إسماعيل ابن جعفر عليٌّ، ومحمدٌ فقط؛ وإمامةً محمدٍ هذا تدّعي القرامطة والغلاة بعد أبيه إسماعيل. فولدُ محمد بن إسماعيل بن جعفر بن محمد جعفرٌ وإسماعيل، منهم بنو جعفر البغيض بن الحسن بن محمد الحبيب بن جعفر بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق. وادعى عبيد الله القائم بالمغرب أنه أخو حسن ابن محمد.

هذا، وشهد له بذلك رجل من بني البغيض، وشهد له أيضاً بذلك جعفر بن محمد بن الحسين بن أبي الجن علي بن محمد الشاعر بن علي بن إسهاعيل بن جعفر، ومرة ادعى أنه ولد الحسين بن محمد بن إسهاعيل بن جعفر؛ وكل هذه دعوى مفتضحة، لأن محمد بن إسهاعيل بن جعفر لم يكن له قط ولد اسمه الحسين، وهذا كذب فاحش، ولأن مثل هذا النسب لا يخفى على من له أقل علم بالنسب، ولا يجهل أهله إلا جاهل».

قلت: ما ذكره أبو محمد [بن حرم] من انتسابهم إلى الحسين ابن محمد بن إسماعيل قول افتعله معاديهم، فقد كان أبو محمد بقرطبة، وملوكها بنو أمية، وهم أعدى أعادي القوم، فنقل ما أشاعه هناك ملوك بلده حتى اشتهر، كما هي عادة الأعداء.

والذي يقوله أهل هذا البيت ويذهبون إليه أن الإمام من ولد جعفر الصادق هو إسهاعيل ابنه من بعده، وأن الإمام بعد إسهاعيل بن جعفر [هو] ابنه محمد، ويلقبونه «بالمكتوم»، وبعد المكتوم ابنه جعفر بن محمد بن إسهاعيل، ويلقبون جعفراً هذا «بالمصدق»، وبعد جعفر المصدق ابنه محمد الحبيب بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم بن إسهاعيل الإمام ابن جعفر الصادق.

قالوا: فولد محمدُ الحبيب عبيدَ الله بن محمد بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم بن الإمام إسماعيل، وعبيدُ الله هذا هو القائم بالغرب، الملقب بالمهدي، المنسوب إليه سائر الخلفاء الفاطميين بالغرب وبمصر. هذا هو الثابت عندهم في درج نسبهم ثم ذكر أقوال النسابين في ذلك فقال:

وقال الشريف محمد بن أسعد بن على الحسيني الجواني النقيب: «وأما إساعيل بن جعفر ـ يعني الصادق ـ فَعَقِبُه من ابنيه: محمد وعلى؛ فأما على فمن ولده أبو الجن بن الحسين بن على بن محمد بن على بن إساعيل بن جعفر، وهم بدمشق، ويقال لهم: «بنو أبي الجن» ـ بجيم ونون ـ وأما محمد ابن إسهاعيل فينسب إليه الذين تغلبوا على أفريقية الغرب، ثم تغلبوا على مصر والشام.

ففي النسابين من أثبتهم، وفيهم من نفاهم، وفيهم من أمسك؛ سألت الشريف النسابة جمال الدين أبا جعفر محمد بن عبد العزيز بن أبي القاسم الإدريسي الحسني بمدينة القاهرة عن هؤلاء، فقال: «المثبتون لأنساب أهل القصر بالقاهرة [هم] شيخ الشرف العبيدلي، وابن ملقطة العمري، وأبو عبد الله البخاري؛ والنافون لأنسابهم [هم] الشريف ابن العابد، وابن

وكيع ـ من أصحاب سحنون ـ وابن حزم الأندلسي ـ صاحب كتاب الجهاهير في أنساب المشاهير ـ ؛ والمتوقفون في أنسابهم [هم] محمد المبرقع، وأخوه الحسن الزيديان في جماعة كثيرة من النسابين كإبن خداع، وشبل بن تكين، وغيرهم (٣١).

ومثل هذا ذكر في كتابه (الخطط والآثار).

فهذا كل ما في جعبته مع تحمسه الشديد للأئمة الاسماعيلية واندفاعه اليهم، والجدير بالذكر أن المقريزى وحيد من بين المصريين تقريباً، الذي أيد النسب الفاطمي للمهدي الاسماعيلي وإلا فإن المؤرخين المصريين عامة، المتقدمين منهم والمتأخرين إما أنكروا صحة نسب المهدي أو تجنبوا ذكره، وأطرف من ذلك أن من بين المتأخرين ممن اعتنوا بالعصر الاسماعيلي المصري من علماء مصر وأعلامها انتهجوا نفس ذلك المنهج، وحتى أن الدكتور حسن إبراهيم حسن الذي ألف عديداً من الكتب عن ذلك العصر، وبعضاً منها مع زميله طه أحمد شرف أثبت صحة نسبة المهدي إلى إسماعيل بن جعفر في كتاب له (الفاطميون في مصر) وأيد من ذهب إلى ذلك (٣٢).

ولكنه هو نفسه أنكر نسبه إلى على وفاطمة في كتابه الذي كتبه خصيصاً لبيان سيرة المهدي، أعماله وأفعاله، مع زميله طه أحمد شرف بإسم (عبيد الله المهدي)، ونسبه إلى عبد الله بن ميمون القداح مع ذكر طريفة أخرى وهي: أن المهدي الاسماعيلي هو من أبناء عبد الله بن ميمون القداح ولكن القائم هو من أبناء إسماعيل بن جعفر الصادق، (وسوف نتكلم عنها فيما بعد عند علها من هذا الباب إن شاء الله)(٣٣).

<sup>(</sup>٣١) «اتعاظ الحنفاء» ج ١ ص ١٥ إلى ١٩.

<sup>(</sup>٣٢) أنظر لذلك «الفاطميون في مصر» ص ٦٣ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٣) أنظر كتاب «عبيد الله المهدي» إمام الشيعة الاسهاعيلية ومؤسس الدولة الفاطمية في بـلاد المغـرب تـاليف حسن إبـراهيم حسن وطـه أحمــد شرف ص ١٦٩ ط مكتبـة النهضــة المصرية ــ القاهرة.

هذا ولقد سبق المقريزي وابن خلدون في هذا القول ابن الأثير، وإكمالًا للبحث لا يسعنا إلا أن نذكر ما قاله هو في كامله تحت عنوان (ذكر إبتداء الدولة العلوية بإفريقية):

«هذه دولة اتسعت أكناف مملكتها وطالت مدتها فإنها ملكت أفريقية هذه السنة وانقرضت دولتهم بمصر سنة سبع وستين وخمسائة فنحتاج أن نستقضي ذَسَرها فنقول: أول من ولى منهم أبو محمد عبيد الله، فقيل: هو محمد بن عبد الله بن ميمون بن محمد بن إسهاعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، ومن ينسب هذا النسب يجعله عبد الله بن ميمون القداح الذي ينسب إليه القداحية، وقيل: هو عبيد الله بن أحمد بن إسهاعيل الثاني محمد بن اسهاعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، وقد اختلف العلماء في صحة نسبه فقال هو وأصحابه القائلون بإمامته: إن نسبه صحيح على ما ذكرناه ولم يرتابوا فيه، وذهب كثير من العلويين العالمين بالانساب إلى موافقتهم أيضاً، ويشهد بصحة هذا القول ما قاله الشريف الرضي:

ما مقامي على الهوان وعندي السس الذل في بلاد الأعادي من أبوه أبي ومولاه مولا لف عرقه سيد الناف ذلى بذلك الجد عز

مقول صارم وانف حمى وبمر الخليفة العلوي ي إذا ضامني البعيد القصى اس جميعاً محمد وعلى وأوامي بذلك الربع ري

وإنما لم يودعها في بعض ديوانه خوفاً، ولا حجة بما كتبه في المحضر المتضمن القدح في أنسابهم فإن الخوف يحمل على أكثر من هذا، على أنه قد ورد ما يصدق ما ذكرته، وهو أن القادر بالله لما بلغته هذه الأبيات أحضر القاضي أبا بكر بن الباقلاني فأرسله إلى الشريف أبي أحمد الموسوي والد الشريف الرضي يقول له: قد عرفت منزلتك منا ومالا نزال عليه من الاعتداد بك بصدق الموالاة منك وما تقدم لك في الدولة من مواقف

محمودة، ولا يجوز أن تكون أنت على خليفة ترضاه ويكون ولـدك على مـا يضادها، وقد بلغنا أنه قال شعراً وهو كذا وكذا فيا ليت شعري على أي مقام ذَلَ أَقَامٍ؛ وهو ناظر في النقابة والحـج وهما من أشرف الأعـمال ولو كــان بمصر لكان كبعض الرعايا، وأطال القول فحلف أبـو أحمد أنـه ما علم بـذلـك وأحضر ولـده وقال لـه في المعنى فأنكـر الشعـر فقـال لـه: أكتب خـطك إلى الخليفة بالاعتـذار واذكر فيـه أن نسب المصري مدخـول وأنه مـدع في نسبه فقال: لا أفعل فقال أبوه: تكذبني في قولي؟ فقال: ما أكذبك ولكني أخــاف من الديلم وأخاف من المصري من الـدعاة في البـلاد فقال أبـوه: أتخاف ممن هو بعيد عنك وتراقبه وتسخط من هو قـريب وأنت بمرأى منـه ومسمع وهـو قادر عليك وعلى أهل بيتك، وتردّد القول بينهما ولم يكتب الرضي خطه فجرد عليه أبوه وغضب وحلف أنه لا يقيم معه في بلد، فأل الأمر إلى أن حلف الرضي أنه ما قال هذا الشعر واندرجت القصة على هذا ففي امتناع الرضي من الاعتذار ومن أن يكتب طعناً في نسبهم مع الخوف دليل قوي عـلى صحة نسبهم، وسألت أنا جماعة من أعيان العلويين في نسبه فلم يرتابوا في صحته، وذهب غيرهم إلى أن نسبه مدخول ليس بصحيح، وعدا طائفة منهم إلى أن جعلوا نسبه يهودياً<sup>(٣٤)</sup>.

هـذا وخلاصـة مـا ذكـره هؤلاء الثـلاثـة، ابن الأثـير والمقـريـزي وابن خلدون:

أولاً: نسب المهدي الاسماعيلي عبد الله أو عبيد الله صحيح إلى اسماعيل، ومنه إلى على وفاطمة رضي الله عنهما.

ثانياً: هذه هي الأسهاء التي تربطه مع اسهاعيل بن جعفر الصادق، محمد الحبيب والد عبيد الله المهدي، جعفر المصدق والد محمد الحبيب،

<sup>(</sup>٣٤) «الكامل» لإبن الأثيرج ٦ ص ١٢٤، ١٢٥ ط دار الكتاب العربي بيروت ـ لبنان الطبعة الثانية ١٩٦٧م تحت ذكر حوادث سنة ٢٩٦هـ.

محمد المكتوم والد جعفر المصدق، ثم اسهاعيل بن جعفر الصادق كها قال ابن خلدون:

أول الأئمة المستورين عندهم محمد بن اسماعيل وهو محمد المكتوم، ثم ابنه جعفر المصدق، ثم ابنه محمد الحبيب، ثم ابنه عبد الله المهدي صاحب الدولة بأفريقية والمغرب(٣٠)

وهو عين ما ذكره المقريزي بقوله:

«والذي يقوله أهل هذا البيت ويذهبون إليه أن الإمام من ولد جعفر هو ـ الخ ـ وذكر نفس الأسماء التي ذكرها إبن خلدون،(٣٦).

ثالثاً: الردعلى من أنكر صحة نسبه يدليل أن المهدي لولم يكن صادقاً في دعوى انتسابه إلى رسول الله لم يمكن له في الأرض، ولم نقم له دولة، ولم يؤيد بنصر الله وتأييده على أعدائه ومناوئيه

رابعاً: تصحيح نسبه من النبوءات التي سبقت ظهوره وتحققت فيه .

خامساً: إن الطاعنين في النسب لم يؤسسوا دعواهم إلا على السماع، وخاصة بعد ما اشتهر بين الناس المحضر الذي كتب ببغداد بطلب من الخليفة العباسي، فإن الناس تأثروا بذلك المحضر وتناقلوا روايته فيما بينهم بدون البحث والتحقيق.

سادساً: إن الطاعنين في النسب سردوا أسماء في ذكر آباء المهـدي لم يذكرها هو نفسه وأهد وذووه.

سابعاً: أمر المعتفد أمراء أفريقية بأسر المهدي أصدق شاهد وأوضح دليل على صحة نسبه.

ثامناً: ميول بعض الأمراء إلى المهدي مثل نصر بن أحمد الساماني أمير

<sup>(</sup>۳۵) «تاریخ ابن خلدون» ج ٤ ص ۳۰.

<sup>(</sup>٣٦) أنظر «اتعاظ الحنفاء» ص ١٧، ١٨.

تاسعاً: لو كان المهدي دعياً كاذباً في نسبته إلى اسهاعيل بن جعفر الصادق لرد عليه الناس في حينه، وقضحوه في دعواه، وعرف كذبه ولو بعد حين.

عاشراً: إن شعر الشريف الرضي في ذكره وذكر ولاة مصر واتفاقه معهم في النسب العلوي أيضاً دلالة قوية على صحة نسب أبيهم المهدي.

فهذا هو ملخص ما قاله ابن خلدون والمقريزي دفاعاً عن صحة النسب، وردّوا به على منكريه، فنحن نذكر هذه النقاط واحدة بعد الأخرى. فنقول:

أولاً: إن ابن خلدون والمقريزي لم يصححا نسب المهدي إلى بني فاطمة، ولم يثبتاه إلا لأن ابن خلدون أراد من وراء ذلك الطعن والتشنيع في آل علي وأولاده كما ذكر ذلك الحافظ ابن حجر العسقلاني ونقل عنه الحافظ السخاوى:

كان ابن خلدون يجزم بصحة نسب بني عبيد الذين كانـوا خلفاء بمصر، وشهروا بالفاطميين إلى علي رضي الله عنه ويخالف غيره في ذلـك، ويدفـع ما نقل عن الأثمة من الطعن في نسبهم، ويقول: إنما كتبوا ذلك المحضر مراعاة للخليفة العباسي.

قال شيخنا: ابن خلدون كان لانحرافه عن آل علي رضي الله عنه يثبت نسبة الفاطميين إليهم، لما اشتهر من سوء معتقد الفاطميين، وكون بعضهم نسب إلى الزندقة وادعى الألوهية كالحاكم، وبعضهم في الغاية من التعصب لمذهب الرفض حتى قتل في زمانهم جمع من أهل السنة، وكان يصرح بسب

<sup>(</sup>٣٧) عبيد الله المهدي نقلاً عن «المقفى الكبير» للمقريزي ص ١٤٥ ط مكتبة النهضة المصرية ـ القاهرة.

الصحابة في جوامعهم ومجامعهم، فإذا كانسوا بهذه المشابة وصبح أنهم من آل على على حقيقة، التصق بآل على العيب، وكان ذلك من أسباب النفسرة منهم (٣٨).

وأما المقريزي فلقد أيّد نسب المهدي وصححه لأنه كان ينتمي إليهم كها صرح بذلك الإمام السخاوى(٣٩).

وأما ابن الأثير فلم يبن حكمه إلا على قصيدة منسوبة إلى الشريف الرضي ونحن سنبين حقيقة نسبتها إليه ورأينا فيها.

ثانياً: الأسماء التي أوردها كل من ابن خلدون والمقريـزي في ذكـر سلسلة نسب المهدي تختلف تماماً عن الأسهاء التي يذكرهـا ابن الأثير كما ذكرنـاه من قبل.

فهم إذاً فيها بينهم مختلفون.

ب إن هؤلاء الشلاثة اللذين دافعوا عن نسب المهدي الاسماعيلي وحكموا بصحة نسبه سردوا أسماء في ذكر آباء المهدي لم يذكرها الاسماعيلية أنفسهم، فهم يذكرون أسماء بينه وبين محمد بن اسماعيل بن جعفر الملقب عندهم بالإمام المستور الأول، والمعروف بمحمد المكتوم تخالف تماماً الأسماء التي أوردها هؤلاء كما أنهم يخالفونهم في ذكر عدد الأجيال بينهما (مع اختلافهم فيا بينهم كما سنذكره فيما بعد)، فإن عامة الاسماعيلية يذكرون الأسماء كما يلي:

عبد الله المهدي بن الحسين بن أحمد بن عبـد الله بن محمد بن اسـماعيل ابن جعفر كما وردت في (استتار الإمام)(٤٠) وفي رعيون الأخبار)(٤١) وغـيرها من الكتب.

<sup>(</sup>٣٨) والاعلان بالتوبيخ، للسخاوي المتوفي ٩٠٣هـ تحقيق فرانزدوزنشال ط مطبعة العاني.

<sup>(</sup>٣٩) أنظر والضوء اللامع، ج ٤ ص ١٤٧، ١٤٨.

<sup>(</sup>٤٠) أنظر ص ٩٥ نشر ايوانوف.

<sup>(</sup>٤١) أنظر ص ٨٩ ط دار الأندلس بيروت.

وهذه غير ما ذكره ابن الأثير وابن خلدون والمقريـزي الذي يـدعي بأنـه يذكر الأسهاء كما يذكرها أهل البيت.

ولا أدري من هم أهل البيت عنده، كما أن هناك فرقاً بين عدد الأجيال لأن الثلاثة المذكورين من أهل السنة يذكرون جيلين اثنين بين المهدي الاسماعيلي وبين محمد المكتوم حيث أن عامة الاسماعيليين يذكرون أجيالا ثلاثة ما بينها.

ج: إن المهدي لم يذكر أبداً في حياته، ولا واحد من أولاده بعده سلسلة نسبهم وأسماء تربط بينهم وبين محمد المكتوم، ولم يرد ذكرهم في كتاب ما، اسماعيلي وغير اسماعيلي ولا واحد من الاسماعيلية القدامى الذين عاصر وا المهدي وعايشوه اطلاقاً.

ثالثاً: إن تدليل ابن خلدون والمقريزي على صحة نسبهم بقيام دولتهم وتمكنهم في الأرض وتغلبهم على المخالفين تدليل واه وسقيم وهو افلاس وفقر وتعرعن الدليل للأسباب التالية:

أ. : لأن التمكن في الأرض والتغلب على الأعداء قد يحصل لصادق وقد يحصل لكاذب، وقد يحصل لظالم ولا يحصل لغيره، وقد أقر بذلك أول قاض اسهاعيلي عاصر المهدي وثلاثة من أولاده القائم والمنصور والمعز، نعان بن محمد المغربي المتوفى سنة ٣٦٣هـ حيث ذكر في كتابه (المجالس والمسايرات) ناقلاً عن المعز لدين الله الإمام الاسهاعيلي المشهور أنه قال:

«إن غلبة السيوف ينالها المحق والمبطل ولكن غلبة الحجمة لا تكون إلا لأهله»(٤٢).

و إلا ليحكم على كثير من أنبياء الله الصادقين أنهم لم يكونوا على حق عياداً بالله \_ حيث لم تقم لهم دولة ولم يتمكنوا في الأرض ولم يتغلبوا على

<sup>(</sup>٤٢) «المجالس والمسايرات، للقاضي النعمان بن محمد المغربي ص ١٣٩ ط المطبعة الرسمية -تونس.

الأعــداء، بل إن كثيــراً منهم قهروا وطــردوا من أراضيهم وفريقــاً منهم قتلوا بصريح القرآن «ففريقاً كذبتم وفريقاً تقتلون»(٤٣).

وعكس ذلك أن التتار وغيرهم من الوحوش الذين أفنوا العباد، ودمروا البلاد، وسعوا في الأرض فساداً، كانسوا على حق لتمكنهم في الأرض وغلبتهم على الأعداء؟

ما أتفه هذا القول، وما أفسد هذا الرأي.

ب- : لو كان تمكنهم في الأرض وتغلبهم على البلاد والعباد دليلًا على صحة نسبهم لكان زوال دولتهم وهزيمة عساكرهم وإزالة ملكهم بيد صلاح الدين وعمه شيركوه، وهزائمهم النكراء المتتالية من أعدائهم. وتذلل بعضهم أمام وزرائهم دليلًا على كذب دعواهم وبطلان نسبهم.

ج - : إن المقريزي الذي بلغ الذروة في تحمسه بتدليله هذا، لا يُعرف لماذا لم يصرح بعد ذلك بصدق مقولتهم ومذهبهم أيضاً حيث الدليل هو الدليل؟

ولو جعل هذا الدليل معياراً للصحة والصدق لانقلبت الموازين وانعكست المفاهيم.

رابعاً: إن النبوءات التي ذكرها المقريـزي وأشـار إليهـا ابن خلدون وجعلاها دليلًا آخر على صحة نسب المهدي لأوهى من بيت العنكبوت.

فمتى كانت النبوءات ومن رجال غير معصومين لا ينطقون بالوحي دليلاً على صحة الدعاوى وصدقها؟

وأغرب من ذلك أن تكون النبوءة صادرة من رجل منافس لإمام الاسماعيلية السادس اسماعيل بن جعفر ومغتصب حقه وحق ابنه محمد المكتوم، والذي قالت الاسماعيلية فيه:

<sup>(</sup>٤٣) سورة البقرة الآية ٨٧.

«ادعى موسى الإمامة لنفسه، وقد قيل فيه كما قيل في زيد بن علي بن الحسين... من ادعى الإمامة وليس من أهلها فقد ظلم نفسه وتعدى طوره، وتعاطى ما ليس بأهله، فهو كإبن آدم الذي قتل أخاه، وكإبن نوح الله منه ونفاه، وإن كان ينسب إلى ذرية النبوة وعقب الامامة»(٤٤).

ألا يعذر من يرمي المقريزي بسوء المعتقد بعد استدلال هذا من نبوءة موسى بن جعفر على صحة دعوى المهدية من قبل عبد الله الاسماعيلي.

خامساً: إن الطاعنين في النسب لم يؤسسوا دعواهم على السماع مما اشتهر بين الناس لأجل المحضر الذي كتب ببغداد:

أ. : لأن كثيراً منهم حكموا ببطلان نسبة المهدي إلى اسماعيل بن جعفر ومنه إلى علي وفاطمة قبل أن يصدر هذا المحضر ببغداد. منهم ابن رزام وهو مات قبل صدوره بست عشرة سنة، وكذلك أخو محسن العلوي، وكذلك القاضى أبو بكر الباقلاني وغيرهم الكثيرون.

ب ـ : وإن الطاعنين في النسب قد بنوا حكمهم عملى المحكمات واليقينيات، وعلى قواعد معروفة ثابتة في الأنساب، وأصول مشهورة بينة في الأنساب.

ثم لا يعرف نسب أحد إلا بعد ما يذكر اسم أبيه وجده إلى آخره ولكن المهدي الاسهاعيلي لم يجرؤ أبداً أن يذكر أسهاءهم، ولا أحد من أتباعه في عصره، بل يثبت عكس ذلك أنه نسب نفسه إلى قبائل عديدة في مختلف الأوقات والظروف، وقد بدر منه أشياء كثيرة جعلت أقرب المقربين إليه يشك في كنهه وحقيقته، وبدأ أبو عبد الله الشيعي وهو الذي فتح بلاد المغرب يتنكر عليه وينكر مهديته (٥٠٠).

<sup>(</sup>٤٤) «عيون الأخبار وفنون الأثار» ـ السبع الرابع ص ٣٣٥، ٣٣٦ تحقيق مصطفى غالب ط دار الأندلس بيروت ١٩٧٣م.

<sup>(</sup>٤٥) «عيون الأخبار» ـ السبع الخامس ص ١٢٠ وما بعد.

سادساً: اتهام الطاعنين بأنهم بنوا الحكم على أسماء ذكروها لآباء المهدي ما لم يذكرها هو نفسه؟ فهل الأسماء التي ذكرها المؤيدون هي عين تلك الأسماء التي ذكرها المهدي وأهله وذووه، أو الاسماعيلية؟

وقد ذكرنا هذا مفصلًا فيها سبق.

سابعاً: أمر المعتضد أمراء أفريقية بأخذ الأفاق على المهدي الاسهاعيلي وإذكاء العيون في طلبه لا ينهض دليلاً على كونه من بني فاطمة أيضاً لأن الذي يخاف مناوئة الحكم، ومعاداة الحكام، وقلب الأنظمة، وإثارة الفتن والقلاقل والاضطرابات يترصد له، ويراقب حركاته وسكناته، ويأمر بأخذ الأفاق عليه وإذكاء العيون وأسره وسجنه سواء انتسب إلى بني فاطمة أو لم ينتسب، ولم يكن محاربة بني العباس العلويين وحدهم، بل أنهم حاربوا كل من وقف في سبيلهم، وقتلوا كل من رأوا منه خطراً على ملكهم وإلا لكان العلويون كلهم أسارى ومسجونين، ولم يكن الأمر كذلك.

وكذلك وقع الأسر على المهدي قبل أن يتحرك بما تحرك، ويعمل بما عمل.

وأما جعل ابن خلدون هذا دليلًا على صحة نسب المهدي إلى بني فاطمة فإنه من الغرائب والعجائب، ولا ندري كيف يقع في مشل هذا مؤرخ فيلسوف كإبن خلدون مع قيام أبي عبد الله الشيعي بالهجهات المتتالية والحملات المسلسلة، كأن ابن خلدون نسي أنه لم يصدر مثل هذه الأوامر من الخليفة العباسي في حق أحد غيره من الثائرين والمحاولين التغلب على إقليم وبلدة من أقاليم الدولة العباسية وبلادها، وحقيقة أن هذا التدليل من الدلائل الواهية التي أتى بها لإثبات ما يريد أن يثبته مع علو شأنه ورسوخ قدمه في ميدان التاريخ. ولا عصمة إلا لأنبياء الله ورسله الناطقين بالوحي، فإن لكل عالم زلة، كما أن لكل فارس كبوة، إلا من رحم ربك.

ثامناً: اتجاه ميول بعض أمراء العباسيين إلى المهدي الاسهاعيلي أيضاً لا دليل فيه على صحة نسب المهدي كها أراد الاستدلال بذلك المفريـزي لأن كثيراً من الناقمين على الحكم يجدون التسلية فيمن يقوم ضده ويشور على أصحابه، والتاريخ مليء من أمثلة ذلك حتى تاريخ الاسماعيلية أنفسهم، ففي أيام القائم والمنصور حينها قام أبو يزيد مخلد بن كيداد بالشورة ضدهم، وشنّ عليهم الغارات التجأ إليه كثير من أمراء بني عبيد وأنصار الاسماعيلية وأتباعهم كها أقر بذلك المعز لدين الله حفيد المهدي والقاضي النعان بن عمد المغربي (٢٤).

تاسعاً: وأما تدليل ابن خلدون بأن المهدي وأولاده من بعده لو كانوا كاذبين في نسبتهم إلى بني فاطمة لعرف أمرهم في حينهم أو بعد مدة فتدليل واه أيضاً حيث يعلم من له معرفة بالتاريخ أن الناس ردّوا دعوى المهدي في نسبته إلى اسهاعيل بن جعفر في بدء أمره، وكان أول الرادين عليه أبو العباس الأخ الأكبر لأبي عبد الله الشيعي، وأبو عبد الله الشيعي نفسه مؤسس الدولة الاسهاعيلية في المغرب وباني صرحها، وكذلك القرمطي الحسن الأعصم كها سيأتي ذكر هذا كله بعد قليل.

وأما المسلمون السنة فردّوا عليه دعواه في حينه كما ردّ خلفهم على خلفه، وقتل هو وبنوه على ذلك خلقاً كثيراً كما ذكرناه من قبل، والوقائع في ذلك معروفة مشهورة.

والجدير بالذكر أن مسألة نسب الأئمة الاسهاعيلية لم تستحدث بعد زمان طويل كما أراد المؤيدون للنسب إيهام الناس، بل أثيرت هذه المسألة في حينها، فالحسن الأعصم القرمطي أعلن من فوق منبر دمشق بأن المعز لدين الله ليس من سلالة اسهاعيل بن جعفر، بل هو من أولاد ميمون القداح كما سنذكره بعد قليل مفصلاً إن شاء الله.

وكنذلك ذكر المؤرخون أن المعنز بن المنصور لما دخل المديار المصريّة

<sup>(</sup>٤٦) أنظر «المجالس والمسايرات» الجزء الثاني تحت عنوان: اغتر كثير من أنصار الأثمة بأبي يزيد ص ٧٢.

اجتمع به جماعة من الأشراف، وكان من بينهم ابن طباطبا، فأنكروا عليه نسبه(٤٧).

وكان الانكار عليهم ذائعاً شائعاً حتى أن العزيز بن المعز صعد المنبر أحد أيام الجمعة في أول خلافته فرأى ورقة على المنبر فيها هذه الأبيات:

انا سمعنا نسباً منكراً إن كنت فيها تدعي صادقاً وإن ترد تحقيق ما قلته أو فدع الانساب مستورة فإن أنساب بني هاشم

يسلي على المنبر في الجامع فاذكر أباً بعد الأب الرابع فانسب لنا نفسك كالطائع وادخل بنا في النسب الواسع يقصر عنها طمع الطامع (^٤)

وفي أيامه سأل عضد الدولة البويهي الديلمي الشيعي الأشراف ببغداد عن نسب العبيديين كها ذكره المقريزي في اتعاظه أن الملك فناخسرو (عضد الدولة) جمع العلويين ببغداد وقال لهم:

«هذا الذي بمصر يقول: إنه علوي منكم، فقالوا: ليس هو منا، فقال لهم: ضعوا خطوطكم، فوضعوا خطوطهم بأنه ليس بعلوي، ولا من ولد أي طالب. ثم أنفذ إلى نزار بن معد رسولاً يقول له: نريد أن نعرف بمن أنت؟ فعظم ذلك عليه، فذكر أن قاضيه ابن النعمان ساس الأمر لأنه كان يلي أمر الدعوة والمكاتبة في أمرها، فنسب نزاراً إلى آبائه، وكتب نسبه، وأمر به أن يقرأ على المنابر، فقرىء على منبر جامع دمشق صدر الكتاب، ثم قال: نزار العزيز بالله بن معد بن المعز لدين الله بن اسهاعيل المنصور بالله بن محمد القائم بأمر الله بن عبيد الله المهدي بالله بن الأئمة الممتحنين ـ أو قال: المستضعفين ـ وقطع» (٤٩).

<sup>(</sup>٤٧) «وفيات الأعيان» لإبن خلكان ج ٢ ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤٨) إيضاح ٢.

<sup>(</sup>٤٩) والاتعاظ، ج ١ ص ٣٥، ٣٦.

هذا، ومن ناحية أخرى يذكر المؤرخون أن كل ما جرى بين عبد الرحمن الثالث الأموي أمير الأندلس وبين عزيز بن المعز الخليفة الاسهاعيلي في مصر، فأرسل إليه العزيز كتاباً يسبه فيه ويهجوه فأجابه عبد السرحمن الأموي بكتاب كتبه إليه:

«أما بعد فقد عرفتنا فهجوتنا، ولو عرفناك لأجبناك» (°°). ومثل هذا حدث كثيراً في أدوار مختلفة.

كما أنكر عليهم نسبهم كثير من العلويين أنفسهم، ومن أولاد اسماعيل ابن جعفر، منهم الشريف أخو محسن النسابة المشهور وغيره.

عاشراً: تدليل ابن خلدون والمقريزي بشعر الشريف الرضي ومن قبلهما ابن الأثير الجزري الذي بني كل عمارة تصحيح نسب القوم على شعره ليس بأقوى من تدليلاتهم الأخرى التي بينًا حقيقتها آنفًا، وقبل أن نتكلم في الموضوع نستحسن أن نذكر في اتعاظه، وأشار إليه ابن خلدون في تاريخه:

ما مقامي على الهوان وعندي مقول صارم وأنف حمى البس الذل في بلاد الأعادي وبمصر الخليفة العلوي من أبوه أبي ومولاه مولا ي إذا ضامني البعيد القصى لف عرقي بعرقه سيد النه اس جميعاً محمد وعلي إن ذلي بذلك الربع رى(١٥)

فهذه هي الأبيات التي أسس عليها ابن الأثير بناءه لتصحيح نسب القوم مع أنها لا تصلح للتدليل والاحتجاج كها يلي:

أولاً: إن هـذه الأبيـات مكـذوبـة عـلى الشريف الـرضي من قبـل الاسهاعيلية، ولأجل ذلك لم يدرجها في ديوانه، ولم يروها الرواة عنه، وهـذا من أقوى البراهين بأنه لم يقلها اطلاقاً.

<sup>· (</sup>٥٠) «يتيمة الدهر» للثعالبي ج ١ ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٥١) «ابن الأثير» ج ٦ ص ١٢٤.

ثانياً: وأكثر من ذلك أنه لما علم بهذه الأبيات أنكرها هـو وأبوه، وحلف عليه الأيمان المغلظة كها تخكر ابن كثير:

لما سمع الخليفة القادر بأمر هذه القصيدة انزعج وبعث إلى أبيه الموسوي يعاتبه، فأرسل إلى ابنه رضي فأنكر أن يكون قالها بالمرة. . . وتعددت الرسائل من الخليفة إليهم في ذلك وهم ينكرون ذلك حتى بعث الشيخ أبا أحمد الأسفرائيني والقاضي أبا بكر إليهما فحلف لهم بالأيمان المؤكدة أنه ما قالها(٢٥).

وأقر بذلك كما ذكر ابن الأثير ولم يودعها في ديوانه(٣٠).

وأكثر من ذلك أن أباه النقيب أبا أحم نسب هذه الأبيات إلى أعدائه كما أكد إيمانه بقوله:

وأما هذا الشعر فها لم نسمعه منه، ولا رأيناه بخطه، ولا يبعد أن يكون بعض أعدائه نحله إياه وعزاه إليه (٤٥).

ثالثاً: إن الشريف الرضي هو من ضمن الأشخاص الذين كتبوا المحضر الدي يتضمن القدح في نسب المهدي الاسهاعيلي، ونسب أولاده. ثم وقع عليه بخط يده كها ذكره جمع من المؤرخين، منهم ابن كثير وابن الأثير، وابن تغرى بردى الأتابكي، وابن الجوزي، والذهبي، وغيرهم كثيرون.

فكيف يعتمد على مجهول النسبة والمنكر والمرفوض من قبل من ينسب إليه، ويترك المعلوم المقرر، والموثق بخط اليد والتوقيع؟.

فالقصيدة أنكرها الشريف الرضي حالفاً بالله بـأنها لم تكن من نظمه، والمحضم أثبته وأقره بتوقيعه.

<sup>(</sup>٥٢) والبداية والنهاية، لابن كثيرج ١٢ ص ٤ ط دار الفكر بيروت سنة ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٥٣) أنظر دابن الأثيرة ج ٦ ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤٥) واتعاظ الحنفاء، للمقريزي تحقيق جمال الدين شيال ج ١ ص ٤٠ ط دار الفكر العربي (١٥) م.

فالغريب من ابن الأثير أن يتمسك بتلك ويعرض عن هذا.

رابعاً: إن كان الشريف الرضي هذا الرجل في نظر ابن الأثير الذي ينكر صحة نسب المهدي وأولاده إلى بني فاطمة إرضاء للخليفة العباسي ويثبت نسبهم ارضاء للخليفة الاسماعيلي:

كما ينكر نسبة القصيدة إليه خوفاً من خليفة بغداد. فمن كان هذا شأنه وديدنه هل يعتمد على قوله ويصغي إلى كلامه، وهل يصلح للاحتجاج والتدليل.

خامساً: لو سلمت صحة نسبة هذا الشعر إلى الشريف الرضى لا يصلح للتدليل أيضاً لوجهين:

أولاً: إن قوله هذا ليس بكاف لإثبات نسبهم إلى بني فاطمة حيث أن أباه أبا أحمد وهو نقيب العلويين، وأخاه الشريف مرتضى الملقب بعلم الهدى أنكرا نسبهم مع من أنكر من العلويين الأخرين مثل الشريف أخى محسن، والشريف ابن طباطبا وغيرهم الكثيرين الكثيرين.

ثم وقول الشريف الرضي لإثبات نسبهم لا يستند إلى دليل وبرهان.

ثانياً: لا يستبعد على شرط صحة نسبة القصيدة إليه - أن يكون قالها الشريف اغضاباً للخليفة العباسي لحادث حدث أو ملمة ألمت. ففي مثل تلك الأحوال والظروف يقول الإنسان أحياناً ما لايكون في قلبه، مع أن المعروف أن الشريف الرضى كان يخالف المذهب الاسهاعيلي ويناوئهم في معتقداتهم وآرائهم لكونه من الاثنى عشرية الأعداء الحقيقيين للاسهاعيليين حيث أن إمامهم السابع هو الذي غصب حق إمامة امامهم السادس اسهاعيل ومن بعده الإمام السابع محمد بن اسهاعيل. وهذا مع الاحتمال البعيد أن يكون قائل هذه الأبيات الشريف الرضى مع أنه لم يقلها ولم يقر

فهذه هي خلاصة ما قاله ابن خلدون والمقريزي وابن الأثمير مؤيدو النسب الفاطمي للمهدي وأولاده قد بيّنا حقيقتها ببعض التفصيل.

وأما ما قياليه المنكرون عليهم نسبهم الفياطمي من أهيل السنة وهم الكثيرون الكثيرون فقد أوردنا كلامهم مقدماً.

ويجدر بنا أن نشير ههنا إلى أن المحضر الذي صدر من بغداد في الطعن على نسب حكام مصر من أولاد المهدي سنة ٢٠٤ هـ، الذي ورد ذكره في كلام ابن كثير، والذي تكرر صدوره مرة أخرى سنة ٤٤٤هـ لم يتصد الأئمة الاسماعيلية له بالرد والانكار، ومحاولة إثبات نسبهم وذكر أسماء آباء المهدي. فافهم فإنه مهم جداً في هذا الموضوع.

والآن ننتقل إلى ما قاله الاسهاعيلية أنفسهم في هذا الموضوع.

## آراء الاسماعيلية في نسب المهدي

قبل أن نذكر آراء الاسماعيلية في نسب المهدي نريد أن نذكر ههنا أنهم مع ادعائهم مشايعة المهدي واتباعه، وأنهم من ذويه وأهله يترددون في اسمه. فبعض منهم يسميه بعبيد الله(٥٥)، وهو الأشهر، وعلى ذلك سميت دولتهم دولة العبيديين، وبه قال المقريزي وابن خلدون وابن الأثير، المؤيدون لصحة نسبه من أهل السنة.

والكثير من الاسماعيلية يسميه عبدالله(٥١).

والبعض يسميه بسعيد الخير(٥٠).

وبعض المتأخرين منهم يسمونه بمحمد(٥٠).

<sup>(</sup>٥٥) انظر مقدمة «راحة العقل» ص ٢٧.

<sup>(</sup>٥٦) «كتاب الأزهار» لحسن بن نـوح الهندي من منتخبـات اسهاعيليـه للدكتور عـادل العوا، افتتـاح الـدعـوة ص ٢٤٩، وزهـر المعـاني، ص ٦٦ من المنتخب لا يـوانـوف، وعيـون الأخبار، السبع الخامس ص ٨٩، نورمبين وغيرها من الكتب.

<sup>(</sup>٥٧) (غاية المواليد) ص ٣٧ من المنتخب لايوانوف.

<sup>(</sup>٥٨) انظر وتاريخ الدعوة الاسماعيلية، لمصطفى غالب الاسماعيلي ص ١٠١ دمشق، أيضاً «الفلك الدوار» العبدالله بن المرتضى الاسماعيلي ص ١٤٠.

فهذا هو المهدي الذي يريدون اثبات نسبه إلى اسهاعيل بن جعفر، ومنه إلى على وفاطمة رضى الله عنهما ولكن الأراء المتعارضة، والأقسوال المتضاربة المختلفة تزيد الغموض وتكثر الارتياب في صحة نسبه بدل أن تصحح نسبته إلى بنى فاطمة، وتؤيد ما يذهب إليه الاسهاعيلية، واليكم التفصيل:

يقول خطاب بن الحسن المتوفي سنة ٥٣٣هـ، وهو من كبار الـدعـاة الاسهاعيلية، في كتابه وهو يذكر بدء الامامة من الحسن بن علي ثم استقرارها في جعفر بن محمد، فيقول:

«جعفر بن محمد الصادق (ع) المصدق الأمين في تسليمه الأمر إلى ولده الساعيل بن جعفر وغيبة اسماعيل، وولده محمد بن اسماعيل في حد الطفولية ولم تكن ترجع الامامة قهقرى كها لم ترجع من غيره، فأودع حجته المنسوبة بين يديه مقامه لولده، وأقامه ستراً عليه، وقدمه بين يديه واستكفله اياه إلى بلوغه أشده سلام الله عليه، فلما بلغ أشده تسلم وديعته، ثم جسرى الأمر في عقبه خلفا عن سلف حتى انتهى الأمر به إلى على بن الحسين بن أحمد بن عبدالله بن محمد بن اسماعيل صلوات الله عليهم أجمعين.

فكان من أمره ما كان من ارسال دعاته الحسين بن فرح بن حوشب المعروف بالمنصور، وانما لقب بذلك لما افتتح له من النصر باليمن، فدخل اليمن وكان من أمره ما ضمنته سيرته، وكان بمثابة الفجر المتنفس، وبه كشف الله عز وجل عن الأولياء الغمة وأنار حنادس الظلمة قدس الله روحه ورزقنا شفاعته، ثم اتصل أبو عبدالله صاحب الدعوة بالمغرب عن أمر امامه على بن الحسين، فأقام عنده في اليمن وشهد معه وقائع كثيرة وجاهد بين يديه، ثم بعثه من أرض اليمن إلى أرض المغرب، فشخص إليها وكان من خبره في طريقه ما ضمنه كتاب (افتتاح الدعوة) بالمغرب، وأظهر الله به دعوة الحق وكان على يديه طلوع الشمس.

وذلك أنه لما أظهر النور باليمن وبلاد المغرب سارولي الله في أرضه عـلى ابن الحسين صلوات الله عليه يـريد بـلاد المغرب حتى كـان في بعض طريقـه أظهـر الغيبة واستخلف حجتـه سعيد الملقب بـالمهدي ســلام الله عليه فثبت قواعد الدعوة وجرى عليهما من ضدهما بسجلهاسة من العمال بالمغرب ما جري، و وقي الله وليه سلام الله عليه من سجنه.

فلما حضرت المهدي النقلة سلّم الوديعة إلى مستقرها، وتسلّمها محمد ابن على القائم بأمر الله تعالى، وجرت الامامة في عقب سلام الله عليه حتى انتهت الامامة إلى مستقرها ومعدنها، واطمأنت بموضعها من الامام المنصور أبي على الأمربأحكام الله أمير المؤمنين بالنص عليه كما قدّمنا في هذا الباب» (٥٩).

وهذه العبارة واضحة جلية في منطوقها، لاغموض فيها.

وعندما نضيف إلى هذه العبارة عبارة أخرى وردت في كتاب اسهاعيلي قديم للقاضي النعمان الذي عاصر المهدي والقائم والمنصور والمعز، وبرواية المعز نفسه \_ الامام الاسهاعيلي الرابع في دور الكشف والظهور \_ يتضح المعنى أكثر وأكثر، فيقول القاضي الاسهاعيلي النعمان بن محمد المغربي: إن المعز ذكر حديثا كنا نسمعه أيضاً يؤثر عن المهدي في كاشف محنة مخلد بن كيداد الذي خرج على الاسهاعيلية، وضاقوا به ذرعا، قال: ان المهدي ذكر نار الفتنة في بعض أيامه فقال:

وصاحب هذا الأمر في هذا الوقت حمل في بطن أمه، وعن قريب يولد. وكان المنصور (عليه السلام) خُلا في ذلك الوقت. وكان عند المهدي (عليه السلام) خُل فولد / أبو الحسن للمهدي. السلام) خُل فولد المنصور (عليه السلام) وولد / أبو الحسن للمهدي. وكانت أمّه قد قالت وهي حامل به للمهدي : إنّي رأيت كأنّ القمر في حجري وأنا أرضعه. فلمّا ولد المنصور وأي به المهديّ ليبارك عليه، دعا بأم ولده أي الحسن وقد ولدّته فدفع المنصور إليها. وقال لها: أرضعيه مع ابنك. ففعلت مسرورة بذلك فرحة به. فلمّا أرضعنه، قال لها المهديّ (عليه السلام): أتذكرين الرؤيا التي رأيتِ أنّك تُرضِعينَ القمر وهو في حجرك؟

قالت: نعم يا أمير المؤمنين (عليه السلام).

(ف) قال لها المهدي (عليه السلام): فهذا تأويل رؤياك. ثمّ لم يلبث ابنها أبو

<sup>(</sup>٥٩) ﴿غَايَةُ المُوالِيدُ الثَّلاثَةُ ۗ ص ٣٧،٣٦ من المنتخبُ لايوانوف.

الحسن أن جَدِرَ فذهب بصره، فأيقنت أنّ رؤياها كانت للمنصور (عليه السلام) مع تأويل / المهديّ (عليه السلام) لها ذلك.

قال المعزّ (عليه السلام): فكانت بعد ذلك من اليقين والولاية لنا في غاية ما يكون عليه أهل الإخلاص، وكبرّت وأسنّت وهي على ذلك. وكانت تقول لولّد المهديّ ونسائه بعد وفاته: والله لقد خرج هذا الأمر من هذا القصر - تعني قصر المهديّ بالله (عليه) - فلا يعود إليه أبداً. وصار إلى ذلك القصر - تعني قصر القائم بأمر الله - فلا ينزال في ذرّية صاحبه ما بقيت الدنيا. وإذا رأت الواحدة من نسائنا، قالت: هذه السيدة، لمن كانت منهن قد ولدت إماماً. فيقول لها بناتها: لقد كبرت وخلّطت. فتقول: أما الكُبرة فنعم، وأمّا التخليط فلا، والله ما أنا / بمخلّطة ولكن سمعتُ ذلك من علم الأثمة.

ولم تزل على ذلك حتى ماتت.

قلت: رحمها الله (تع).

قال: نعم، ونفعها اعتقادها»(٦٠).

وهذه العبارة نص في المسألة بأن المهدي لم يكن من بني فاطمة، كما أنه لم يكن ابن امام اسماعيلي من الأئمة المستورين، وكانت أولاده ونساؤه على معرفة بذلك، وأيضاً لم يكن القائم من ذريته، ولذلك فرق المعز بين ولد المهدي ونسائه، وبين ذرية القائم ونساء بيته بقوله: «ولد المهدي ونسائه» و «من نسائنا»، وهذا واضح وجلي.

ويصرح بذلك الداعي المطلق ادريس عماد الدين في كتابه (زهر لمعاني):

«وكان المهدي بالله رابع الخلفاء وممثول المضغة في الدور. . . فكمان شمس الله الطالعة، وآيته الساطعة، والحجاب الأعظم، والباب الأشرف الأكسرم،

<sup>(</sup>٦٠) «كتاب المجالس والمسايرات» للقاضي النعمان بن محمد المتوفي سنـة٣٦٣هـ الجزء الشـامن والعشرون ص ٥٤٢، ٥٤٣. ط المطبعة الرسمية ـ تونس ١٩٧٨م.

حامل أمانة الله ووديعته، ومسلمها إلى القائم بأمر الله ولمده المنتسب إليه بتعليمه وافادته، وهو خليفته القائم منه». (٦١).

وأيضاً «وقام المهدي بدعوته أحسن قيام، وأمدّ دعاته في سائر البلدان فأشرقت الأرض بنور ربها، وظهرت أنوار الله من حجبها، وأشار المهدي بالله إلى محمد القائم بأمر الله أمير المؤمنين، ونشر لأهل دعوته فضله المبين، وأدى إليه أمانته، وسلّم إليه رتبته، وأعطاه وديعته التي استودعها الله اياه له يجعل لسائر أولاده فيها نصيبا بل أقر الحق في مقره، وجعله في مستقره توحيد الولي الله وتعريف الشريف مقامه، واقتدى بجدّه محمد المصطفى في نصه على وصية على بن أبي طالب يوم الغدير، ولما نعيت إليه نفسه، وآن قرب عامه، وكان القائم بأمر الله نور الله الذي تجلّى من أعظم الحجب وبرهانه الذي الإعراب بفضله ندب، فدانت له حدود الدعوة وعرفت أن المهدي بالله لهم إليه أفضل قدوة صلوات الله عليها وعلى أبنائها والخير من أوليائها».

وأيضاً ـ «ولما تـوطدت قـوانين الـدعوة الهـادية، سـلام الله على وليهـا، بالمهدية وظهر أهل الكهف من كهف التقية، وآن الأجل وانقضى المهل سلّم الامام المهدي بالله إلى ولده القائم رتبته، وأدّى إليه وديعته وأمـانته، وأظهـر الغيبة وانتقل بجوار ربه والقدوم عليه»(٦٢).

وذكر أيضاً أن المهدي سعيد الخير لم يتسم بالامامة الاستراعلى ولي الله القائم بأمر الله وكان هذا معروفاً لدي دعاة الاسهاعيلية والخلصاء الأبرار، والمصطفين الأخيار، والعارفين لسر الله كها صرح بذلك في كتابه هذا: هثم ان الامام صاحب الزمام تقدم للهجرة إلى المغرب والمهدي في كنفه فاظهر النقلة في سفره وأوصى إلى أخيه سعيد الخير واستكفله واستودعه لولده وكفله سعيد الخير، وتسمى بالامامة بأمر الناص عليه سترا على ولي الله

<sup>(</sup>٦١) وزهر المعاني، للداعي ادريس ص ٦٧ من المنتخب لأيوانوف.

<sup>(</sup>٦٢) ورهر المعاني، ص ٧١.

واخفاء لمقامه عن أهل دعوته حتى يكون أوان ظهوره وطلوع نوره، وأمر الحدود بذلك وأن يكنوه بالشمس الطالعة سترا على ولي الله ولده القائم من بعده، فلم يطلع أحد عليه ولا وقف على سر الله فيه الا الخلصاء الأبرار المصطفون الأخيار العارفون لسر الله في أوليائه، المطلعون على معرفة ما أظهر لهم من أصفيائه حتى اذا آن الميقات و وطدت الدعوة الدعاة، وأشاروا إلى أمرهم الذي أمروا بالاشارة إليه، وأوضحوا فضله لمتبعيهم، ودلوا عليه، وبشروا بظهور الشمس من غربها، ووعدوا بدنو الميقات لظهورها من استدار حجبها. فقال المهدي صلوات الله عليه وقد انتشرت دعوته في الأفاق، واستدل بواضح براهينه أهل الخلاف فرجعوا إلى الوفاق، فظهر من سجلماسة على يد داعيه أبي عبدالله صاحب الدعوة بالمغرب قدس الله روحه، ومعه الامام القائم بأمر الله محمد بن عبد الله المستحق بعده للخلافة، والذي إليه دعوة الأولياء كافة، والمهدي بالله كافل له في كفالته ومشير بعالي مقامه إلى دعوته (17).

وهناك نص هام آخر يشعر بـأن المهدي أراد أن يجعـل الامام في عقبـه ويحرم القائم بأمر الله ولكنه كلما هـم باغتصاب الأمر وجعله في بنيه مات ابنه كما ذكره النعمان القاضي عن المعز، قال فيه:

وانه أراد أن يؤثر به من قرب منه بمن لم يجعله الله (عز وجل) له فكلما نصب لذلك واحدا مات واستأثر الله به، إلى أن ذهب أقاربه وأقام صاحب الحق ضرورة اذلم يجد غيره، فقال: الآن يا عم بعد أن فعلت ما فعلت، فتمثل له بقول الشاعر (رجز):

الله أعطاك التي لا فوقها وكم أرادوا منعها وعوقها عنك، ويأبى الله الا سوقها إليك، حتى طوّقول طوقها فردّها الله (عز وجل) إلى صاحبها المستقرة فيه وأخرجها من يدى من كانت

<sup>(</sup>٦٣) أيضاً ص ٦٦.

مستودعة عنده بعد أن جهد في صرفها إلى من قرب منه جهده. فليس المستقر كالمستودع ولا الوكيل كالموكل ولا الـوصى كالمـوصى عليه، ولا لـه أن يملك شيئاً مماله في يديه ولا أن يعدل بذلك إلى غيره عنه. هي أمانة الله التي قد استحفظها و وديعته التي أودعها. قال الله جل من قائل: أن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها واذا حكمتم بسين الناس أن تحكموا بالعدل». (15).

ويؤيد ذلك ما ذكره في (المجالس) ورواه ابن عذارى أيضاً أن القائم علم من ابنه القائم أن الناس يتحدثون بأن المهدي نص بولاية العهد لابنه أبي على أحمد بن المهدي فقلق القائم لذلك (٥٥).

وعلى ذلك ذهب من ذهب كل من المستشرق الانجليزى المشهور برنارد لويس في كتابه (اصول الاسهاعيلية)، والمؤرخ المصري السيد حسن ابراهيم حسن في كتابه (عبيد الله المهدي) إلى أن القائم بأمر الله لم يكن ابنا جسهانيا للمهدي، بل كان ابنا روحياله، وكان المهدي من نسل ميمون القداح(٢٦).

فهذه حصيلة الروايات من جانب:

أولا: ان اسماعيل بن جعفر جعل الامامة في محمد ابنه، ومحمد في عبدالله ابنه، وعبدالله في أحمد ابنه، وأحمد في الحسين ابنه، والحسين في علي ابنه.

ثانياً: وعلى بن الحسين هذا هو الذي أرسل دعاته إلى اليمن وغيرها، وبأمره ارسل أبو عبدالله الشيعي إلى المغرب.

<sup>(</sup>٦٤) ﴿المجالس والمسايرات؛ الجزء التاسع عشر ص ٤١٠، ٤١١.

<sup>(</sup>٦٥) والبيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، لابن عذارى المراكشي ج ١ ط دار الثقافة بيروت.

<sup>(</sup>٦٦) أنظر كتاب «أصول الاسماعيلية» لبرناردلويس الطبعة العربية ترجمة خليل أحمد جلو، وجاسم محمد الرجب ص ١٢٧ وما بعد ط دار الكتاب العربي مصر، وكتاب «عبيد الله المهدي» لحسن ابراهيم حسن مع طه احمد شرف ص ١٥٦ وما بعد.

ثالثاً: وعلى بن الحسين هو الذي تحرك من الشام إلى المغرب على دعوة أبي عبدالله ولكنه قبل وصوله اليهامات في الطريق، وكان معه ابن له محمد ابن علي الملقب بالقائم بأمر الله، وكان صغيراً فاستكفل عليه حجته سعيد الملقب بالمهدي، وجعله مستودعاً عليه.

رابعاً: ان المهدي لم يكن اسمه الحقيقي عبدالله أو عبيدالله، بل كان اسمه سعيداً، فاذن سعيد الخبر والمهدي شخص واحد، الاشخصان مختلفان.

خامساً: ان سعيد الملقب بالمهدي ثبّت قواعد الدعوة، وحفظ الامام الحقيقي المستقر محمد بن علي القائم بأمر الله، وزحف إلى بلاد المغرب ففعل ما فعل نيابة و وكالة، لا اصالة واستقلالا واستقرارا.

سادساً: سلم المهدي لـدى احتضاره الأمانـة التي استؤمن عليهـا، والـوديعة التي استـودعت عنده إلى صـاحبها ومستقـرها محمـد بن عـلي، ثم جرت الامامة في عقبه، لا في عقب المهدي.

سابعاً: ولم يكن القائم الامام المستقر من ولده هـو، بل كـان من بيت آخـر بتصريح احـدى نسائـه، وبتصريح المعـز لدين الله، وبـاقرار الـداعي المطلق ادريس.

ثامناً: حاول المهدي جعل الامامة في أولاده وحرمان القائم منها.

تاسعاً: أن المهدي كان من أولاد ميمون القداح.

عاشراً: وكان الدعاة الاسهاعيلية والخلصاء الأبرار، والمصطفون الأخيار على معرفة بذلك كله.

فتلك عشرة كاملة.

هذه هي ثمرة النصوص الاسماعيلية وخلاصتها من أهم كتب القوم أنفسهم من جانب. ومن جانب آخر يقولون غير ما قاله هؤلاء الأعلام والأعيان، وربما شخص واحد خالف مقولته وناقض كلامه في كتابين مختلفين له، وربما في كتاب واحد.

ومثال ذلك أن ما قاله الداعي المطلق ادريس عماد الدين في كتابه (عيون الأخبار) لمعارض تماماً ما أثبته في كتابه (زهر المعاني) حول المهدي، ومنه نبدأ فنقول:

يذكر الداعي ادريس تحت عنوان (ذكر نبذ مما كان من أمر مولانا الامام الهدي بالله صلوات الله عليه وعلى الأئمة الطاهرين من آبائه وأبنائه وسيرته، وماله من الامتحان والتنقل من مكان إلى مكان حتى قضى الله تعالى بظهوره وعلو دعوته وأخبار ما كان في أيامه إلى انتهاء عمره وتمامه):

«كان مولد أمير المؤمنين الامام المهدي بالله أبو محمد عبدالله بن الحسين بن أحمد بن عبدالله بن محمد بن الساعيل بن جعفر الصادق سلام الله عليهم، في سنة ستين ومائتين، في الليلة المصبحة من يوم الاثنين الثاني عشر من شهر شوال، وقيل: بل كان مولده في سنة تسع وخمسين ومائتين، و ولد (عليه السلام) بمدينة عسكر مكرم خورستان، ثم ان والده عليها السلام انتقل به إلى سلمية، وفيها كان منشأه، واستكفل له أبوه عليها السلام، عمه أبا علي المكيم، وهو محمد بن أحمد المكني بسعيد الخير علي ما قدمنا ذكره، وكان عم الامام (عليه السلام) هو الذي أنفذ الداعي المنصور أبا القاسم إلى اليمن بعد وفاة والد المهدي بالله صلوات الله عليها، وعلى أوليائه الطاهرين» (١٧).

وفصل القول فيه في السبع الرابع كها أشار بقوله (ما قدمنا ذكره) فلنلق نظرة على ما قدم ذكره، فيقول:

«ولما آنت نقلة الامام الحسين بن أحمد صلوات الله عليه ورضوانه، أقام أخاه محمد بن أحمد الملقب سعيد الخير رضي الله عنه وصياً على ابنه الامام المهدي

<sup>(</sup>٦٧) «عيون الأخبار وفنون الآثار في فضائل الأئمة الاطهار» ـ السبع الخامس ص ٨٩،٨٨ بتحقيق مصطفى غالب ط دار الأندلس بيروت.

بالله (عليه السلام) كما نص على ذلك مولانا الامام المستنصر بالله عليه الصلاة والسلام في مجالس البيان حيث قال: وان موسى بن عمران (عليه السلام) امر نقباءه باقامة يوشع بن نون وصيا على ولده هرون؛ لان هرون مات في حياة موسى (عليه السلام)، وكان وصيه والامامة في ولده وكان ولده طفلاً، فاحتاج إلى أن اقام وصياً عليه إلى حين بلوغه، فسلم الامر إليه.

وجرى مثل ذلك في أيام الامام المهدي بالله صلوات الله عليه، وذلك أن أباه سلمه إلى وصي اقامه له، وأراد الوصي ان يجعل الامامة في ولد نفسه ويزويها عن الامام المهدي بالله صلوات الله عليه، وكان كل من اشار إليه من ولد نفسه بالامامة يموت، حتى لم يبق لهذا الوصى ولد.

وفتح الله اليمن بالحسن بن فرج بن حوشب الداعي، وعمل ثياباً كتب عليها اسم الامام المهدي بالله صلوات الله عليه فأنشده متمثلاً:

الله أعطاك التي لا فوقها فكم أرادوا صرفها وعوقها عنك ويأبي الله الا سوقها إلىك حتى طوقوك طوقها

فهذا الذي قصه الامام المستنصر من أمر جده المهدي بالله (عليه السلام) هو الحق اليقين، وكانت العاقبة للمتقين، فسلم سعيد الخير الأمر إليه واعترف بفضله، وتنصل مما كان أضمره، من اقامة ولده (٢٨).

فهذا ما قاله ادريس عهاد الدين الداعي المطلق الذي يعدّ كالمعصوم، في كتابه (عيون الأخبار)، ومثله ورد في كتاب (استتار الامام)(١٩٩).

وهذا نقيض ما قيل سابقاً من أوله إلى آخره أن هذا العبارة تنص على:

<sup>(</sup>٦٨) «عيون الأخبار» ـ السبع الرابع ص ٤٠٣،٤٠٢.

<sup>(</sup>٦٩) «استتار الامام» لأحمد بن ابراهيم النيسابوري ص ٩٥ و ٩٦ نشر ايوانوف تـرجمة دكتـور محمد كامل حسين ـ مستخرج من مجلة كلية الأداب، العدد الرابع الجزء الثاني ط مطبعة المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية ـ القاهرة.

أولا: ان المهدي لم يكن حجة علي بن الحسين، ولا الحسين نفسه، بـل كان ابنا له.

ثانياً: ان الحجة والكفيل كان ابن عم المهدي من قبل أبيه عليه، وهو الذي كان لقبه سعيد الخير، ولم يكن ذلك لقبا للمهدي.

ثالثاً: فسعيد الخير هو الذي أرسل الدعاة إلى اليمن، ومن اليمن ارسل أبو عبدالله الشيعي بأمر منه، لا المهدي ولا أبوه كها ذكر ذلك ادريس. ولا على بن الحسين كها نص على ذلك الخطاب بن الحسين.

رابعاً: قدمات والد المهدي يوم كان عمره ثماني سنين.

خامساً: فعم المهدي أبو علي الحكيم محمد بن أحمد المكني بسعيد الخير هو الذي أراد صرف الامامة عنه فلم يقدر لموت أولاده العشر.

سادساً: ان المهدي تزوج من ابنه عمه هذا، وولدله منها القائم بأمر الله محمد.

سابعاً: فالقائم بأمر الله اذن ليس بـولد لعـلي بن الحسين، بـل هو ولـد المهدي الحقيقي، لاابنه الروحي بالتعليم والافادة كما صرح بذلك من قبل.

ثامناً: ان المهدي هو الذي ارتحل إلى بـلاد المغرب، وفعـل بها مـا فعل اصالة واستقلالا، لانيابة و وكالة.

تاسعاً: كان المهدي والقائم من بيت واحد، وكان كل واحد منهما اماما مستقراً، ولم تخرج الامامة من بيت المهدي بل بقيت واستقرت في بيته سواء كان هذا البيت بيتا قداحيا أو بيتا علوياً.

### التعارض والتناقض

فانقلبت الأمور، وانعكست الأحوال، وتغير الخبر تغيرا كاملا، وأغرب من ذلك أن شخصا واحدا هو المصدر للخبرين المتعارضين المتناقضين.

وزيادة على ذلك هناك نص آخر في كتاب اسهاعيلي قديم يخبر عكس ما أوردنا سابقاً: «ثم زوج الامام (عليه السلام) قبل وفاته المهدي (عليه السلام) بابنة عمه ام القائم (عليه السلام)»(٧٠).

ومعناه أن والد المهدي لم يمت الا بعد زواج المهدي بأم القائم، أي بعد بلوغه سنّ الرشد حيث لم يكن الاحتياج إلى المستودع والكفيل.

وحصيلة النص أن المهدي لم يكن كفيلا للقائم واماما مستودعا له، بل كان والده الحقيقي حيث ولد من زوجته، كها أن المهدي لم يحتج إلى كفيل حيث لم يمت أبوه الا بعد بلوغه سنّ الرشد، فلمن كانت الكفالة اذن؟ التي حصلت ولا شك أنه ورد ذكرها في جميع الكتب الاسهاعيلية، القديمة والحديثة تقريباً، حتى المعز ذكر ذلك كها تقدم ذكره.

هذا، ومن الغرائب أن النعمان المغربي القاضي الاسماعيلي الذي أورد في كتابه (المجالس والمسايرات) نصاً خطيراً عن المعز يدل صراحة على أن القائم

<sup>(</sup>٧٠) انظر «سيرة جعفر ألحاجب» ص ١٠٨ نشر ايوانوف.

ليس من ولد المهدي الحقيقي، النص الذي ذكرناه فيها سبق، يـورد نفسه في ذلك الكتاب أيضاً نصاً آخـر، وعن المعز نفسه يعارض ذلـك النص حيث يقول:

«سمعت المعز لدين الله صلوات الله عليه يقول: سمعت المنصور صلوات الله عليه يقول: حضرت مائدة المهدي (عليه السلام) ومعي من ولده، و ولد ولده من ولده القائم أبي، صبيان جماعة»(٧١).

هذا وفي كتاب آخر صرح النعمان ببنوة القائم للمهدي حيث قال:

«ان المهدي خرج بنفسه وبالامام ابنه القائم من بعده معـه وهو يـومئذ غـلام حدث السن حتى انتهى إلى مصر»(٢٢).

ويسوجد مثل هذا التصريح في كتاب آخر قديم أن المنصور بالله ابن القائم ألقى خطبة أظهر فيها موت أبيه القائم فقال فيها ما قال:

«سلام الله وصلواته ورحمته وبركاته وتحياته عليكم ياأمير المؤمنين، يا ابني الهداة المهديين، ياأبتاه ياجداه، ياابني محمد رسول الله، سلام مسلم لله فيها قضاه على من فقدكها، صابر على ما امتحنني من بعدكها» (٧٣).

فانظر التناقض البين والتعارض الصريح، والتخليط والتخبيط، ربما في كتاب واحد، وفي الكتب المختلفة المتعددة.

وهناك رواية أخرى تختلف عن جميع الروايات المتقدمة التي أوردها المداعي جعفر بن منصور اليمن المتوفي سنة ٣٦٥هـ في كتابه (الفرائض وحدود الدين) ويقول: «انه تلقاها من المهدي الاسهاعيلي نفسه في كتاب أرسله إليه في اليمن ذكر فيه أسهاء الأئمة المستورين ونسبه، ولقد نشر هذا

<sup>(</sup>٧١) «المجالس والمسايرات»ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٧٢) «افتتاح الدعوة» ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٧٣) «سيرة الاستاذ جوذر «لأبي علي منصور العزيـزي الجوذري بتقـديم وتحقيق دكتور محمـد كامل حسين ودكتور محمد عبدالهادي شعيره ص ٥٧ طردار الفكر العربي مصر

الكتاب الهمداني باسم (في نسب الخلفاء الفاطميين)، وخلاصة ما جاء فيه أن المهدي لم يكن اماما ولا ابن امام، بل كان الامام الحقيقي محمد القائم ابن علي بن محمد، وكان سعيد وآباؤه حججا للأئمة الذين تسموا بمبارك وميمون وسعيد للفأل الحسن في هذه الأسهاء»(٢٤).

فهذه الرواية من أقدم الروايات الاسماعيلية في هذا الموضوع، وهي تختلف في مغزاها ومفهومها عن الروايات الكثيرة الكثيرة التي أوردناها في هذا الموضوع حتى الآن مع مشابهتها برواية الخطاب في (غاية المواليد) في بعض الأمور.

هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى هناك اختلاف كثير في أسهاء آباء اللهدي، التي تربطه إلى اسهاعيل بن جعفر حسب زعمهم، وكل هذا في كتب الاسهاعيلية أنفسهم حيث أن أقدم الدعاة جعفر بن منصور اليمن الذي له مكانته وشأنه كها نقل الداعي المطلق ادريس عهاد الدين:

«إن أبا حنيفة النعمان المغربي، قاضي قضاة الامام المعز لدين الله (عليه السلام)، مرض وهو بمصر، فزاره كثير من علية القوم، ومنهم جعفر، باب أبواب الامام المعز (عليه السلام). ولما أبل أبو حنيفة النعمان من مرضه، سأله الامام المعز عمن زاروه، فذكر أسهاءهم جميعاً سوى باب أبواب الامام المعز (عليه السلام)، فأخذ الامام يطرى جعفر، ثم قدّم إلى النعمان رسالة، وطلب منه قراءتها، وسأله عن مؤلفها. وقد نالت هذه الرسالة إعجاب القاضي النعمان، حتي إنه قال للامام: إنها من تأليف مولانا، فأجابه الامام بأنها من وضع مولاه الرئيس جعفر بن منصور، فنزل النعمان وذهب إلى دار جعفر بن منصور اليمن وعبر له عن احترامه وتقديره» (٥٧).

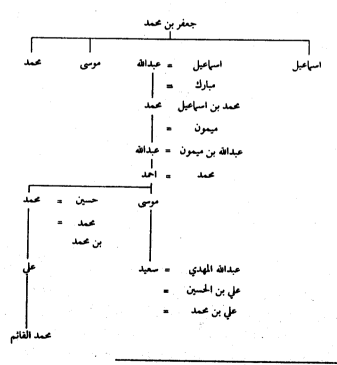
<sup>(</sup>٧٤) انظر لذلك كتاب ه في نسب الخلفاء الفاطميين، بتقديم حسين بن ينفى الله حميدانى بتصدير بائر ودورج ط مطبوعات الجامهة الأمريكية بالقاهرة ــ معهد الدراسات الشرقية ١٩٥٨م.

<sup>(</sup>٧٥) «عيون الأخبار للداعي، ادريس عهاد الدين السبع السادس ص ٤٦، ٤٧ نسخة خطية.

وكتبه تعدّ من الكتب السرية للدعوة الاسماعيلية، أو من كتب الباطن التي لا تكتب الا للخاصة وخاصة الخاصة، ولا يطلع عليها العامة، في ذكر هذا الداعي في كتابه (الفرائض) أسماء الأثمة المستورين نقلا عن المهدي نفسه حسب دعواه هكذا:

وجعفر الصادق ابنه اسماعيل، ولم يكن اسماعيل اسمه الحقيقي، بل كان اسمه الحقيقي عبدالله، وكان يلقب أيضاً المبارك. وابنه محمد وكان يلقب محمد بن اسماعيل وبالميمون أيضاً. ثم ابنه عبدالله، وكان يلقب أيضاً بعبدالله بن ميمون. ثم ابنه أحمد، وكان يلقب أيضاً محمد. ثم ابن أحمد محمد، ومحمد هذا كان يلقب بالحسين وبمحمد بن محمد. ثم ابنه على. ثم ابنه محمد القائم هذا وكان المهدي حجة لمحمد القائم هذا (٢٦).

ونثبت ههنا الجدول الـذي أثبته الفيضى في اللغة الانجليـزيـة لشرح هوامش الرواية التي سردها الداعي جعفر بن منصور اليمن:



<sup>(</sup>٧٦) انظر وفي نسب الخلفاء الفاطمين، ص ٢٢ وما بعد.

وأما الداعي خطاب بن الحسن فيذكر في كتاب بأن المهدي لم يكن من سلالة الأئمة المستورين، ثم يذكر الأئمة المستورين:

اسماعيل بن جعفر عمد عبدالله أحمد الحسين علي سالمهدي كان حجة لعلي بن الحسين هذا عمد المائم(۷۷).

وأما أحمد بن ابسراهيم النيسابوري، والمداعي ادريس في كتبابه (العيون)، وحميد الدين الكرماني وغيرهم فيذكرون الاسماء كما تلي:

اسماعيل بن جعفر محمد عبدالله احمد الحسين الحسين المهدلي (۷۸)

<sup>(</sup>٧٧) انظر دغاية المواليد، ص ٣٧،٣٦ من المنتخب.

<sup>(</sup>٧٨) واستتار الامام، ص ٩٥، وعيون الأخبار، السبع الخامس ص ٨٩، وموسم بهار، تاريخ الاسهاعيلية في اللغة الكجراتية للاسهاعيلية مبان محمد علي ص ٣٠٢ وما بعد، وتنبيه الهادي والمستهدى لاحمد حميد المدين الكرماني وشرح القصيدة الشافية، لمداع مجهول ص ٩٤ تحقيق عارف تامر ط دار المشرق ـ بيروت، ونورمبين، في الاردودية وغيرها من الكتب.

وأما الحسن بن نوح الهندي فقد ذكر أسهاء في كتابه (الأزهار) (٧٩) هكذا:

اسماعيل بن جعفر عمد عبدالله عمد الحمد الحسين الحسين المهدي(^^)

وأما عبدالله المرتضي الاسماعيلي، ومصطفى غالب، وغيرهما من الاسماعيلية الجدد فيذكرون الأسماء كما تلي:

اسماعیل بن حعفر محمد احمد محمد عبدالله عمد الله

<sup>(</sup>٧٩) والغريب أن الدكتور عادل العوا الذي نشر هذا الكتاب في مجموعة الكتب الاسهاعيلية الأخرى باسم (منتخبات اسهاعيلية) غير محمدا بأحمد، كما غير أحمد بالحسين اجتهادا منه وانظر كتاب الأزهار، ص ٢٣٥، ٢٣٦ من (منتخبات اسهاعيلية) ط دمشق مع أن ايوانوف صرح بأن حسين بن نوح لعله وجد الأسهاء هكذا في كتاب (تنبيه الهادي والمستهدى) في النسخة العتيقة التي كانت عنده، ولعل هذه الأسهاء استبدلت في النسخ الجديدة بالأسهاء الموجودة الأن (انظر كتاب -٢٠١ عنده، علا ٨٠٤ هـ ٢٨٤ (NOW» P.46 هـ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٨٠) انظر «همارت اسهاعيلي مذاهب» باللغة الأردية للدكتور زاهد على ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٨١) «الفلك الدوار» ص ١٤٣، تاريخ الدعوة الاسماعيلية لمصطفى غالب ص ١٣ الطبعة الأولى دمشق.

وقبل أن ننتهي من سرد الأسماء هذه نريد أن نثبت ههنا أن الاسماعيلية يعدّون المهدي الخامس من ولد اسماعيل، ولكن الـداعي أحمد حميـد الدين الكرماني المتوفي سنة ٤١١هـ يصرح في أحـد كتبه بـأنه كـان الرابع من ولد اسماعيل وسلالته وصفوته(٨٠).

فهذه هي الأراء المتضاربة المتناقضة، المتعارضة بعضها مع بعض حول المهدي الاسماعيلي ونسبه وأسماء آبائه، وعدد الأجيال التي تفصل بينه وبين اسماعيل بن جعفر على زعم من يظنه من أولاد اسماعيل من الاسماعيلية أنفسهم.

وان دل هذا التناقض والتعارض الشديـد على شيء دلَّ عـلى ثغرات لا يمكنت ملؤها، وخلل لا يمكن جبره مهما حاول المحاولون، ودبَّـر المدبـرون، ومكر الماكرون.

### النقد والتحليل

لم تضطرب آراء الاسماعيلية في ذلك، وتختلف اقوالهم الا لمحاولتهم جعل المهدي من البيت العلوي، واعطائهم ظهوره صبغة التقديس حسب نبوءات الرسول على والأئمة من أهل بيته، وتقريب الفكرة إلى أذهان المسلمين، وترسيخ محبتهم في قلوبهم، واثارة حفيظة نفوسهم للوقوف حوله، والتضحية في سبيله، ولبناء صرح دولته وتوطيد دعائم مملكته والحفاظ عليها، والتصدى لمن يناوىء المهدي، ويعارض سلطانه، ويخالف حكمه، ويعادي حكومته. وهذا مع معرفتهم أصل نسبه وحقيقته بأنه لا ينحدر الا ويعادي حكومت، وكما ذكر ذلك المؤرخون الكثيرون، وكما ذكر علوي من سلالة ميمون القداح كما ذكر ذلك المؤرخون الكثيرون، وكما ذكر علوي

<sup>(</sup>٨٢) «المصابيح في اثبات الامامة» لأحمد حميـد الـدين الكـرمـاني ص ١٣٩ الـطبعـة الأولى ط منشورات حمد ١٩٦٩م.

من أبناء محمد بن اسهاعيل بن جعفر، النسابة المشهور أخو محسن، ونقل عنه المقريزي بقوله:

«قد وقفت على مجلدة تشتمل على بضع وعشرين كراسة في الطعن على أنساب الخلفاء الفاطميين تأليف الشريف العابد المعروف بأني محسن (الذي عاش في النصف الثاني من القرن الرابع، وكان معاصرا للمعز لدين الله) وهو محمد بن على بن الحسين بن أحمد بن اسماعيل بن محمد بن اسماعيل ابن جعفر الصادق ويكنى بأبي الحسين، وهو كتاب مفيد» (١٨٥).

قال بعد ذكر ميمون القداح:

«فولد لميمون هذا ابن يقال له: عبدالله، كان أخبث من أبيه، وأعلم بالحيل؛ فعمل أبوابا عظيمة من المكر والخديعة على بطلان الإسلام، وكان عارفاً عالماً بجميع الشرائع والسنن، وجميع علوم المذاهب كلها؛ فرتب ما جعله من المكر في سبع دعوات يتدرج الإنسان من واحدة إلى أخرى حتى ينتهي إلى الأخيرة، فيبقى معرى من جميع الأديان، لا يعتقد غير التعطيل والإباحة، ولا يرجو ثوابا، ولا يخشى عقابا، ويقول إنه على هدى هو وأهل مذهبه، وغيرهم ضال مغفل.

وكان عبدالله بن ميمون يريد بهذا - في الباطن - أن يجعل المخدوعين أمةً له، يستمد من أموالهم بالمكر والخديعة. وأما في الظاهر فإنه [كان] يدعو إلى الإمام من آل البيت: محمد بن إسهاعيل بن جعفر الصادق، ليجمع الناس مذه الحيلة.

وكان عبدالله بن ميمون هذا أراد أن يتنبأ فلم يتم له. وأصله من موضع بالأهواز يُعرف «بقورج العباس»، ثم نزل «عسكر مُكْرَم»، وسكن «ساباط أبي نوح»، فنال بدعوته مالاً. وكان يتستر بالتشيع والعلم، وصار له دعاة، وظهر ما هو عليه من التعطيل والإباحة، والمكر والخديعة، فثارت به الشيعة، والمعتزلة، وكبسوا داره، ففر إلى البصرة، ومعه رجل من أصحابه

<sup>(</sup>٨٣) «الاتعاظ للمقريزي» ص ٢٥.

يُعرف «بالحسين الأهوازي»، فادعى أنه من ولمد عقيل بن أبي طالب، وأنه يدعو إلى محمد بن إساعيل بن جعفر الصادق؛ ثم اشتهر خبره، فطلبه العسكريون، فهرب هو والحسين الأهوازي إلى سليمة [من أرض الشام]، ليخفى أمره بها، فولد له بها ابن يقال له: «أحمد».

ومات عبدالله بن ميمون، فقام من بعده ابنه أحمد هذا في ترتيب الدعوة وبعث بالحسين الأهوازي \_ داعيه \_ إلى العراق، فلقى حمدان ابن الأشعث [المعروف بـ] قرمط بسواد الكوفة. [ودعاه إلى مذهبه فأجابه، وقام هناك بالأمر، وإلى قرمط هذا تُنسب القرامطة] ووُلد لأحمد بن عبدالله بن ميمون القداح ولدان، هما: الحسين، ومحمد \_ المعروف بأبي الشلعلع \_، ثم هلك أحمد فخلفه ابنه الحسين في الدعوة.

فلما هلك الحسين بن أحمد خلف أخوه محمد بن أحمد \_ المعروف بأبي الشلعلع \_؛ وكان للحسين ابن اسمه سعيد، فبقيت الدعوة له حتى كبر.

وكان محمد هذا قد بعث داعيين إلى المغرب، هما: أبو عبدالله \_ الحسين ابن أحمد بن محمد من وأخوه أبو العباس \_ محمد بن أحمد بن محمد من فنزلا في قبيلتين من البربر، وأخذا على أهلها، وقد كان اشتهر أمرهم بسلمية، وأيسروا، وصار لهم أملاك كثيرة، فبلغ خبرهم السلطان، فبعث في طلبهم، ففر سعيد من سلمية يريد المغرب، وكان على مصر يومئذ عيسى النوشرى، فلدخل سعيد على النوشري ونادمه، فبلغ السلطان خبره، وكان يتقصى عنه، فبعث إلى النوشرى بالقبض عليه، فقرىء الكتاب وفي المجلس ابن المدبر وكان مؤاخيا لسعيد. فبعث إليه يحذره، فهرب سعيد، وكبس النوشرى داره، فلم يوجد، وسار إلى الإسكندرية، فبعث النوشرى إلى والى داره، فلم يوجد، وسار إلى الإسكندرية، فبعث النوشرى إلى والى داره، فلم يوجد، وسار إلى الإسكندرية، فبعث النوشرى إلى والى داره، فلم يوجد، وسار إلى الإسكندرية، فبعث النوشرى إلى والى دوهسودان \_.

وكان سعيد خداعا، فلما قبض عليه ابن وهسودان قبال: «إني رجل من آل رسول الله»، فرق له، وأخذ بعض ما كان معه وخلاه، فسار حتى نزل

سجلهاسة ـ وهو في زى التجار ـ فتقرب إلى واليها، وخدمه، وأقام عنده مدة، فبلغ المعتضد خبره، فبعث في طلبه، فلم يقبض عليه وإلى سجلهاسة؛ فورد عليه كتاب آخر، فقبض عليه وحبسه، وكان خبره قد اتصل بأي عبدالله الداعي ـ الذي تقدم ذكر خروجه هو وأخواه إلى البربر ـ فسار حينئذ بالبربر إلى سجلهاسة، وقتل واليها، وأخذ سعيد، وصار صاحب الأمر، وتسمى بعبيد الله وتكنى بأبي محمد، وتلقب، بالمهدي، وصار إماما علوياً من ولد محمد بن اسهاعيل بن جعفر الصادق ولم يلبث الأمر حتى قتل أبا عبدالله الداعي، وتملك البربر، وقلع بني الأغلب ولاة المغرب.

قال: «فعبيد الله \_ الملقب بالمهدي . . . هو [سعيد] بن الحسين بن أحمد بن عبدالله بن ميمون القداح بن ديصان الثنوى الأهوازي ؛ وأصلهم من المجوس».

قال: «وأما سعيد هذا الذي استولي على المغرب، وتسمى بعبيد الله فإنه كان بعد أبيه يتيا في حِجْر عمه \_ الملقب بأي الشلعلع \_، وكان على ترتيب الدعوة بعد أخيه ترتب أمرها لسعيد، فلما هلك، وكبر سعيد، وصار على الدعوة وترتيب الدعاة والرياسة، ظهر أمره، وطلبه المعتضد فهرب إلى المغرب \_ من سلمية \_»

ويقال إنه ترسم بالتعليم كي يخفى أمره، وكان يقول عن محمد إنه ربيب في حجره، وأنه من ولد محمد بن إسهاعيل بن جعفر، وذلك لضعف أمره في مبدئه، ولذلك يقال عن محمد بن عبيدالله: «يتيم المعلم».

وزعم آخر أن عبيدالله كان ربيبا في حجر بعض الأشراف، وكان يطلب الإمامة، فلها مات ادعى عبيدالله أنه ابنه؛ وقيـل بل كـان عبيدالله من أبنـاء السوقة، صاحب علم». انتهى ما ذكره الشريف». (٨٤)

<sup>(</sup>٨٤) انظر الاتعاظ للمقريزي، ص ٢٧ إلى ٣٤.

فهذا كان أصلهم المعروف المشهور ولكنهم ادعوا النسب العلوي لخداع الناس وايقاعهم في حبائلهم كما نقل ذلك المقريزي أيضاً:

« ولم يدّع سعيد هذا ـ المسمى عبد الله ـ نسبا إلى على بن أبى طالب إلا من بعد هربه من سلمية ـ وآباؤه ـ من قبله لم يدّعوا هذا النسب، وإنما كانوا يظهرون التشيع والعلم، وأنهم يدعون إلى الامام محمد بن إسماعيل بن جعفر وأنه حى لم يمت.

وهذا القول باطل، وباطنهم غير ظاهرهم، وليس يعرف هذا القول الألهم، وهم أهل تعطيل وإباحة، وإنما جعلوا علقهم بآل رسول الله بابا للخديعة والمكر.

ولم يتم لسعيد أمره بـالمغرب إلا أن قـال : أنا من آل رسـول الله ـ صلى الله عليه وسلم . فتم له بذلك الحيلة والخديعة ، وشاع بين النـاس أنه علوى فاطمي من ولد اسهاعيل بن جعفر ، فاستعبدهم بهذا القول »(^^).

وبمثل هذا ذكر الغزالي في كتابه الذي رتبه على الاسهاعيلية ( فضائح الباطنية ) في الفصل الثاني تحت عنوان ( بيان السبب الباعث لهم على نصب هذه الدعوة وافاضة هذه البدعة ) :

« مما تطابق عليه نَقَلة المقالات أن هذه الدعوة لم يفتتحها منتسب إلى ملّة ولا معتقد لنحلة معتضد بنبؤة، فإن مساقها ينقاد إلى الانسلال من الدين كانسلال الشعرة من العجين. ولكن تشاور جماعة من المجوس والمزدكية، وشرذمة من الثنوية الملحدين، وطائفة كبيرة من ملحدة الفلاسفة المتقدمين، وضربوا سهام الرأى في استنباط تدبير يخفف عنهم ما نابهم من استيلاء أهل الدين، وينُفس عنهم كربة ما دهاهم من أمر المسلمين، حتى أحرسوا ألسنتهم عن النطق بما هو معتقدهم من إنكار الصانع وتكذيب الرسل، وجحد الحشر والنشر والمعاد إلى الله في آخر الأمر، وزعموا أنّا بعد عرفنا أن

<sup>(</sup>٨٥) و الاتعاظ ، ص ٣٤، ٣٥.

الأنبياء كلهم مُمَخْرقون ومنمسون : فإنهم يستعبدون الخلق بمــا يخيلونه إليهم من فنون الشعبذة والـزرق ـ وقد تفـاقم أمر محمـد، واستطارات في الأقـطار دعوته، واتسعت ولايته، واتسقت أسبابه وشوكته حتى استولوا على ملك أسلافنا، وانهمكوا في التنعم في الولايات مستحقرين عقولنا ؛ وقـد طبقوا وجمه الأرض ذات الطول والعـرض، ولا مطمـع في مقــاومتهم بقتــال، ولا سبيل إلى استنزالهم عما أصروا عليه إلا بمكر واحتيال. ولو شافهناهم بالدعاء إلى مـذهبنا لتنمـروا علينا، وامتنعـوا من الإصغاء إلينــا. فسبيلنا أن ننتحــل عقيدة طائفة من فرقهم هم أركهم عقولًا وأسخفهم رأياً وألينهم عمريكة لقبول المحالات، وأطوعهم للتصديق بالأكاذيب المزخرفات وهم الروافض. ونتحصن بالانتساب إليهم والاعتزاء إلى أهل البيت عن شرهم، نتودد إليهم بما يلائم طبعهم : من ذكر ما تم على سلفهم من الـظلم العـظيم والـذل الهائل، ونتباكى لهم على ما حل بآل محمد - صلى الله عليه وسلم! -ونتوصل به إلى تطويل اللسان في أئمة سلفهم الذين هم أُسُوتُهم وقدوتهم. حتى إذا قبَّحنا أحوالهم في أعينهم وما ينقل إليهم شرعهم بنقلهم وروايتهم -اشتد عليهم باب الرجوع إلى الشرع، وسهل علينا استدراجهم إلى الانخلاع عن الدين وإن بقي عندهم معصتم من ظواهر القرآن ومتواتر الأخبار أوهمنا عندهم أن تلك الظواهر لها أسرار وبـواطن، وأن أمارة الأحمق الانخداع بظواهرها، وعلامة الفطنة اعتقاد بواطنها، ثم نبث إليهم عقائدنا، ونزعم أنها المراد بظواهر القرآن. ثم إذا تكترنا بهؤلاء سهل علينا استدراج سائر الفرق بعد التحيز إلى هؤلاء والتظاهر بنصرهم.

ثم قالوا: طريقنا أن نختار رجلًا بمن يساعدنا على المذهب، ونزعم أنه من أهل البيت، وأنه يجب على كافة الخلق مبايعته وتتعين عليهم طاعته، فإنه خليفة رسول الله، ومعصوم عن الخطأ والزلل من جهة الله تعالى.

ثم لا نُظْهر هذه الدعوة على القرب من جوار الخليفة الذي وسمناه بالعصمة، فإن قرب الدار ربما يهتك هذه الأستار ؛ وإذا بعدت الشقة وطالت المسافة فمتى يقدر المستجيب إل الدعوة أن يفتش عن حاله، وأن يطّلع على حقيقة أمره ؟! ومقصدهم بذلك كله الملك والاستيلاء والتبسط في أموال المسلمين وحريمهم، والانتقام منهم فيها اعتقدوه فيهم وعاجلوهم به من النهب والسفك، وأفاضوا عليهم من فنون البلاء.

فهذه غاية مقصدهم، ومبدأ أمرهم (٢٦).

ويؤيد ما قلناه بأن القوم لم يقصدوا من وراء نسبة المهدى إلى البيت العلوى إلا إسباغ الاجلال والاحترام عليه، وجلب عواطف الناس وايقاعهم في خداعهم ومكرهم وضع الكتب العديدة لسرد روايات المهدى واطباقها على المهدى، وجعله مصداقها كمحاولة النعان المغربي وغيره من الكتاب الاسماعيلية القدامي ودعاتها.

فان القاضي الاسماعيلي النعمان وضع كتاباً مستقلاً باسم (شرح الأخبار) لرواية مثل هذه الروايات، وتغلبه على البلاد وتمكنه في الأرض هو تحقق تلك النبوءات.

فمن الأحبار التي أوردها النعان وغيره من الاسماعيلية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

« لابد من قائم من ولد فاطمة يقوم من المغرب يقتل الزنادق، ويملك الترك والخزر والديلم والحبش، ويؤتي بملوك الروم مصفدين بالحديد، ولا يقوم راية إلا راية الايمان »(٨٠).

وأيضاً ماروى أن رسول الله قال :

« المهدى رجل من ولدى، أرى وجهه كالكوكب الدرّى، اللون لون عربي، والجسم جسم اسرائيلي »(٨٨).

<sup>(</sup>٨٦) « فضائح انباطنية ، للغزالي ص ١٨، ١٩، ٢٠ تحقيق عبد الرحمن بدوى ط مؤسسة دار الكتب الثقافية ـ الكويت.

<sup>(</sup>٨٧) « شرح الأخبـــار » للقــاضي النعــــان المغــربي الجـــزء الحــامس عشر ص ٦ من المنتخب لايوانوف.

<sup>(</sup>٨٨) ﴿ شرح الأخبار ﴾ ص ٧ من المنتخب لايوانوف.

#### ويكتب النعمان تحته:

« وكذلك كان المهدى على وسيما من أجمل الرجال وجهاً كأن وجهه كوكب درّى كما قال رسول الله في صفته، الكوكب الدرّى هو المضيء من الكواكب وجمعها درارى، وكذلك كان وجه المهدى على مشرقاً مضيئاً كأنما هو نور يلوح منه لمن نظر إليه، قوله: اللون لون عربي، وكذلك كان لونه كلون رسول الله سيد العرب أبلج الوجه يشوبه مُمْرة، وهو الذي يقول له أهل المعرفة بالحلى من العرب الرفق والسعرة، ولا يقولون: أبيض في ألوان الناس، وهذا اللون أفضل ألوان الناس عند العرب وهو أكثر ألوان أشرافهم وقوله: الجسم جسم اسرائيلي (٩٩)، وأجسام بني اسرائيئل أجسام جسيما وسيما وهم في الأكثر والأغلب أجسم من العرب، وكذلك كان المهدى جسيما وسيما سياطا لا يكاد أحد يماشيه إلا قصم عنه وصغر إلى جانبه (٩٠).

<sup>(</sup>٨٩) ألا يؤيد هذا من قال بأن المهدى كان ابن حداد يهودي تبناه الحسين كما ذكر ذلك الأمير عبد العزيز صاحب (تاريخ افريقيا والمغرب):

لما توفى عبد الله ميمون القداح ادعى ولده أنهم من ولد عقيل بن أبي طالب وهم مع هذا يسترون ويسرون أمرهم ومحفون أشخاصهم، وكان ولده أحمد هو المشار إليه منهم فتوفي وخلف ولده محمدا هذا، وكان هو الذي يكاتبه الدعاة في البلاد، وتوفي محمد وخلف أحمد، والحسين، فسار الحسين إلى سليمة من أرض حمص، وله بها ودائع، وأموال من ودائع جده عبد الله بن ميمون القداح ووكلاء وغلمان، وبقى ببغداد من أولاد القداح أبو الشلعلع، وكان الحسين يدعي أنه الوصي وصاحب الأمر، والدعاة بالمغرب يكاتبونه وبراسلونه.

واتفق أنه جرى بحضرته حديث النساء بسلمية فوصفوا له امرأة رجل يهودي حداد مات عنها زوجها \_ وهى في غاية الحسن \_ فتروجها \_ ولها ولد من الحداد يماثلها في الجهال، فأحبها وحسن موقعها معه، وأحب ولدها وأدّبه وعلّمه فتعلم العلم وصارت له نفس عظيمة وهمة كبرة.

فمن العلماء من أهل هذه الدعوة من يقول: ان الامام الذي كان بسلمية ـ وهو الحسين ـ مات ولم يكن ولد، فعهد إلى ابن حداد يهودي ـ وهو عبيد الله ـ وعرّفه أسرار الدعوة من قول وفعل وأين الدعاة، وأعطاه الأموال والعلامات، وتقدم إلى أصحابه بطاعته وخدمته وأنه الامام والوصى، وزوّجه ابنة عمه أبى الشلعلع، وهذا قول أبى القاسم الأبيض العلوى وغيره ( الكامل لابن الأثير ص ١٢٨، ١٢٩ الجزء السادس ط دار الكتاب العربي ـ بيروت).

<sup>(</sup>٩٠) ﴿ شُرِحَ الْأَحْبَارِ ﴾ ص ٧ من المنتخب لايوانوف.

وروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: « يعطى المهدى قوة عشرة »(٩١).

ورواية أخرى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال :

المهدى أجلى الجبهة أفنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلا كما ملئت جوراً وظلماً.

ورواية أخرى :

« عن أبى جعفر محمد بن على أنه قال : يقوم المهدي (عليه السلام) وليس في رأسه ولا لحيته طاقة بيضاء (٩٢).

ولا بأس أن نذكر ههنا رواية أخرى أوردهـا الداعى ادريس كـذباً عـلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال :

« تطلع الشمس من مغربها على رأس الثلاثاتة من هجري ». وهذا حديث مأثور مشهور، ولم تطلع من مغربها في هذا الوقت ولا قبله ولا بعده، وإنما عنى بذلك قيام المهدي من ذريته فوعد ( و الله عنه الله عنه وقد سمى الله عز وجل رسوله محمدا صلى الله عليه وآله وسلم سراجاً، فقال تعالى : « انا ارسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله باذنه وسراجاً منيراً ». وسمى الله عز وجل الشمس سراجاً فقال تعالى : « وجعلنا سراجاً وهاجاً ». وقد تسمى العرب الرجل الفاضل شمساً. قال الشاعر شعراً :

فانك شمس والملوك كمواكب اذا طلعت لم يبدمه كموكب

<sup>(</sup>٩١) أيضاص ٩.

<sup>(</sup>٩٢) أيضاً. وقد أورد هـذه الروايـة الـداعى ادريس في كتـابـه ( العيـون ) السبـع الخـامس ص ١٣.

وكان المهدي بالله هو الشمس التي ذكر رسول الله صلى الله عليه انها تطلع من المغرب على رأس الثلاثمائة من هجرته صلى الله عليه وسلم، وكذلك طلع (عليه السلام) في سنة سبع وتسعين ومائتين واستقر قراره في دار ملك المغرب على رأس الثلاثمائة.

ومن قول النبي صلى الله عليه واله وسلم هكذا قال الفهري في قصيدة له يبشر بظهور المهدي (عليه السلام) ودنو أو انه حيث يقول شعرا:

فعند الست والتسعين قطع القول والعذر الامر ما يقول الناس بيع الدر بالبعر وصار المكنون علقا غير ذي قدر يتيه كان خلف الباب فانقض على الوكر

ففي سنة ست وتسعين غلب الحسين بن زكريا ابو عبـد الله الداعي إلى المهـدي بالله سـلام الله عليه بـالمغـرب بني الاغلب، وشردهم عن ملكهم، وملك أفريقية، واقام بها دعوة المهدي بالله صلوات الله عليه »(٩٣).

فرووا هذه الروايات ومثيلاتها لاثبات أن مهديهم هو المهدى الذي بشر الرسول عليه الصلاة والسلام بظهوره وغلبته على البلاد وتسلطه على العباد، كما أنهم حاولوا اثبات نسبه إلى البيت العلوى لأن المهدى المبشر به في الروايات لا يكون إلا من ولد فاطمة، تغطية للحقائق وتعمية للأبصار، وحينها اعترض عليهم بأن الروايات التي تخبر عن المهدي ورد فيها صراحة عن رسول الله أنه قال:

أم أنه لا يذهب الأيام والليالي حتى يتولاها رجل من ولدى من عترق يواطيء اسمه اسمى، وأسم أبيه اسم أبى، أشبه الناس بخُلقي خُلُقًا وبخَلِقْي خَلْقاً. وقد أقرّ بهذه الرواية الاسماعيلية أنفسهم، وعلى رأسهم

<sup>(</sup>٩٣) ، عيون الاخبار ، السبع الخاسم ص ٢٧.

النعمان بن محمد المغربي القاضي (٩٤). وأيضاً ادريس الداعي (٩٥) وأيضاً جعفر بن منصور اليمن (٩٦).

وهذا ليس اسمه محمد، ولا أسم أبيه عبد الله، بل اسمه سعيد أو عبد الله قطع النظر عن النسب فاضطربوا في الجواب، وتاهوا في تيه الحيرة والضلال، فقال قائل منهم:

« نعم ، كان اسمه محمد كم كان اسم أبيه عبد الله » .

وقال قائل منهم :

لا، بل كان اسمه عبد الله وابنه محمد وهو المهدى، والقائل المضطرب هذا ليس برجل هين، بل هو النعان نفسه أول شخص اساعيلي عين للقضاء في زمن تغلب الاسماعيلية على البلاد، والذي يعاصر أربعة من الأئمة الاسماعيلية: المهدى والقائم والمنصور والمعز، فيكتب في أرجوزته تحت عنوان ( ذكر قيام أمير المؤمنين أبي القاسم محمد بن عبد الله صلوات الله عليه)

بعد ماذكر عبد الله أو عبيد الله وموته بقوله :

دواحتار رب الناس للامام ما عنده في جنة المقام فات صلى الله والملائكة عليه في عترته المباركة ثم كتب:

« وقام بالأمر على تصعب من بعده من لم ين ل يقوم به ذاك أبو القاسم مهدي البشر محمد أفضل كل من غبر صلى عليه وعلى آبائه والقائم المهدي من أبنائه

<sup>(</sup>٩٤) انظر كتاب « شرح الأخبار » ص ١٦ من المنتخب لأيوانوف.

<sup>(</sup>٩٥) ﴿ عيون الأخبار ﴾ ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٩٦) \* أسرارا النطقاء ، ص ٩٥ من المنتخب لأيوانوف.

فسنحسن أن قبال السناس أنسكرا من أنه كها ادعس المهدي لأنه قبد جاء بالسنسزيسل

بمشل ما صدقت مو ماذكرا قلنا بما قد صدّق النبي وجاء هذا بعد بالتأويل (۹۷).

ولما اعترض عليهم بالروايات الأخرى التي سردوها وطبقوها على المهدي عبيد الله مثل ما مرّ ذكرها سابقاً التجؤا إلى تأويلات كاسدة باردة.

أما عندما اعترض على نسبه وحسبه ولكونه معروفاً من أسرة القداح، وبدليل أن الأسماء التي يسردونها لآبائه هى الأسماء المعروفة لأبناء البيت القداحى. اعنى : عبد الله والحسين وأحمد وسعيد بتصريح المخالفين كما ورد ذكرها في رواية أخي محسن وابن رزام وغيرهما من القدامى الذين يطعنون في نسبهم وأنهم متفقون مع الاسماعيلية في ذكر هذه الأسماء لآباء المهدي فعندئذ اضطر القوم إلى أن يخترعوا أسماء أخرى لآباء المهدي هرباً من بطشة الحق، وفرارا من دليل الصدق.

وهذا مع اعترافهم أنفسهم بأن جعفر الصادق جعل ابن القداح وهو عبد الله كفيلاً وحجة لحفيده محمد بن اسهاعيل كها سنذكره قريباً بالتفصيل إن شاء الله.

وأطرف من ذلك أن الاسماعيلية اخترعوا لأجل ذلك اسطورة أخرى تخلصاً من المأزق الذي لانجاة منه ماداموا يريدون اثبات نسب الأئمة الاسماعيلية في دور ظهورهم إلى البيت العلوى وضعوا اسطورة أن المهدي كان كما قيل حقيقة من بيت قداحي ولكن القائم بأمر الله محمدا لم يكن من تلك الأسرة، بل كان هو من البيت العلوى، ثم يسردون لاثبات نسبه عين تلك الأسماء التي يسردونها للمهدي، ثم يقولون: إن هذا الأمر من الأسرار التي لا يعرفها الا الخلصاء الأبرار، المصطفون الأخيار، العارفون لسر الله في أوليائه.

<sup>(</sup>٩٧) « الأرجوزة المختارة » للقـاضي النعمان تحقيق اسساعيل قـربان بـوناوالا ص ١٩٤ معهـد الدراسات الاسلامية مجيل ـ مونتريال، كندا.

ثم لتقوية هذه الأسطورة وتأكيدها ينسجون حولها الأباطيل، ويركبون العبارات وينثرونها هنا وهناك في كتب الظاهر أي الكتب التي تكتب لعامة الناس للتدليل والاستناد والاستشهاد، مثل مقولة احدى نساء المهدي في ( المجالس ) وغيرها من العبارات الأحرى التي تعارض هذه وتناقضها، وليس القصد من وراء ذلك إلا تضليل الباحث والقاصد لتحرى الحقيقة والمعترض أيضاً، حيث يجرى الواحد خلف الأوهام ويذهب الأخر وراء الخيال ثم لا يصل إلى نتيجة.

وخير مثال لهذا ماحصل للباحثين الجدد من المسلمين والمستشرقين والمؤرخين الأخرين من الاسهاعيلية وغيرهم مثل حسن ابراهيم حسن الذي أفرغ كل ما كان في جعبته في كتابه الأول (الفاطميون في مصر) الذي حصل به على شهادة الدكتوراه بجامعة لندن.

لاثبات نسب المهدي إلى البيت العلوى ولكنه هـ و نفسه انقلب عـلى عقبيه في كتابه ( عبيد الله المهدى )، ولم يقصر فيه لاثبات أن المهدى من أبناء القداح ولكن محمد القائم بأمر الله ـ ابنه ـ ينتمى إلى البيت العلوى.

وكذلك ما حصل للمستشرق برنارد لويس في كتابه (أصول الاسماعيلية) الذي هو الآخر أخذ عليه شهادة الدكتواره من جامعة لندن حيث صرف جهوده الجبارة لتغليط نسب المهدي وتصحيح نسب القائم بفكرة التبنى الروحي معرضاً عن حشد الروايات والحوادث التاريخية التي تخالف ذلك.

ومن المحاولات الفاشلة أيضاً والسفر الطويل الشاق العريض في متاهات هذا التيه الذي لم يزد في طوله وعرضه إلا عن قصد من دهاة الإسهاعيلية محاولة « برنس مامور » الذي سوّد أكثر من مائتين وخمسين صفحة لاثبات ما لا يثبت ـ ودونه خرط القتاد ـ جعل القداح واسهاعيل شخصية واحدة متشبثا ببعض العبارات التي لم تدوّن في الكتب الاسهاعيلية إلا لهذا الهدف والغرض، والتي سنذكر بعضها أيضاً في آخر المبحث.

وكذلك تدليلات أيوانوف المتحمس شديد التحمس للدفاع عن الاسماعيلية ونسبهم والمعين لمثل هذا الغرض والمطلب لم يأت بشيء جديد فاصل يفصل بين الحق والباطل.

فهذه هي بعض الثمرات لتلك البذور التي بذرت من قبل الاسماعيلية أنفسهم للتضليل والتموية والتزوير.

وهذا مع معرفة الاسهاعيلية القدامى وكبار دعاتها وزعمائها وقدادتها حق المعرفة بأن المهدي وورثته من بعده لم يكونوا من البيت العلوى، بـل عكس ذلك كانوا أبناء القداح، اضافة إلى ذلك بـأنه لم يكن هنـاك أي تفريق بـين نسب المهـدي ونسب القائم بـأمر الله حيث أن الـواحـد منهـها كـان من بيت والأخر من بيت آخر.

ولذلك لا نجد أحدا من المتقدمين من أهل السنة وغيرهم من مؤيدي النسب العلوى لهؤلاء ومنكريه من يفرق بين هذا وذاك، بل النذين أنكروا صحة نسبهم إلى بنى فاطمة انكروا المهدى وأولاده من القائم إلى آخر من ورث منهم الحكم مشل ابن رزام وأخى محسن، والباقللاني، والهمداني، والبغدادي، وابن كثير، والنذهبي، وابن حجر، والسخاوى وغيرهم الكثيرون.

وأما الدنين أيدوا نسبهم إلى البيت العلوى من ابن الأنسير، وابس خلدون، والمقريزي كذلك لم يفرقوا بين نسب المهدي ونسب غيره من أبنائه وأحفاده،

ثم لو كان هناك شيء من ذاك لصرح بذلك واحد من الاسماعيلية الذين تصدوا للرد على السطاعنين في النسب بأن مطاعنكم لا تبرد إلا في المهدي وحده، وأما البقية من القائم إلى آخر من تولى الحكم فلا ترد فيه.

وأكثر من ذلك وأطرف أن مسألة الطعن في النسب لم يشتـد وطيسها إلا أيام المعزو العزيز والحاكم، كما لم يكن هدفها إلا هؤلاء، لا المهدي. ثم هؤلاء في الرد عليهم لم يكونوا يسردون نسبهم إلى القائم فحسب، بل كانوا يسردونه إلى المهدى، ولم يكن يحصل السكوت والاعراض عن ذكر الأسهاء إلا بعد المهدى، لا قبل المهدى.

وإن الحسن الأعصم القرمطي لم يتهم المهدى وحده بأنه من أولاد القداح، بل اتهم المعز بأنه هو من أبناء القداح، لا من أبناء اسماعيل بن جعفر.

كما كان اعتراض حمدان القرمطي على المهدي نفسه.

وقصدنا من ذلك أن هذه المسألة لم تكن خلافية بين الناس في العصر الذي تغلب المهدي فيه على المغرب، وأيام تملك الاسماعيلية مصر وغيرها من البلاد بأن هناك أدنى شبهة، وأضعف شك بأن القائم ليس من أبناء المهدي أو هو من أسرة، وهؤلاء من أسرة أحرى.

وكذلك مسألة التبنى الروحي، فان المستشرق بـرنارد لـويس لم يفهم المطلوب والمفهوم منه (٩٨).

كها لم يفهم قبله ماسنيون(<sup>٩٩)</sup>.

لأن معنى (سلمان منا أهل البيت) لا يقصد منه أنه ينسب حيث الحسب والنسب إلى محمد الكريم صلوات الله وسلامه عليه، ولم يفهم أحد هذا بمن سمعه من النبى ولا من خلف بعدهم من العرب وحتى اليوم.

فالكل يعلم أن سلمان فارسى، وله حسبه ونسبه، وإلى آبائه ينسب، وأسماؤهم تذكر عند الحاجمة والبيان، وأن القصد منه فقط التشريف والتكريم، أي ألحق بآل البيت حيث الاحترام والاجلال،

وكذلك التلميذ حينها يذكر نسبه لا ينسب إلى المعلم والمرشد والاستاذ، بل كل ينسبه إلى من ولد في فراشه. ولا يوجد من بـين العرب شخص، ولا

<sup>(</sup>٩٨) انظر كتابه وأصول الاسهاعيلية ، ص ١١٧ ومابعد ـ ترجمة عربية.

<sup>(</sup>۹۹) انظر کتابه و سلمان پاك ) ص ۱۲ ومابعد.

في اللغة العربية مثال بين واحدا من الناس نسب إلى معلمه واستاذه ومرشده عند بيان النسب والحسب.

وأكثر من ذلك أن الله منع في كلامه عن نسبه المتبني لمن يتبنـاه عند ذكـر النسب، مع أن التبنى الجسماني أحق وأجدر أن لا يذكر فيه الأب الحقيقي.

وعلى ذلك كان المسلمون عندما يذكرون زيداً كانـوا يذكـرونه زيـد بن حارثة، وعندما كانوا يريدون نسبته إلى رسـول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يقولون : حبّ النبى .

فعلى ذلك نسبة التشريف غير نسبة الحسب والنسب فاذن استنتاج لويس، وقبله ماسنيون ليس باستنتاج مبنى على العمق في الموضوع ومعرفة أسلوب العرب.

وأعرب من ذلك تدليل حسن ابراهيم حسن وطه أحمد شرف على التبنى الروحي من رشيد الدين فيها نقله في كتابه (جامع التواريخ) عن انتساب عبد الله القداح إلى محمد بن اسهاعيل حيث ادعى ميمون أنه ابن روحاني للامام محمد هذا، وأنه الوارث الحقيقي لمحمد بن اسهاعيل في امامته، وأن الاسهاعيلية لم يعارضوه في دعواه هذا (١٠٠٠).

مع أن الاستاذين يعرفان بأن لا علاقة له بالموضوع حيث أن هناك فـرقاً كبيراً أن يقال في شخص بأن فلان ابن فـلان ابن روحاني لفـلان. و( بين أن فلان بن فلان ).

ولا أدرى ما الذي حرض الاستاذ حسن ابـراهيم حسن، والاستاذ طه أحمـد شرف ـ وهماهمـا ـ أن يأتيـا بهذا الـدليل الـذي هو مناقض لتدليلهم. ونحــالف لاستـدلالهم حيث أن رشيــد الـدين يصرح بــأن عبـد الله الابن الروحاني لمحمد بن اسماعيل هو الابن الحقيقي لميمون القداح

<sup>(</sup>١٠٠) انظر كتاب « عبد الله المهدى » ص ٨٠ مكتبة النهضة المصرية \_ القاهرة.

ثم زيادة صفة الروحاني ألا تدل على أن النزيادة لها مفهوم غير المفهوم الحقيقي الأصلى. لعله من حرصهما على أن يضيف شيئاً آخر إلى ما قباله برنارد لويس، وقبله ماسنيون، وقد قيل قديماً: بناء الفاسد على الفاسد فاسد.

وأما قول مامور فلا عبرة به حيث جانب الصواب، . وابتعد عنه كل البعد، فانه تورط فيها تورط من بعض العبارات الاسهاعيلية مثل ما نقل النعهان عن المعز في مجالسه أنه أرسل اليه كتاب ذكر أنه الامامة انتقلت عن بعض الأثمة إلى ميمون القداح فقال : « نعم، إن صاحب الحق لهو الميمون المبارك السعيد قادح زناد الحكمة ومورى نور الحكمة »(١٠١).

وغيرها من عبـارات نرى أنها لم تـركب، ولم تختر، ولم تنــثر في الكتب، ودوّنت فيها إلا عن عمد وقصد لتضليل الناس والضحك على عقولهم.

وإلا فمحاولة مامور ليست إلا محاولة فاشلة في جعل الميمون ومحمد بن اسهاعيل شخصية واحدة (١٠٢).

حيث أن ميمونا قد ثبت وجوده تباريخياً في المصادر السنية والشيعية، حتى الاسهاعيلية منها أيضاً، وقبل أن نبدى رأينا الأخير في هذا الموضوع الخطير الذي له أهميته الكبرى في مبحثنا هذا وخاصة في كتابئا الذي لم نكتبه إلا لبيان عقائد القوم أكثر من بيان تاريخهم، ولو أنه قد طبال الكلام في هذا نريد أن نذكر ما قاله المستشرقون في هذا الخصوص.

<sup>(</sup>١٠١) و المجالس والمسايرات ، للنعمان القاضي ص ٤١٠، ٤١١،

<sup>(</sup>۱۰۲) أنظر ( OLEMICS,78 )

# آراء المستشرقين

مع أننا تطرفنا إلى ذكر البعض وآرائهم تطرقاً طفيفاً نسرد هنا ما قاله هؤلاء في هذا الموضوع مع التنبيه ولفت أنظار القراء والباحثين أننا لا نعطي أهمية كبيرة لما يقوله المستشرقون في مثل هذه المباحث عربية المصادر اسلامية المواضيع حيث أننا نعده سلعة المفلس والفقير، وأسلحة المدلس والضعيف، مع الاعتراف لجهودهم المبذولة في طبع ونشر كتب التراث القديمة، وخاصة كتب التاريخ والفرق منها، أما استنتاج الآراء واستنباط الأحكام في مسائل شيّ من كتب تراثنا الموجودة فلا نرى الاعتماد عليها كثير أو جعلها دليلا للصدق ومعياراً للحق في وقت كثرفيه التأثر والانفعال، وزاد فيه الانقياد والتسليم لكل ما يأتي من الغرب بين الشرقيين، مع فشل الغرب والغربيين، وظهور افلاسهم، وغروب بريقهم المزوّر ولمعانهم المنزيّف، وعلى ذلك يرى قارىء كتبنا أننا نادراً ما نذكر كلام أحد المستشرقين للاستناد والاستشهاد أو نبنى الحكم على آرائهم ومقولاتهم.

وبعد هذا التنبيه الجدير بأن ينتبه إليه الباحثون، نقول: إن الأكثرية الساحقة من المستشرقين الذين تناولوا موضوع الاسماعيلية أو القرامطة أو الدروز بالبحث والكتابة أنكروا نسب الأثمة الاسماعيلية إلى البيت العلوى، وصرح كثير منهم بأنهم لا ينتسبون إلا إلى القداح وأولاده، بيد أن هناك

البعض منهم عارضوا هـذا الرأى. وصححوا نسبهم إلى بنى فاطمـة وردّوا على من ينكر ذلك.

وعلى رأسهم المستشرق الروسي ايا وانوف (١٠٣) الذي وقف حياته كلها لنشر الكتب الاسهاعيلية والبحث عنها وللدفاع عن الاسهاعيلية، والرد على التهم التي يا وجهها اليهم الأخرون من المسلمين أو المستشرقين، والذي اشتغل مدة طويلة وخاصة أواخر أيامه في الجميعة الاسهاعيلية ببومبي بالهند، فإن ايوانوف هذا خصص كتابين مستقلين للبحث والمناقشة في مسألة نسب الفاطيميين أولها ( RISE OF THE FATIMIDSI وثانيها FOUNDEROF ISMAILISM ).

وخلاصة ما جاء فيهما :\_

أولًا: أن نسب المهدي الاسماعيلي إلى بني فاطمة نسب صحيح.

ثانياً: وأن ميمون القداح وولده عبد لله لم يكونا زنديقين، بل كانا من فقهاء الشيعة الورعين، ومن تلامذة محمد الباقر وابنه جعفر الصادق، وقد أطال الكلام في اثبات هذا في كتابه THE ALLEGED FOUNDER OF ). ( ISMAILISM )

رابعاً: كان من ألقاب عبد الله بن محمد بن اسماعيل الميمون النقيبة، ولذلك حصل الاشتباه بينه وبين عبد الله بن ميمون القداح.

خامساً: انه لم يكن أحد من أبناء القداح مستودعاً للامام لأن مثل ذلك النظام لم يكن موجوداً في وقتهما.

سادساً: أن الأئمة الاسماعيلية كتموا نسبهم خوفاً من أعدائهم، وحتى أيام تسلطهم على بلاد المغرب ومصر والبلاد الشرقية أيضاً، وأنه كان هذا الاخفاء لأمرين:

<sup>(</sup>١٠٣) المستشرق الروسي الكبير ( W. IVANOW )، له مؤلفات كثيرة حول الاسماعيلية سواء الفها هو أم حقق كتب الاسماعليين، ومن أشهر مؤلفاته ,( IBN AL QADDAH )
( RISE OF THE FATIMEDS) TE ALLEGED FOUNDER OF ISMAILISM ).

أ ـ أن عهد الستر في رأي الاسهاعيلية هو أمر مقرر من الله فلا ينبغي كشف هذا العهد.

ب ـ انهم كانوا يخافون من البلدان المجاورة المعادية لهم لكى لا يلحق الضرر بأقاربهم وذويهم.

فهذه هى خلاصة ما قاله ايوانوف المدافع الكبير والمحامي المتحمس للاسهاعيلية ولكنه كما يظهر أن هذه التدليلات كلها تدليلات واهية سخيفة، لا تنهض لاثبات نسب المهدي الاسهاعيلي وأولاده إلى بني فاطمة.

ثم فيها من التعارض ما لا يخفي على باحث متبصر ومحقق بصير حيث أن ايوانوف ينفي نسبهم إلى البيت القداحي، ثم يبرىء ساحة القداحيين من الالحاد والزندقة، وهذا في نفسه يدل أن في الأمر شيئاً لأنه لو لم يكن هذا لما احتاج إلى اثبات اسلامهم وورعهم وتقواهم. وتتلمذهم على الباقر وجعفر بن الباقر.

ثانياً: أن تدليل ايوانوف بأن من ألقاب عبد الله بن محمد بن اسماعيل الميمون النقيبة، واسناده إلى الداعى الاسماعيلي ادريس عماد الدين ليس إلا تدليلاً ضعيفاً أيضاً حيث أنه لم يثبت هذا في كتاب اسماعيلي آخر بأنه كان من ألقاب عبد الله بن محمد بن اسماعيل الميمون النقيبة.

وأكثر من ذلك أن وجود عبد الله من أبناء عبد الله بن محمد بن اسهاعيل أيضاً أمر مشتبه ومشكوك فيه كها ذكرنا سابقاً بأنه لم يكن من أبناء محمد بن اسهاعيل أحد سمى بهذا الأسم.

ومن الغرائب أن ايوانوف يعتمد على الداعي ادريس في اثبات لقب الميمون لعبد الله بن محمد بن اسهاعيل، ولا يعتمد عليه في مسألة المستودع والمستقر، كها أنه لا يلتفت إلى ما ذكره هذا الداعى في كتابه ( زهر المعاني ) مما يؤيد كون المهدي الاسهاعيلي غير الفاطمي .

ثالثاً: ومن الغرائب أيضاً أن ايوانوف ينكر مبدأ استيداع الامامة واستقرارها بحجة أنه لم يكن هذا النظام موجوداً في ذلك الوقت مع أنه مع

كثرة اعتنائه بالكتب الاسهاعيلية لم يعرف بأن هذه النظرية ثابتة موجودة في الكتب الاسهاعيلية القديمة منها والحديثة، ولقد أقرّ بذلك الاسهاعيليون وأثمتهم، وحتى دريس عهاد الدين ذكر ذلك أيضاً، كها ذكره الكثيرون الأخرون كها ذكرناه فيها مرّ.

ومن أهم من أقر بهذا المبدأ هو الامام الاسماعيــلي المعز لــدين الله نفسه كما نقل عنه النعمان القاضي في رواية طويلة ورد فيها :

« زعم أن الامامة انتقلت عن بعض الأئمة إلى ميمون القداح، وإلى فلان وإلى فلان ـ لقوم ذكرهم من أفناء الناس ـ ثم جعل ( على ) يتعجب من هذا القول وقال: فاذا كان ذلك كذلك فقدا نقطع السبب . . . من أيدينا فصار أخذنا لما أخذناه من الفضل من قبل غيرنا وصاروا أحق به منا، ولن يجعل الله (عز وجل) ذلك عند الضرورة عند من جعله في يديه من أهل هذا البيت من غير الأعقاب المتصلة إلا مستودعا عندهم غير مستقر فيهم إلى أن يستحق ذلك مستحقه فيأخذه من أيديهم «(١٠٤).

وقد أوردنا هذه الرواية كاملة فيها سبق ونعرض عن ايـرادها مـرّة أخرى تجنّبا للتكرار.

رابعاً: وأخيراً، إن تدليل ايتوانوف علي كتهان نسب الاستهاعيلية أيتام تسلطهم على البلدان الاسهاعيلية لأمرين لتندليل أضعف وأوهى من بيت العنكبوت، وإن أوهى البيوت لبيت العنكبوت لوكانوا يعلمون.

١ \_ وأيّ أمر هذا، ومن قال به، وأين نقل ؟

وفي مثـل هذا يقـال : إن الشاهـد أحرص عـلى الـدعـوى من المـدعى والسن منه.

ب \_ وأى ضرر كان يخافه الاسماعيلية من البلدان المجاورة المعادية لهم بعد افصاحهم عن حقيقة نسبهم ؟ .

<sup>(</sup>١٠٤) و المجالس والمسايرات، للقاضي النعمان ص ٤١٠.

وأي خوف كان منهم على أقاربهم وذويهم ؟

وهذا مع ادعائهم المجاهر بأنهم من أبناء محمل بن اسماعيل بن جعفر مع معرفة أن كثيراً من العلويين كانوا يعيشون في البلدان التابعة للخلافة العباسية كها أن العديد من أبناء محمد بن اسماعيل كانوا يعيشون تحت كنف ورعاية الدولة العباسية ولم يتعرض لهم أحد بسوء، بل عكس ذلك أنهم هم الذين ردّوا على اسماعيلية المغرب ومصر ادعاءهم بأنهم من البيت الفاطمي من ولد محمد بن اسماعيل بن جعفر، وعمن أنكروا عليهم نسبهم من أبناء محمد بن اسماعيل بن جعفر، وابن طباطبا أيضاً وغيرهما.

وبهذا كله يثبت بأن تحمس ايوانوف وتدليلاته لأثبات نسب الاسهاعيلية إلى البيت الفاطمي العلوى لم يكن لها أصل ولا أساس حيث أن المستشرقين الآخرين الكثيرين مثل دى خويه، وفان هامر، ودوزى، وغيرهم قد جعلوا أكبر دليل على كون المهدى وأبنائه من البيت القداحى سكوتهم وصمتهم عن ذكر الأئمة المستورين من آبائهم الذين يربطونهم مع محمد بن اسهاعيل.

هذا بالنسبة للمستشرق ايوانوف.

ويقول البروفسور نيكلسن : إن الدولة الفاطمية كانت نتيجة المؤامرة القداحية ضد الإسلام والمسلمين وأبناء القداح هم الذين أقاموا صرح هذه الدولة(١٠٠٠).

وبمثل ذلك قال دوزى بأن الأئمة الاسهاعيلية لا يثبت نسبهم إلا إلى عبد الله بن ميمون القداح (١٠٦).

ورأى وستنفلد لايختلف عن رأيهما (١٠٧).

وكذلك عند ماسنيون الخلفاء من نسل ميمون القداح(١٠٨).

NICHOLSIN: LITERARY HISTORY OF THE ARABS, P. 271-272. (1.0)

DOZY: HISTOIRE DES MVSULMANS D'ESPAGNE, VOL. 1. P.8. (1.1)

Geschichte der Fatimiden. P.14,15.(\ 'V)

<sup>(</sup>١٠٨) انظر مقدمة أصول الاسهاعيلية ص ٨٠.

ويقول جويدى: إن الخلفاء الفاطميين هم أحفاد عبد الله بن ميمون (۱۰۹).

وكذلك كاتر مرو، وكويارد ينكرون نسبة الاسهاعيلية إلى الفاطميين(١١٠).

فهذه هي آراء بعض المستشرقين في الموضوع غير من ذكرناهم سابقاً.

<sup>(</sup>۱۰۹) أيضاً ص ۸۱.

<sup>(</sup>۱۱۰) أيضاً ص ٧٩.

# الرأى الأخير

نحن نعتقد أن مامرٌ فيه الكافية للوصول إلى الحكم في هذا الموضوع ولكن زيادة للايضاح، وبيانا للحكم الفاصل القاطع نبدى فيه رأينا الأخير.

أولًا : إن نسب المهدي إلى بنى فاطمة ليس بصحيح، وأنه ينتمى إلى البيت، القداحي بدون أدنى شك ولا ارتياب.

ثانياً: إن القائم بأمر الله ابنه الحقيقي، ومن خلف بعده هم كلهم من أولاد المهدي، ومن ثم أولاد القداح،

ثالثاً: إن ذكر البيت العلوي ونسبتهم إلى بني فاطمة لم يكن إلا لكسب عواطف الناس أيام المهدي لنجاح ثورته، وأيام أولاده بعده لاخماد الشورات التي تقوم هنا وهناك، ولاقناع الشعوب المسلمة بـأن الامامـة والخلافـة حق متوارث لهم لكونهم ذرية النبي وعلى".

رابعاً: إن الشعب المسلم المغلوب على أمره في المغرب العربي، ومن بعده في مصر وبلاد الشرق كانوا يعرفون ـ وبتعبير صحيح المثقفون منهم والعلماء ـ بأن نسبتهم إلى اسماعيل بن جعفر، ومنه إلى فاطمة وعلى نسبة غير صحيحة، كما أن قادة الاسماعيلية وزعماءها، ودعاتها وأقطابها، ومفكريها كانوا يعرفون هذا الشيء حق المعرفة، وخاصة المتقدمين منهم، كما أنه الأئمة الاسماعيلية أنفسهم كانوا على علم بذلك.

وكذلك الشعوب المسلمة الأخرى في البلاد غير المغلوبة من قبلهم، وقادتهم، وحكامهم كانوا يعرفون ذلك أيضاً.

زيادة على ذلك القرامطة اخوانهم في المذهب والرأى القائلون بامامة عمد بن اسهاعيل بن جعفر، والمتعاونون معهم بادىء ذي بدء كانوا أكثر علما بذلك ؛\_

بوجوه وأدلة وبراهين وحجج، منها: ـ

أولاً: أن الحسب والنسب لا يثبت إلا بذكر الأباء والأجداد وذكر أسائهم وبيأن إرتباطهم وعلاقتهم بالذين يريدون ارتباطهم بهم. وان المهدى في حياته قبل تغلّب أبي عبد الله على المغرب وبعد تغلبه عليها واستلامه الحكم لم يذكرهم اطلاقاً، اللهم إلا الادعاء المحض، والنسبة الصرفة، وايهام الناس ذلك.

ثانياً: أن واحداً من الدعاة الاسهاعيلية القدامى لم يذكر أسهاء آبائه بالترتيب، وبذكر الأجيال التي تربط بينه وبين اسهاعيل بن جعفر حتى أبي عبد الله الشيعي الذي أقام أول دولة اسهاعيلية، وتحمل المشاق والمتاعب، وعانى المعاناة الشديدة، وذلل الصعاب في سبيله، بل عكس ذلك ثبت عنه أنه أنكر على المهدي كونه من سلالة على والنبى بعد مارآه وشاهد منه الأعمال غير الجائزة شرعياً، وغير اللائقة خلقاً من اتبانه المنكرات ولبسه الحرير والذهب، واستباحته الحرام كها نقل النهي عن الوزير القفطي في (سيرة بني عبيد) أنه قال: إن أبا عبد الله الشيعي جمع مشائخ كتامة وقال لهم فيها قال:

« والامام لا يلبس الحرير والذهب وهذا لبسهما، وليس له أنْ يطأ ألا ما تحقق أمره، وهذا قد وطىء نساء زيادة الله، يعني : متولي المغرب، قال : فشكت كتامة في أمره «(١١١).

<sup>(</sup>١١١) ه سير أعلام النبلاء ۽ للذهبي ج ١٥ ص ١٤٦.

ثالثاً: ولقد ثبت في التاريخ أن أبا عبد الله الشيعي ماكان يدعو إلى الاسهاعيلي في بلاد المغرب، كها أنه لم يؤسس الدولة التي أسسها باسمه، بل كانت دعوته للرضا من آل محمد، كما كانت دعوة منصور اليمن في اليمن (١١٢).

رابعاً: أن المهدي لم ينسب نفسه إلى البيت العلوى قبل وصوله إلى المغرب ولم يجسر على ذلك إلا لعلمه بعد الشقة والمسافة بينه وبين بسلاده الأصلية ومقر الخلافة العباسية، وأهل تلك البلاد كانوا على معرفة تامة بالنسب العلوى وفروعه وشعوبه ومواليد هذا البيت وأولاده، أما بسلاد المغرب النائية البعيدة فلم يكن فيها أحد يعرف أنساب ذلك البيت وأحسابه لعدم امكانات الاتصال وسهولة الرسل والوسائل، وخير دليل على ذلك من الكتب الاسهاعيلية أنفسها ماذكروا أن جد المهدى عبد الله بن محمد استطاع أن ينزل في سلمية بين العباسيين منتمياً إليهم، ومكث مدة طويلة لم يعرف أحد أنه ليس منهم كما ينص على ذلك الداعى الاسهاعيلي ادريس عهاد الدين في ترجمته بعد ذكر الحوادث والوقائع التي حصلت له ولاخوته.

ولما سمع الامام عبد الله بن محمد سلام الله عليه ماجرى على اخوته وولده، خرج من الاهواز ومعه ولده أحمد بن عبد الله الذي أهله لخلافته إلى سامرًاء، وأقام بها مدة وكتب إلى دعاته يخبرهم بسلامته، ثم أنه قصد من سامراء إلى الشام في زي التجار فنزل سلمية، وابتنى بها داراً سكنها وهو في زي التجار. وكان فيها قوم هاشميون من بنى العباس وغيرهم فانتسب اليهم، وكان فيهم وفضله بين وهو بزينة التقوى متزين، تدل عليه فضائله وتظهر براهينه ودلائله، وأخفى الامام (عليه السلام) اسمه واسم ولده، ولم يعلم الدعاة في أي جهة هو، فاجتمعوا وافترقوا في طلبه (١١٣).

ومثل ذلك ذكروا عن المهدى نفسه أيضاً كما نص محمد بن محمد اليهانى : « وكان (المهدي) يعاشر قوما من أهل سلمية هاشميين من ولمد

<sup>(</sup>١١٢) انظر « مقدمة ابن خلدون » ص ٢١ ، « وتاريخ ابن خلدون » ج ٤ ص ٣٣. (٩١٣) « عيون الأخبار » السبع الرابع ص ٣٦٥.

عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم وكان يظهر لهم أنه عباسي، قال: وكانت الأموال والذخائر تجلب من كل بلد من قبل الدعاة اليه إلى سلمية، قال: وكان الامام قد حفر سردابا في الأرض من الصحراء إلى جوف داره بسلمية طوله اثنا عشر ميلا، وكانت الأموال والذخائر تحمل على الجهال فيفتح لها باب السرداب في الليل، وتنزل فيه بأحمالها عليها حتى توضع في داخل الدار وتخرج في الليل ويغمى على باب السرداب بالتراب فلا يدرى به أحد. قال: وكانت الأموال عظيمة حتى يقال انه ماكسب المهدى قدس الله روحه بعد أن فتح الله له إلا نحوا مما خلف بسلمية »(١١٤).

وفي هاتين الروايتين دلالة واضحة على أن المهدي وآباء كانوا متقلبين في الأنساب، وفي تلك الأيام لم يكن من السهل معرفة الصدق والكذب ممن ينتسب إلى قبيلة أو عشيرة وحتى أهل القبيلة أنفسهم لم يكن بوسعهم معرفة حقيقة من ينتمى اليهم، وينزل فيهم من البلدان البعيدة.

فكيف من ينزل في المغرب الذي لم يكن فيه أحد من بنى فاطمة من أولاد اسماعيل بن جعفر الصادق، يتبين الكذب من الصدق ويسأل ممن ينتمى إلى بيته وعشيرته، فكان كذلك من أن وصلت الأخبار إلى البلاد التي فرّ المهدى منها إلا وعرفه الناس وعرّفوا الأخرين حقيقته وحقيقة انتسابه إلى البيت العلوى.

خامساً: وأغرب من ذلك كله أن في نسب المهدي انقطاعا حسب تصريحات الاسماعيلية أنفسهم حيث أنهم يذكرون أن أحد آباء المهدى اختفى من دعاته وحججه، وفقد من بين أشياعه وأتباعه فلم يعرفه أحد، ولم يهتد إليه أحد، وتفرق الدعاة في طلبه فوجده أحدهم بعد مدة طويلة وتفقد شديد ولم يكن قد رآه من قبل فأخبربه أصحابه، وقد مر ذكر هذا فيا سبق (١١٥).

<sup>(</sup>١١٤) وسيرة الحاجب جعفر ٢ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>١١٥) انظر كتاب و استتار الامام ، ص ٩٤.

#### ومن يدري أنه كان هو المفقود أو أحداً غيره ؟

سادساً: إن أقدم المؤرخين الاسماعيليين، الذي عاصر المهدي وعاشره، وثلاثة من أولاده الحكام بعده النعمان بن محمد المغربي القياضي، النَّذي كتب كتبا كثيرة لبيان الوقائع والأحداث التي حصلت للمهدي في سبيل التغلب على بـلاد المغرب وانتشار دعوته في الأفاق، مثـل ( افتتـاح المدعوة) و(شرح الأخبار) غير ماكتبه في العقائد الاسماعيلية والفقه الاسهاعيلي لم يذكر صراحة ولا كناية آباء المهدي وأسهاءهم ولا عدد الأجيال التي تفصل بينه وبين اسهاعيل بن جعفر مع الحاجة الماسة والاحتياج الشـديد إلى ذكر ذلك لأنه قد حصل ما حصل من شك في نسب المهدى وكونه من البيت العلوي لابـداء الريب والشـك من قبـل أبى عبـد الله الشيعي وأخيـه الأكبر أبي العباس الذي هو أخلص المخلصين للمهدي، والمنقبذين اياه من الهلاك وموصليه إلى سدّة الحكم والملك، واظهار بعض مشائخ كتامة ماخامر قلوبهم أيام القائم بأمر الله في قضية الامامة والخلافة ولاثبات موقف الاسهاعيلية في أحقية الامامة للفاطميين، ونقض موقف أهل السنة والجماعة وغيرهم من الفرق الأحرى، المعتزلة والخوارج والمرجئة وطوائف الشيعة الأخرى غير الاسماعيلية، ذكر في هذه الأرجبوزة أثمة الاسماعيلية بعد على رضى الله عنه واحدا واحدا إلى جعفر الصادق بالترتيب كما ذكر المهدى الاسهاعيلي وابن المهدى محمد القائم بأمر الله لكنه لم يستبطع أن يذكر فيها بعد جعفر الصادق آباء المهدي وأسهاءهم، البذين يربطون المهدي بجعفر وليس هذا فحسب، بل صرح واعترف بعدم استطاعته ذكرهم (كي لا يكشف الأمر الذي كان مكشوفاً ) فقال تحت عنوان ( ذكر استتار الأثمة بعد جعفر بن محمد صلوات الله عليه):

> و واشتدت المحنة بعد جعفر وكان قد أقام بعض ولده فجعل له الأمر في ستر لخوفه عليه من أعدائه

فانصرف الأمر إلى التستر مقامه لما رأى من جلده فلم يكن قالوا بذاك يدرى إلا ثقات محسض أوليائه وأهله النين قد كانوا معه لما مضى كلهم لصلبه قد دخلوا في جملة البرعية وكلهم له دعاة تسرى وكلهم في كل عصر وزمن والاهم، وكل أوليائهم

فقام بالأمر، وقاموا أربعة مستترين بعده بحسبه لشدة المحنة والرزية ودعوة في الناس كانت تجرى وكل حين وأوان، كل من يعلم ماعلم من أسمائهم »(١١٦)

ولسائل أن يسأل: مادام أولياء الأئمة وأتباعهم كانوا يعرفونهم في كل عصر وزمان، وفي كل حين وأوان أما كانوا يعلمون أسهاءهم أيام المحنة والشدة وأيام الحوف من الأعداء، مع أننا لا نقر أن خوف الأعداء كان يجبرهم على التخفي والتستر إلى هذا الحد لأن هناك كثيراً من العلويين كانوا يعيشون في الدولة العباسية ظاهرين، مجاهرين لنسبتهم إلى البيت العلوى حتى أئمة الاثنى عشرية لم يكونوا يخفون أسهاءهم ونسبهم وسكناهم، وتنقلهم في البلاد، واتصالهم بأتباعهم وأشياعهم، والقاءهم الدروس والتعاليم لتلاميذهم، وارشادهم لمريديهم إلى مايرونه صحيحاً وصالحاً حسب روايات الشيعة.

وكذلك الأئمة الاسهاعيلية أنفسهم كانوا على اتصال دائم مع دعاتهم ومتبعيهم، وكان يجلب اليهم الأموال من الصدقات والزكاة ومن الهدايا والنذور كها مرّ ذلك بالتفصيل فيها سبق من الباب الأول في هذا الكتاب.

فمع أن هؤلاء كلهم كانوا يعرفون أسهاء هؤلاء الأثمة مع مسمياتهم فلهذا لا يذكر النعمان القاضي أسهاءهم.

أخوفا من الفضيحة والاكتشاف ؟ لقرب العهد ومعرفة الجميع أولاد جعفر بن محمد بن اسماعيل حفيده، وأسماءهم وفروعهم وبطونهم.

<sup>(</sup>١١٦) \* الأرجوزة المختارة » لنعمان بن محمد المغربي القاضي ص ١٩١.

أو لعلمهم أسماء آباء المهـدي الحقيقيين وشخصيـاتهم، وبيتهم الـذي ينتسبون إليه وولدوا فيه ؟

أما ماذا ؟

ثم ما معنى قول النعمان بعد ذكر هذا كله متصلا:

ولم يكن بحضي من ذكرهم وليس لي بأن أقبول جمهرا وهم على الجملة كانبوا استستروا بيل دخلوا في جملة السبواد حتى اذا انتهى الكتباب أجله بمنة مفتاح قفل الدين فقام عبدالله وهبو المسادق فقام عبدالله وهبو المسادق ولم ينزل منظفرا منويداً حتى أداخ حكل غاو نناصب

إلا احتفاظي بمصون سرهم ماكان قد أدى إلى سرا ولم يكونوا اذ تولوا ظهروا خوفهم من سطوة الأعادى وصار أمر الله فيمن جعله أيده بالنصر والتمكين مهدينا صلى عليه الخالق لم، وبالمشرق في الجهات .... بالعز منصورا على من اعتدى وافتتح الشرق مع المغارب (١١٧).

فى أى سر يمنعه من ذكرهم بعد انتهاء أجمل الكتباب، وبعد النصر والتمكين وظهور المهدي وتملكه بلاد المغرب وبلاد المشرق، وبعد قتله وفتكه بأعدائه من أهل السنة ( المعبر بهم بالناصب ) وغيرهم من المخالفين ؟

ثم الزمان زمان القائم، أي الزمن الذي رسخت فيه قواعد الحكم الاسماعيلي واستقلت دولتهم بعيدة عن تناول العباسيين من جانب، ومن الأمويين من جانب آخر.

فاي سرفي سرية أسماء آباء المهدي غير الخوف من افتضاح الأمر واكتشاف الحقيقة ؟

<sup>(</sup>١١٧) ﴿ الأرجوزة المختارة ﴾ ص ١٩٢ ومابعد.

ثم أكثر من ذلك أن النعمان القاضي الذي عاش بعد هذا مدة طويلة وشاهد انتصار الاسماعيلية على مخالفيهم ومناوئيهم، وتغلّبهم على البلاد الشرقية، ودخول المعز مصر مظفراً منصوراً وهو في رفقته، وتوسع سلطانه إلى البدان الأخرى، لم يذكر في كتاب مامن كتبه الكثيرة التي كتبها بعد ( الأرجوزة ) و ( افتتاح الدعوة ) و ( شرح الأخبار ) وغيرها من الكتب آباء المهدي ولا أسماءهم مع تكرار ذكره في الكتب التي كتبها أيام المعز أبا المعز وجدّه وأبا جدّه وأسماءهم إلى المهدي مع ضرورة ذكر آباء المهدي آنذاك حيث أن الناس وخاصة الأشراف منهم بنو اسماعيل بن جعفر كانوا قد بدأوا يتطاولون على نسب المعز الخليفة والامام الاسماعيلي وآبائه.

وهذا أكبر دليل على أن الأمر فيه ما فيه .

ولا يخدعن أحد بقول من يقول: إن هذا الأمر كان فيه الأسرار الاسماعيلية التي لا يجوز أن يعرفها أحد وفقاً لحكمة آلهية لا يجوز خرقها(١١٨).

لوكان الأمر كذلك فكيف جاز بوحها وخرقها لـلآخـرين من بعـد النعـان ؟

ولا يخفي على أحد ما فيه من ركاكة التعليل وضعفه.

سابعاً: إن انتقاض حمدان قرمط على المهدي وقطع علاقته معه وانفصاله عن الاسماعيلية، ثم اعتراف المهدي أمام مرسوله عبدان من كونه قداحياً لخير دليل على أنه لم يكن من العلويين، وقد أورد هذه القصة بكاملها النويري في كتابه (نهاية الأرب) حيث يقول:

« وكان قرمط، يكاتب من بسلَمَيْة من الطواغيت فلما توفّي من كان في وقته وجلس ابنه من بعده كتب إلى حمدان قُرْمُط كتابا، فلما ورد عليه الكتاب وقرأه أنكر ما فيه، وتبين فيه ومنه الفاظا قد تغيّرت، وشيئاً ليس هو على

<sup>(</sup>۱۱۸) انظر کتاب ایوانوف Rise of the Fatlmids P.128

النظام الأوَّل، فاستراب به وفطن أنَّ حادثة حدثت، فأمر قسرمط ابن مليح ـ وكان داعيا من دعاته \_ أنَ يخرج فيتعرف الخبر، فامتنع عليه واعتـذر، فأنفـذ من أحضر عبدان الداعية من عمله، فلما حضر أنفذه ليتعرف ما حدث من هذا الأمر، ويكشف عن سبب تغيّره، فسار عبدان لذلك، فلما وصل عُرّف بموت الطاغية الذي كانوا يكاتبونه، فاجتمع بابنه وسأله عن الحجّة ومَنْ الامام بعده الذي يدعو إليه، فقال الابن : ومَنْ الإمام ؟ قال عبدان : محمد بن إسماعيل بن جعفر صاحب الزمان الذي كان أبوك يدعو إليه، وكان حجّته، فَأَنكر ذلك عليه وقال : محمد بن إسهاعيل لا أصل له، ولم يكن الإمام غير أبي وهـو من ولد ميمـون بن ديصان، وأنا أقوم مقـامه، فعـرف عبدان القصة واستقصى الخبر وعلم أنَ محمد بن إسماعيل ليس لـ في الأمر حقيقة، وانما هو شيء يحتالون به على الناس وأنه ليس من ولد عقيـل بن أبي طالب، فرجع عبدان إلى قرمط فعرّف الخبر، فأمر قرمط أن يجمع الدعاة ويعرُّفهم صورة الأمر وماتبين منه، ويقطع الدعوة، ففعل عبدان ذلك وقطعت الدعوة من ديارهم، ولم يمكنهم قطعها من غير ديارهم، لأنها كانت قد امتدَّت في سائر الأقطار وامتَّد شرها، وقطعت المدعاة مكاتبة أصحابهم الذين بسلَميّة

وكان رجل من أولاد القدّاح قد نفذ إلى الطالقان يبث الدعاة ، ونزل بقرمط وهو بسواد الكوفة عند عبوره إلى الطالقان ، وكان الدعاة يكاتبونه ، فلما انقطعت المكاتبة عن جميع أولاد القدداح قطعت عن هذا الذي بالطالقان ، فطال انتظاره ، فشخص عن الطالقان ليقصد قرمط ، وكان قرمط ، قد سار إلى كَلُواذَى ، فلما وصل إلى كلواذى سأل عن قرمط ، فعرف أنّه انتقل فلا يُدري أين مضى وما عرف لقرمط بعد ذلك خبر ، ولا عُلمت وفاته ولا ما اتفق له ، فقصد ابن القدّاح سواد الكوفة ، فنزل على عبدان ، فعتب عليه وعلى جميع الدعاة في انقطاع كتبهم عنه ، فعرّفه عبدان أنهم قطعوا الدعوة وأنهم لا يعودون فيها وأن أباه كان قد غرّهم وادعى نسبه من عقيل بن أبي طالب كذباً ودعا إلى المهدي ، فكنّا نعمل على ذلك ، فلما تبينا

أنّه لا أصْل لذلك، وعرفا أن أباك من ولد ميمون بن ديصان وأنَّمه صاحب الأمر، تُبْنا إلى الله تعالى نما تحمَّلناه، وحسبنا ما كفرنـا أبوك فستريد أن تسردّنا كفارًا ؟! انصرف عنا إلى موضعك ه(١١٩).

هذا وقد تكرر هذا الحادث في خلف حمدان قىرمط وهو الحسن الأعصم لخلف المهدي المعز لدين الله حيث لعن المعز على منبر دمشق وأباه، وقال:

هؤلاء من ولد القداح، كذابون، مخترقون، أعداء الإسلام، ونحن أعلم بهم، ومن عندنا خرج جدهم القداح.

ثامناً: احتراز المعز لدين الله عن بيان نسبه وذكر آبائه، ولجوؤه إلى سيفه وذهبه حين دخوله مصر وسؤال ابن طباطبا الشريف العلوي يؤيد عجزه عن اثبات نسبته هو وآباؤه من قبل إلى بني فاطمة.

هـذا ولا أدري كيف جاز للدكتـور حسن إبراهيم حسن أن يـردّد رواية ابن خلكان هذه بقوله :

«وقد أنكر دي سلان (De Slane) بالدليل صحة هذه الرواية لأن المعز لما وصل إلى مصر سنة ٣٦٢هـ (١٩٧٢م) كان ابن طباطبا قد مات سنة ٣٤٨هـ (٩٥٩م) أي قبل أربع عشرة سنة»(١٢٠).

مع أن ابن خلكان نفسه قد ذكر ذلك ثم بين بأن صاحب الواقعة مع المعز كان ولد ابن طباطبا.

وصرح أيضا أن صاحب هذه الواقعة هو الشريف أبـو جعفر مسلم بن عبيد الله الحسيني، أو الشريف أبو اسهاعيل إبراهيم بن أحمد الحسيني(١٢١).

<sup>(</sup>١١٩) و نهاية الأرب للنويري ، جـ ٢٥ ص ٢٣٠ ومابعـد، ط الهيئة المصريـة العامـة للكتاب

<sup>(</sup>١٢٠) انظر والفاطميون في مصر، و وتاريخ الدولة الفاطمية، ص٦٣.

<sup>(</sup>١٣١) انظر ووفيات الأعيان، لابن خلكان ص٣٧٠.

يعني أن الواقعة قد حصلت لاشك في حصولها ولكن الشك في صاحب الواقعة أهو فلان أم فلان إ

تاسعاً: أن كون المغز وآبائه من أولاد القداح كان فاشيا منتشرا بين الناس حتى الدعاة الاسهاعيلية أنفسهم كها ذكر النعمان في مجالسه أن أحد الدعاة أرسل كتاباً إلى المعز:

«وكان فيها رأيت في هذا الكتاب أن زعم له فيه أن الإمامة انتقلت عن بعض الأثمة إلى ميمون القداح وإلى فلان وإلى فلان \_ لقوم ذكرهم من أفناء الناس \_ ثم جعل ( ﷺ) يتعجب من هذا القول وقال: فإذا كان ذلك كذلك فقد انقطع السبب \_ ونعوذ بالله \_ من أيدينا فصار أخذنا لما أخذناه من الفضل من قبل غيرنا وصاروا أحق به منا . . . ثم قال: نعم ، إن صاحب الحق لهو الميمون المبارك سعيد قادح زناد الحكمة مورى نور الحكمة ، فإن ذهب من ذهب إلى هذا فنعم ( ١٢٢١) .

وهذه العبارة واضحة في معناها، جلية في مفهـومها، وحجـة قويـة علي المعز، لم يستطع نفي من نسبه إلى ميمون القـداح إلا بتأويـل لا ينهض دليلا لدحض الشبهة ورد الاعتراض.

عاشراً: ان جعفر بن منصور اليمن وهو من هو عند الاسماعيلية ، وداعي الدعاة للمعز ، وسيده القاضي النعمان ومولاه بتصريح من المعز - أقر في كتابه (الفرائض وحدود الدين) بأنه لم يحفظ أسماء آباء المهدي من كتاب كتب إليه على انتظام وترتيب (١٢٣).

ثم ذكر فيه الأسماء التي تجعل الشك في صحة نسب المهدي مستيقنا بأن نسبه غير صحيح لما في ذكرهم من تعقيد وتحوير، ومخالفة البعض الأخرين من الاسماعيلية في الأسماء.

<sup>(</sup>١٢٢) والمجالس والمسايرات، للقاضي النعمان ص٤٠٩، ٤١٠.

<sup>(</sup>١٢٣) انظر وفي نسب الخلفاء الفساطميين، تقديم الهمذاني ص١١ المنتخب من كتساب والفرائض وحدود الدين، لجعفر بن منصور اليمن.

إن هذا إلا دليل آخر على ما ذهبنا إليه.

حادي عشر: ويؤيد هذا التغيير والتزوير والتعقيد في الجواب واختلاف الأسهاء ما ذكره النعمان أيضا في مجالسه عن رسل أحد دعاة المشرق إلى المعز فسأل أحدهم المعز عن أسهاء آبائه فأخبره المعز:

«فإذا هو عنده على خلاف ذلك فيها عرفه.

فقال: نعم، هذا عما قيل لنا أن الإمام له سبعة أسماء:

اسم جسماني، واسم نفساني، واسم روحاني، واسم طبيعي، واسم حقيقي، واسم ظاهر، واسم باطن

ثم جعل ( ﷺ ) يتعجب لقوله »(١٢٤).

إلى غير ذلك من الروايات العديدة المتعارضة المتناقضة في هذا الخصوص كما مرّ سابقاً.

ثاني عشر: إن العزيز بالله بن المعـز لدين الله لمـا جعل هـدفا للطعن في نسبه لم يسعه إلا السكوت(١٢٥)، ولما سئل عن أسهاء آبائه لم يستـطع ذكرهـا بعد المهدي إلا أن يقول: أبن الأئمة الممتحنين، وقد مر ذكره(١٢٦).

ثالث عشر: لما صدر المحضر المتضمن للطعن في نسبهم أيام الحاكم بأمر الله سنة ٢٠٤هـ، والمحضر الثاني الذي كتب ببغداد أيضا أيام المستنصر بالله سنة ٤٤٤هـ لم يصدر جوابها في المرتين من مصر من قبل أئمة الاسماعيلية، لا من قبل الحاكم، ولا من قبل المستنصر بالردّ الشافي، واقامة الحجة والبرهام على كذب ما ورد فيها بذكر النسب وشجرته المشتملة على أسماء سلسلة الآباء التي تربط بينهم وبين جعفر الصادق أو ابنه اسماعيل أو

<sup>(</sup>١٢٤) «المجالس والمسايرات، ص٩٠٩.

<sup>(</sup>١٢٥) انظر ديتيمة المدهر، للثعالبي ج١ ص٢٥٥، ودسير أعلام النبلاء، للذهبي ج١٥ ص١٦٨.

<sup>(</sup>١٢٦) «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي ص٣٥.

ابنه محمد، بل السكوت التام والصمت العميق والوجوم المطلق أثبت لـدى من لم يكن عنده ثابتا بأن القوم لا يستطيعون مقارعة الحجة بالحجة، والدليل بالدليل في اثبات نسبهم إلى بني فاطمة وعليّ رضي الله عنها.

رابع عشر: وأهم من هذا كله أن الأسماء التي ذكرت لآباء المهدي في الكتب الإسماعيلية لم تذكر إلا بعد مدة طويلة، وفي كتب المتأخرين غير المصريين الذين عاشوا بعيدين عن موطن الاختلاف الإسماعيلي الأصلي، من سوريا والمغرب ومصر، وكتب أكثرها بعد انقراض الدولة الإسماعيلية واختفاء وجودها وانطماس آثارها في اليمن والهند وإيران. كما قال المؤرخ المصري المعاصر المشهور الأستاذ محمد عبدالله عنان:

«وبما يلفت النظر، أن فيما خلا رواية أو اثنتين، ترجع إحداهما إلى أوائل القرن الرابع الهجري، وهي رواية الداعي جعفر بن منصور اليمن، عن نسبة المهدي، وترجع الثانية إلى أوائل القرن الخامس، وهي رواية الداعي عميد الدين الكرماني عن نسبة الحاكم بأمر الله؛ فيما خلا هاتين الروايتين الموجزتين، اللتين وردتا عرضا في كتابات هذين الداعيين، فإن معظم الروايات الإسماعيلية المفصلة عن الأثمة المستورين، وعن نسبة الخلفاء الفاطميين ترجع إلى عصور متأخرة؛ من ذلك رواية الخطاب المتوفى سنة ٣٥هه (١٢٨٨م)، ورواية عماد الدين إدريس المتوفي سنة ٢٨٨ه صدرت معظم هذه الروايات المزكية لنسب الفاطميين عن الدعاة الإسماعيلية في الهند وفارس واليمن، وصدر معظمها حسبها هو ظاهر، بعد ذهاب الدولة الفاطمية بعصور طويلة؛ ولم تصدر بمصر، لا عن الدعاة الفاطميين أنفسهم، ولا عن المؤرخين المصريين أية رواية تؤيد نسبة الفاطميين لأل البيت بطريق القطع والوضوح. أضف إلى ذلك كله، أن الفاطميين لأل البيت بطريق القطع والوضوح. أضف إلى ذلك كله، أن الفاطمين الإسماعيلية، يرجع معظمها إلى مخطوطات حديثة، نسخت في هذه المؤلفات الإسماعيلية، يرجع معظمها إلى مخطوطات حديثة، نسخت في

كتاب (الحاكم بأمر الله) لمحمد عبدالله عنان ص٧٣، ٧٤ ط مطبعة لجنة التأليف ـ القاهرة.

الهند واليمن، في القرنين الثاني عشر، والثالث عشر من الهجرة، وهذه النقطة في حد ذاتها مما يلفت النظر.

وإنه ليسوغ لنا أن نتساءل بعد ذلك، عما يحملنا على الشك في أقوال الروايات التاريخية المتوالية التي تأبي نسبة الفاطميين إلى آل البيت؛ وقد أوردنا من هذه الروايات عدة لطائفة متعاقبة من المؤرخين والنسابين، ومنهم أقطاب لا يشك في نزاهتهم، ولا صدق روايتهم، ولم تكن لديهم أية أسباب مذهبية أو سياسية خاصة تحملهم على الطعن في نسب الفاطميين وفي إمامتهم، ومنهم كثيرون لم يكونوا من صنائع بني العباس، ولم يعيشوا في كنفهم، بل ومنهم من أثر عنه الميل إلى الفاطميين والتشيع لهم، ولم يسعه إلا أن ينقل ما كتبه المتقدمون في إنكار نسبتهم. وما الذي يحملنا على الشك مثلاً فيها كتبه رجال أمثال القاضي الباقلاني، وعبد القاهر البغدادي، وابن مثلاً فيها كتبه رجال أمثال القاضي الباقلاني، وعبد القاهر البغدادي، وابن النظرية الغالبة في التواريخ المصرية، هي الريب في نسب الفاطميين؛ والمؤرخون المصريون، هم بمصريتهم وقربهم من العصر الفاطمي وكونهم أقدر من غيرهم على تحرى مصادر العصر الفاطمي وتراثه، هم أصحاب الرواية الراجحة، والقول المفضل في تلك المسألة الجدلية.

ومن ثم فإنا على ضوء هذه الروايـات التاريخيـة كلها، نشعـر بالميـل إلى الأخذ برواية المنكرين، ولا نجد في تدليل المؤيدين وشروحهم ما يلقي ضوءاً كافياً أو مقنعاً.

وكيف يُطلب إلينا أن نعدل عن الإصغاء إلى تلك الروايات التاريخية المعقولة الراجحة، لنصغى إلى أقوال طائفة من الدعاة الإسهاعيلية المتأخرين، من رواة القرن التاسع والعاشر الهجريين، وقد كتب معظمهم في الهند واليمن، بعيداً عن موطن المصادر والوثائق، واتسمت رواياتهم بطابع الإغراق والأسطورة، فضلاً عن النزعة المذهبية الخاصة؟ وأولئك هم عهاد البحوث المستفيضة، التي يحاول بها الأستاذ إيفانوف أن يؤيد نسب الفاطميين

لأل البيت، وأن يدحض أقوال المنكرين، وقصة القداح،(١٢٧).

خامس عشر: ومن الطرائف أن الأسهاء المذكورة في الكتب الاسهاعيلية مع احتلافها وتضاربها لايوجد لها ذكر ولا رسم في كتب الأنساب حيث أن كتب الأنساب تصرح بأنه لم يكن لمحمد بن اسهاعيل بن جعفر ولد اسمه عبدالله الذي تذكره كتب الاسهاعيلية قاطبة، بل كان له ابنان فقط: جعفر واسهاعيل، لا غير كها ذكرناه في بداية هذا الباب.

ولا ندري من أين أتوا بعبد الله بن محمد بن اسماعيل أول الأباء للمهدي الاسماعيلي حسب زعمهم بعد محمد بن اسماعيل، ثم أحمد، ثم الحسين حيث لا يوجد لهم ذكر اطلاقاً في كتب الأنساب.

وهذا وحده في نفسه كاف لدحض ما أدعـوه كذبـاً وزوراً، كما أنـه أهم نقطة لحسم النزاع، وقطع الخلاف، وفصل الخطاب في الموضوع.

سادس عشر: أن الأسهاء التي سردهـا الاسهاعيليـون لأباء المهـدي هي عين تلك الأسهاء التي يذكرها المؤرخون لأولاد القداح.

وفي هذا دليل قوي على أن المهدي وأولاده من أسرة القداح لا غير.

سابع عشر: أن سب وشتم الأئمة الاسماعيلية خلفاء رسول الله الثلاثة، أرحامه وأصهاره، وإغراقهم وغلوهم في ذلك، وأمرهم الناس به، وقهرهم وجبرهم عليه أيضا من الأدلة القاطعة بأن نسبهم إلى على وفاطمة غير صحيح لأنهم لو كانوا من أولاد على لراعوا حق قرابتهم من رسول الله وعلى بن أبي طالب اياهم وتسميته أبناءه بأسمائهم، وتزويجه بناته من البعض وأبناء بعض الأخرين.

ولم يثبت من واحد ممن صح نسبه إلى على بن طالب أنه جعـل سبابهم وشتمهم ديدنه كما أثبتنا كل ذلك في كتابنا (الشيعة وأهل البيت).

<sup>(</sup>١٢٧) والحاكم بأمر الله، ص٧٣، ٧٤.

وأخيراً قد حصل مثل ما حصل للمهدي في نسبته إلى البيت العلوي بدون أن يثبت ذلك، حصل للحسن بن « كيا أميد » الذي أراد أن ينسب نفسه إلى الأئمة الاسماعيلية حكام مصر دون أن ينسب نفسه إلى أبيه كيا بزرك أميد كما سنذكره في محله في الجزء الثاني من هذا الكتاب إن شاء الله.

وبناء على ما مر من الأدلة الواضحة والحجج الساطعة التي ذكرناها وغيرها مما ذكرت خلال الكلام عند الأخرين في هذا الباب نجزم بأن نسب المهدي وأولاده إلى البيت العلوي ليس بثابت، ومن أراد ذلك فلم يرد إلا تحكما وتجبرا لأن الروايات الاسماعيلية وغيرها من روايات المؤرخين المسلمين وغير المسلمين تؤكد ما قلناه.

### البساب الرابسع

### عقائد الاسهاعيلية

إن للاسماعيلية عقائـد خاصـة يعتقدونها في الله، وفي بـدء الخليقة، وفي النبوة، والوصاية، والإمامة، وفي القرآن، وأصحاب النبي، وفي الشواب والعقاب، والقيامة والمعاد، وفي الحلول والتناسخ، أحذوا بعضها من الفلاسفة الملحدين، والبعض منها من القدرية والجبرية والمعتزلة والمعطلة، الفرق التي زاغت عن الجادة المستقيمة، وجانبت منهج السلف الصالح، وتأثروا من الفيثاغورية الحديثة، والأفلاطونية الجـديدة، ثم زادوا في المغـالاة والتوسع على أولئك في هذه المباحث، وابتعدوا أكثر منهم عن الصواب ومسلك السلف، بل جانبوا القرآن والسنة، وبدل أن يعرضوا الأراء الفلسفية والأفكار الفيثاغورية على كتباب الله وإرشادات البرسول صبلي الله عليه وسلم جعلوا هذه الأفكار والآراء معياراً للحق ومحقا للصدق، فاوّلوا كل آية تعارض هذه الأفكار، وتخالف هذه الآراء ولو كانت صريحة في معناها لا تحتمل التأويل. وكذلك أحاديث رسول الله العظيم صلوات الله وسلامه عليه، الثابتة عنه. فنبذوا القرآن والسنة وراء ظهورهم، وكوّنوا فكرا باطنيا جديدا مبنيا على التأويل المحض الصرف لا علاقية له بالمنطوق واللغة، وأسلوب البيان وسياق الكلام، محاولين إبعاد الناس عن القرآن الذي يسرّه الله للمذكرين كي يتذكروا فيه، وعن سنة رسول الله العظيم عليه الصلاة والسلام، التي جعلت بيانا لهذا القرآن، وتشريحا وتوضيحاً له.

نعم، محاولين ذلك، وقاصدين أن يغيروا دين الله الذي جاء به السرسل وأكمل بمحمد خاتم النبيين وسيد المرسلين ليحل محله دين أرسطو وأفلاطون وفيشاغورث وفيلاسفة الالحاد الأخرين البذين فشلوا في حياتهم أن يجدوا لدينهم رواجاً.

هذا من جانب، ومن جانب آخر دين المجوس والثنوية والصابئين والموثنيين اللذين أفلت نجومهم بعد طلوع شمس الإسلام المشرق المنير، أرادوا ذلك وما الله بغافل عما يعمل الطالمون، يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

وقبل أن ندخل في صميم الموضوع نريد أن نذكر ههنا بأن للاسماعيلية كتبا تنقسم إلى قسمين: كتب الظاهر. وكتب الباطن. أما كتب الظاهر فإنها لم تكتب إلا للناس عامة سواء كانوا اسماعيليين أو غيرهم كي لا يطلع أحمد على حقيقة المذهب وأفكاره وتعاليمه.

وأما كتب الباطن والعقيدة التي يدينون بها، ولا يطلع عليها إلا الخاصة اللذين جاوزوا المراحل التي وضعت لمعرفة داخل المعتنقين والمعتقدين، ولا يسمح لغير الخاصة أو غير المتعمقين والمختبرين والمجربين أن يطلعوا عليها، أو يلقوا النظرة فيها. وحتى هم أنفسهم لم يكن يسمح لهم باقتناء مثل تلك الكتب وقراءتها إلا بعد أخذ العهود والمواثيق على ألا يعطوا أحداً هذا الكتاب ولا يخبروا بما فيها. كما ذكر ذلك حسين بن علي بن الوليد الداعي الاسهاعيلي في بداية كتابه (المبدأ والمعاد) الذي أرسله إلى أحد إخوانه في المذهب والعقيدة والمتعلقين به على طلب منه:

«اعلم أيها الأخ السعيد الموفق الرشيد ـ أنار الله بصيرتك، وأخلص في موالاة مواليك سريرتك ـ أنّه وصل كتابك، اتصلت في المعاد أسبابك، تسأل الإفادة بما تنال به منقلبك والنزلفي والسعادة. فاسعفت سؤالك لما أعلمه من استحقاقك لالتزامك بحبل الولاية للأئمة الراشدين، واعتلاقك وقيامك بالواجبات عليك من شرائط الدين، وانتظامك في سلك العالمين

بالأوامر الشرعية المجتهدين. والذي أشرحه لك في كتابي، هو من سر الملكوت الروحاني المتصل وحيًا بكلّ مقام نوراني، ومنه إلى حدوده المخلصين المسوكلين باستنقاذ الخلائق من طوفان الضلالة. وهو اكسير النفوس التي يصبغها صبغة الله الحسنة الزكية، ويصيرها بعد أن كانت حسية بهيمية ناطقة ملكية. فصنه عن كلّ أحد الآمن ذكرته لك، يصنك الله؛ واحفظه، يحفظك الله. وأنا آخذ عليك وعلى كلّ من أذنت لك بايقافه عليه عهد الله المسئول المؤكد، وميثاقه المغلظ المشدد الذي أخذه على ملائكته المقربين وأنبيائه المرسلين وأثمة دينه الهادين وحدودهم الراشدين و صلوات الله عليهم أجمعين، ألا نسخت عليهم أجمعين، ولا أكثر، ولا وقف عليه براء منهم أجمعين، ألا نسخت منه حرفا ولا أقل ولا أكثر، ولا وقف عليه الا أنت أو من أذنت له بالوقوف عليه، وأنك تعيد الى هذه النسخة بعد أن تفرغ من قراءتها. والله على ما نقول وكيل». (١).

وورد مثل ذلك في كتاب (مسائل مجموعة من الحقائق العالية والدقائق والأسرار السامية) للداعي الإسماعيلي حيث كتب على غلاف الكتاب: (لا يجوز الاطلاع عليها الاباذن من له العقد والحل)، ثم كتب في مقدمة الرسالة الأولى بعنوان (مسائل في الحقائق وجواباتها الثلاثة عشر) بعد البسملة والحمدلة:

«أيها الأخ أعلى الله في رتب الصالحين درجتك ونور بنور الصافين المسبحين صورتك فقد وقفت على مسائلك التي دلت على تألق جذوة ذكائك وعلوك في منازل العلم وارتقائك وسألت الاجابة عنها وهي أيها الأخ تقتضي جوابا من زبد الحقائق المصونة وسرائر الحكم المكنونة ولب الفوائد المخزونة وانا اتحقق أنك أهل لأن تطلع على ذلك وحقيق بأن تخص بفضل ما هنالك إلا أنه مما لا يودع بطون الأوراق ولا يجب أن يرمق من العيون الشحمية

<sup>(</sup>١) «رسالة المبدأ والمعاد» لابن الوليد طبع ونشر المستشرق الفرنساوي هنري كربين في مجموعة الرسائل الثلاثة الاسماعيلية في إيران والبمن ص١٠٠، ١٠١ ط انستيوت ايران وفرنسا ــ ايران ـ ١٩٦١م.

بالاحداق صيانة له عن ابدائه وبذله وخوف عليه ان يقع إلى غير أهله بل يجب أن يكون قرطاسه الأذن الواعية وقلمه اللسان المترجمة عن جواهرها العالية لكني لما أوثره من الجلاء لبصيرتك والزيادة في إنارة صورتك كتبت لك ذلك في هذه الأوراق وأنا آخذ عليك عهد الله تعالي وعظيم الميثاق الذي أخذه على ملائكته المقربين وانبيائه المنتجبين وائمة دينه الهادين وحدودهم الميامين وإلا فأنت بريء منهم أجمعين لاوقف على ذلك إلا أنت أو أولادك، لاغيرهم، ثم يرد إلى هذه الكراسة بعد أن تحفظ ما فيها، وان أردت أن تغيب ذلك تركتها عندك مدة ما يحفظ فيها ثم أعدتها إلى، والله على ما نقول وكيل» (٢).

وهذا موجود تقريباً في كل كتاب سرى وباطني.

وعلى ذلك لازال الاسماعيليون يكتمون هذه الكتب، ولا يـظهـرونها لأحد كها ذكرنا هذا مفصلًا في مقدمة الكتاب.

فلنرجع إلى موضوعنا فنقول: إن الاسهاعيلية لهم كتب ظاهرية، وكتب سرّية. فالكتب السرّية هي التي تبحث عن عقائد الاسهاعيلية الخالصة الصحيحة التي يدينون بها ويحملونها لأنها لم تكتب على المداراة والمهاشاة والنفاق الذي طالما يسمونه باسم التقية، خلاف الكتب الظاهرية.

فلأجل ذلك لا اعتهاد لبيان العقائد إلا على كتب الباطن أو الحقائق كما يسمونها أيضا، ولقد ضل كثير من المسلمين السنّج الذين كتبوا في عقائد القوم ولم تصل أيديهم إلى هذه الكتب، مكتفين بكتب الظاهر، حيث ظنوا فيهم خيراً، وذهبوا إلى أنه لافرق بينهم وبين المسلمين السنة إلا يسيرا، قد أدّاهم اجتهادهم إليه مع أن الأمر ليس كذلك.

ولقد ضربنا الأمثلة الكثيرة لمثل هذه فيها مرّ في المقدمة.

<sup>(</sup>٢) ص٥، ٦ من «أربعة كتب اسماعيلية» بتحقيق المستشرق الألماني شترووطهان ط المجمع العلمي ١٩٤٣م.

وبناء على ذلك نقول: إن جل اعتهادنا في هذا البياب هو على كتب البياطن أو الحقائق، على الكتب السرية، ولا عبرة بما ورد مناقضا لهما في كتب الظاهر فنبدأ أولاً ببيان معتقدات الاسهاعيلية في الله جل جلاله وعمّ نواله.



## الفصــل الأول

# عقيدتهم في الله

ان الاسماعيلية يعتقدون بأن الله لا يوصف بوصف، ولايسمى باسم، خالفين صريح القرآن والسنة، ومؤولين بتأويلات فاسدة باردة كاسدة، بعيدة كل البعد عن منطوقها ومفهومها، سالكين مسلك الثنويين والوثنيين والمجوس، وجاعلين الاله الواحد آلهة متعددة، والرب الواحد أربابا متفرقين متعددين، قائلين بالواحد الممتنع وجوده، مكابرين مجادلين آيات القرآن، الناطق بأسهاء الله وصفاته وأحاديث الرسول المعصوم المدعم بالوحي، المثبتة لله أسهاؤه الحسني وصفاته التي تليق بشأنه وجلاله كما يقول الله عز وجل في عكم كتابه:

«ولله الأسماء الحسني فادعوه بها»(٣).

وقال: «هو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم. هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عما يشركون. هو الله الخالق البارىء المصور له الأسماء الحسنى يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزير الحكيم»(3).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر الأية ٢٢، ٢٣، ٢٤.

و«أياما تدعو فله الأسهاء الحسني»(٥).

و«الله لا إله الا هو له الأسماء الحسني»(٦).

وذكر أسهاءه وصفاته جل جلاله، وتبارك وتعالى شأنه أيضاً في قرآنه المجيد وفرقانه الحميد:

«الله لا اله الا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات وما في الشموات وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من عمله الا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض ولا يؤده حفظها وهو العلي العظيم (٧).

و «قبل هو الله أحد. الله الصمد، لم يلد ولم يبولند، ولم يكن لنه كفواً أحد» (^).

و «إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين»(٩).

و «إن الله عليم بذات الصدور» (١٠٠).

و «بـديـع السـماوات والأرض وإذا قضى أمرا فـانمـا يقـول لـه كن فيكون»(١١).

و «تبارك الذي نزل الفرقان علي عبده ليكون للعالمين نذيرا» (١٢٠). و «الله خالق كل شيء وهو على كل شيء وكيل». (١٣)

<sup>(</sup>٥) سورة الاسراء الآية ١١٠.

ر ) رو (٦) سورة طه الآية ٨.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الاخلاص.

<sup>(</sup>٩) سورة الذاريات الآية ٥٨.

<sup>(</sup>١٠) سورة آل عمران الآية ١١٩

<sup>(</sup>١١) سورة البقرة الأية ١١٧.

<sup>(</sup>١٢) سورة الفرقان الآية ١.

<sup>(</sup>١٣) سورة الزمر الآية ٦٢.

و «هو الأول والأخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم. هو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى علي العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السهاء وما يعرج فيها وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعملون بصبر» (١٥٠).

و «يــا أيها الــذين آمنوا من يــرتدّ منكم عن دينـه فسوف يــأتي الله بقــوم يحبهم ويحبونه أذلّة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم»(١٦).

و «لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريبا»(١٧).

و «رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشي ربه»(١٨).

و « ومن يقتل مؤمنا متعمدا فجزاؤه جهنم خالدا فيهـا وغضب الله عليه ولعنه وأعدّ له عذابا عظيما»(١٩).

و «إن الذين كفروا ينادون لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم إذ تــدعون إلى الايمان فتكفرون»(۲۰).

و «هــل ينظرون إلا أن يـأتيهم الله في ظلل من الغمام والمــلائكــة وقضى الأمور»(٢١).

و «وكلم الله موسى تكليما»(۲۲).

<sup>(</sup>١٤) سورة البروج ١٦.

<sup>(</sup>١٥) سورة الحديد الآية ٣،٤.

<sup>(</sup>١٦) سورة المائدة الآية ٤٥.

<sup>(</sup>١٧) .سورة الفتح الآية ١٨ .

<sup>(</sup>١٨) سورة البينة الآية ٨.

<sup>(</sup>١٩) سورة النساء الآية ٩٣.

<sup>(</sup>٢٠) سورة غافر الآية ١٠

<sup>(</sup>٢١) سورة البقرة الآية ٢١٠.

<sup>(</sup>٢٢) سورة النساء الأية ١٦٤.

و «جاء ربك والملك صفا صفا»(۲۲).

و «الله يتوفى الأنفس حين موتها»<sup>(٢٤)</sup>.

و «وإذا سألك عبادي عني فإني قريب» ( $^{(7)}$ .

و «يريدون ليطفؤا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون»(٢٦).

و «إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون»(٢٧).

و «إن الله كان غفوراً رحيما»(٢٨).

و «إن الله كان سميعاً بصيرا» (٢٩).

و «إن الله بالناس لرءوف رحيم»(٣٠).

و «ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم»(٣١).

و «إن الله كان عليها حكيها» (٣٢).

و «إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم والله غفور رحيم»(٣٢).

<sup>(</sup>٢٣) سورة الفجر الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٢٤) سورة الزمر الآية ٤٢.

<sup>(</sup>٢٥) سورة البقرة الآية ١٨٦.

<sup>(</sup>٢٦) سورة الصف الآية ٨.

<sup>(</sup>٢٧) سورة يس الآية ٨٢.

<sup>(</sup>۱۷) متوره پس ادید ۲۸۰

<sup>(</sup>٢٨) سورة النساء الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٢٩) سورة النساء الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٣٠) سورة البقرة الآية ١٤٣.

<sup>(</sup>٣١) سورة محمد الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٣٢) سورة النساء الآية ١١.

<sup>(</sup>٣٣) سورة آل عمران الآية ٣١.

و «الرحمن علي العرش استوى»<sup>(٣٤)</sup>. و «بل رفعه الله إليه»<sup>(٣٥)</sup>.

و «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير»(٣٦).

و «وکفی بربك هادیا ونصیرا»(۲۷).

و «ومن يظلم منكم نذقه عذابا كبيرا» (٣٨).

وكها ورد في الأحاديث الثابتة عن رسول الله أن كان يناجي ربه ويناديه بأسهائه وصفاته كها ذكر مسلم في صحيحه «عن عائشة رضى الله عنهها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا قام من الليل يصلي يقول: اللهم رب جبريل وميكائيل واسرافيل، فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيها كانوا فيه يختلفون. اهدن لما اختلف فيه من الحق باذنك انك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم» (٣٩).

ولكن الاسماعيلية يقولون عكس ذلك معرضين عن هذا كله بأن التوحيد هو تجريد الله عن جميع الأسماء والصفات، وأن أسماء لاتطلق في العالم العلوي الاعلى العقل الأول، والمبدع الأول، أو السابق، وفي العالم السفلى على الناطق والأساس والامام، وأن الله عز وجل ليس بموجود ولا معدوم:

وبذلك صرح المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي داعي الدعاة الاسهاعيلي للامام الاسهاعيلي المستنصر في كتابه الباطني (المجالس المؤيدية) ونقل عنه ابراهيم بن الحسين الحامدي في كتابه الباطني المشهور الذي يعدّ

 <sup>(</sup>٣٤) سورة طه الآية ٥.

<sup>(</sup>٣٥) سورة النساء الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٣٦) سورة الشوري الأية ١١.

<sup>(</sup>٣٧) سورة الفرقان الآية ٣١.

<sup>(</sup>٣٨) سورة الفرقان الآية ١٩.

<sup>(</sup>٣٩) صحيح مسلم.

من أهم الكتب بعد (راحة العقل) للكرماني: «الحمد لله لا يدركه من لا تدركه الأبصار، ولا يحصره من لا تحصره الأفكار، الذي دون تناوله للأفكار أستار، أو لاقدام الأوهام زلل وعثار، فهو سبحانه لا يدخل تحت اسم ولا صفة، ولا يومأ إليه بالاشارة مكيفة، ولأ يقال عليه حيا، ولا قادرا، ولا عالما، ولا عاقلا، ولا كاملا، ولا تاما، ولا فاعلا، لأنه مبدع الحي، القادر، العالم، العاقل، التام، الكامل، الفاعل، ولا يقال له ذات، لأن كل ذات حاملة للصفات، كالجسم وأعراضه التسعة، والنفس وصفاتها، ولا يقال انه جوهر، لأن الجوهر ينقسم إلى الجسم، وإلى غير الجسم، ولا يقال عرض لأن العرض محمولا مقبولا، ملازما وزائلا. ولا يقال انه علة، لأن في المعلول بعض آثار العلة، ولا يقال انه قديم، لأن القديم شاهد على هويته بالحديث» (١٤٠).

وبذلك قال الكرماني أحمد حميـد الدين الملقب بحجـة العراقيـين وكبير الدعاة للامام الاسهاعيلي الحاكم بأمـر الله في كتابـه (راحة العقـل) الذي قلما أذن لشخص الاطلاع عليه الا للخاصة وخاصة الخاصة، قال فيه:

«هو الذي لا اله الا هو محال ليسيته (٤١) باطل لاهويته اذ لو كان ليسا لكانت الموجودات أيضا ليسا، فلما كانت الموجودات موجودة كانت ليسيته باطلة (٤٢).

أي أن الله ليس بمعدوم لأنه لو كان معدوما لكانت الموجودات معدومة، وما دامت هي موجودة فكون الله معدوما باطل. ولكن هل هو موجود؟ ينكر الاسماعيلية ذلك أيضاً كما قال الكرماني في المشرع الثاني:

<sup>(</sup>٤٠) «كنز الولد» ص ١٤،١٣ ط دار الاندلس بيروت ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٤١) الليس للدلالة على العـدم والمعدوم، والأيس للدلالة على الـوجود والمـوجود، لفـظتان فلسفيتان تستعملان في كتب الكلام والعقائد.

<sup>(</sup>٤٢) «راحة العقل» للكرماني السور الثاني المشرع الأول ص ١٣٠.

«لما كان الأيس في كونه أيسا محتاجا إلى ما يستند إليه في الوجود على ما سبق الكلام عليه، وكان هو عز كبرياؤه متعاليا عن الحاجة فيها هو هو إلى غير به يتعلق ما به هو هو، كان من ذلك الحكم بأنه تعالى خارج عن أن يكون أيسا لتعلق كون الأيس أيسا بالذي يتأول عليه الذي جعله أيسا، واستحالة الأمر في أن يكون هو تعالى أيسا، ولا هو يحتاج فيها هو هو إلى غير به هو هو فيستند إليه، تكبر عن ذلك وتعزز وتعالى علوا كبيرا» (٢٤).

ويقول أيضاً: «انه تعالى لا ينال بصفة من الصفات، وأنه لا بجسم ولافي جسم»(٤٤).

وأيضاً قال:

«واذا كانت الأسهاء والصفات والألفاظ مشاكلة لما تدل عليه، وكانت الأسهاء والألفاظ مؤلفة من الحروف البسيطة التي تبني سائر اللغات منها، والحروف عدثة، كان ما تدل عليه وتوجبه في مثل حالها محدثا، واذا كان ما تدل عليه الحروف المركبة في اللغات كلها محدثا مثلها على ما بيناها، وهو تعالي كبرباؤه ليس بمحدث، فقد استبان امتناع الحروف المركبة الحادثة عنها اللغات عن أن يكون لها سلوك في الدلالة على ما يليق بكبريائه» (٥٤).

وأخيراً قال تحت عنوان:

«في أن أصدق قول في التوحيد والتسبيح والتحميدو والاثبات ما يكون من قبل نفي الصفات الموجودة في الموجودات وسلبها عنه تعالى»:

«نقول: لما كانت العقول مشتاقة إلى توحيد الله تعالى وتقديسه وتحميده وتمجيده عما هو أهله، وكان لذلك طريقان: طريق من جهة إلحاق الصفات التي لا يكون أشرف منها وإثباتها له. وطريق من جهة نفي الصفات وسلبها

<sup>(</sup>٤٣) أيضاً المشرع الثاني ص ١٣١.

<sup>(</sup>٤٤) وراحة العقل؛ للكرماني المشرع الثالث من السور الثاني ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤٥) إيضاً المشرع السادس ص ١٤٥.

عنه، وكان طريق التوحيد والتمجيد من جهة إثبات الصفات له مؤدياً إلى الكذب على الله تعالى والافتراء عليه بنسب ما لا يليق به إليه وإجرائه مجرى ما دونه من مخترعاته، كان أصدق ما يعتمد عليه في التوحيد والتمجيد ضد إثبات الصفات وهو نفيها عنه، فأخذنا معاشر الدعاة الموحدين المتبعين لـلائمة الـطاهرين في التـوحيد والتسبيـح طريق نفي الصفـات بكونـه حقـاً وصدقاً: وذلك أنه لما كان الصدق هو إثبات شيء لما هـ و موجـ ود له، ونفي شيىء عما هو ليس موجود له، رأينا أننا إن أثبتناطه تعالى صفة، وكانت الصفة لا له بل لغيره بكونها مختصة بالموجودات عنه التي هي غيره تعالى الله، كنا فيه كاذبين. إذ الكذب هو إثبات شيء لما هو ليس له أو نفي شيء عما هو له، وإننا إن نفينا عنه صفة وكانت تلك الصفة ليست له بل لغيره كنا في ذلك صادقين، فلزمنا هذه الطريقة على ما رسمت الأدلة المنصوبون للهداية إلى طريق الحق في التوحيد صلوات الله عليهم، اذ نحن بذلك اذا فعلناه مثبتون مسبحون مقدسون ممجدون حامدون، بقولنا الصدق وإثباتنا إياه تعالى بلا قصد لصفة، ولا تناول منا إياه بتشبيه أو تمثيل أو تحديــد: وذلك أن في فحوى الكلام ثابتاً معلوماً عند ذوي الذكاء، ومن هو أخونا حقاً، إننا إذا قلنا عند الإثبات من طريق النفي هو لا هذا ولا هذا ولا هذا، وكان كل هذا الذي نفيناه مما هو موجود في الخلقة، فقد ثبت بـ ما لم تـأت الصفة عليه، وباين جميع الموجودات بما نفينا أن يكون هو تعالى»(٤٦). .

ونقل ابراهيم الحامدي في كتابه عن على بن أبي طالب رضى الله عنه بعدما قال في مقدمة الكتاب:

«من لا تجاسره الخواطر، ولا تحويه المشاعر، ولا تدركه البصائر، المنزه عن الأسياء والصفات، والمتعالى عن مشاكلة أهل الأرضين والسموات» (٤٧).

<sup>(</sup>٤٦) أيضاً المشرع السابع ص ١٤٧، ١٤٨.

<sup>(</sup>٤٧) «كنز الولد»ص ١.

ونقل عن على رضي الله عنه:

«ان أول الديانة لله تعالى معرفته، وكهال معرفته توحيده، ونظام توحيده نفى الصفات عنه، واقامة حدوده بشهادة العقول ان كل صفة وموصوف مخلوق وبشهادة الصفة والموصوف جميعا، ان الحدث الممتنع من الأزل منفي عنه سبحانه. وقال: الكلام فيها لا تدركه جهل، والمناظرة فيها لا يبلغه العقل خطأ» (٤٨).

وقال السجستاني الداعية الاسماعيلي الكبير، وأستاذ الكرماني، في كتابه (إثبات النبوءات):

«فسبحان المتعالي عن إدراك الصفات وإحاطة تصريف اللغات» (٤٩).

وبمثل ذلك قال أيضاً الحسين بن علي الوليد الداعي المطلق في رسالته (المبدأ والمعاد):

«أعلم أن غيب الغيوب الذي لا تجاسر نحوه الخواطر، ولا يدرك بعقد ضمير، ولا باحاطة تفكير، ولا يقع عليه اسم ولا صفة»(٥٠).

وقال الداعي الاسماعيلي السليماني ضياء الدين في تفسيره (مزاج التسنيم):

«الحمدلله المتعالى عن السماء والأسماء، والمتقدس أن يكون لـه تعالى حـد أو رسم»(٥١).

وهذه عقيدة متفقة بينهم حتى إن النعمان الذي ألف أكثر كتبه في الظاهر ذكر هذه العقيدة في أرجوزته حيث قال عن الله:

<sup>(</sup>٤٨) أيضاً ص ١٢

<sup>(</sup>٤٩) «اثبات النبوءات للسجستاني ص ١٦.

<sup>(</sup>٥٠) «رسالة المبدأ والمعاد»، المقدمة من مجمعوعة (رسالة اسماعيلي درايسران ويمن ص ١٠١، أيضاً (مسائل مجموعة من الحقائق العالية) لمداع مجهول ص ٣٠٥ من (أربعة كتب اسماعيلية).

<sup>(</sup>٥١) انظر (مزاج التسنيم) الجنزء الأول من القسم الثالث ص ٥، باعتناء وتصحيح المستشرق شترو وطهان ط المجمع العلمي غوتينغن المانيا.

«جل عن التشبيه والتمثيل وعن حدود النعت والصفات والظن والوهم من الجهات» (٥٢).

وعلى ذلك ذكرهم شيخ الاسلام ابن تيمية وعقيدتهم هذه عديدا من المرات في فتاواه ، وردّ عليهم عقلا ونقلا فقال :

«وقد علم أن طريقة سلف الأمة وأثمتها اثبات ما أثبته من الصفات، من غير تكييف ولا تمثيل، ومن غير تحريف ولا تعطيل.

وكذلك ينفون عنه ما نفاه عن نفسه، مع اثبات ما أثبته من الصفات، من غير إلحاد: لافى أسهائه وآياته، كها قال تعالى: ﴿ولله الأسهاء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسهائه سيجزون ما كانوا يعملون) وقال تعالى: (ان الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا أفمن يلقى في النارخير أم من يأتي آمنا يوم القيامة اعملوا ما شئتم ﴾ الآية.

فطريقتهم تتضمن اثبات الأسهاء والصفات، مع نفي مماثلة المخلوقات: اثباتا بلا تشبيه، وتنزيها بلا تعطيل، كها قال تعالى: ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾.

ففي قوله (ليس كمثله شيء) ردّ للتشبيه والتمثيل، وقوله: ﴿وهـو السميع البصير): ردّ للالحاد والتعطيل»(٥٣).

ثم بعد ذكر الآيات الكثيرة قال:

«فان في ذلك من اثبات ذاته وصفاته على وجه التفصيل، واثبات وحدانيته بنفى التمثيل، ما هدى الله به عباده إلى سواء السبيل فهذه طريقة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

وأما من زاغ وحاد عن سبيلهم، من الكفار والمشركين، واللذين أوتوا الكتاب، ومن دخل في هؤلاء من الصابئة والمتفلسفة، والجهمية والقرامطة

<sup>(</sup>٥٢) انظر (الأرجوزة المختارة) للنعمان القاضي الاسماعيلي ص ٢٩.

<sup>(</sup>٥٣) «فتاوى شيخ الإسلام» ج ٣ ص ٣ و ٤ .

والباطنية ونحوهم: فانهم على ضد ذلك، يصفونه بالصفات السلبية على وجه التفصيل، ولا يثبتون الا وجوداً مطلقاً لا حقيقة له عند التحصيل، وانما يرجع إلى وجود في الأذهان، يمتنع تحققه في الأعيان.

فقولهم يستلزم غاية التعطيل وغاية التمثيل؛ فانهم يمثلونه بالممتنعات، والمعدومات، والجهادات؛ ويعطلون الأسهاء والصفات، تعطيلا يستلزم نفي الذات.

فغلاتهم يسلبون عنه النقيضين، فيقولون: لا موجود ولا معدوم، ولا حي ولا ميت، ولا عالم ولا جاهل، لانهم يزعمون أنهم إذا وصفوه بالاثبات شبهوه بالموجودات، واذا وصفوه بالنفي شبهوه بالمعدومات، فسلبوا النقيضين، وهذا ممتنع في بداهة العقول، وحرفوا ما أنزل الله من الكتاب، وما جاء به الرسول، فوقعوا في شرّ مما فرّوا منه، فانهم شبهوه بالممتنعات. إذ سلب النقيضين كجمع النقيضين كلاهما من الممتنعات.

وقد علم بالاضطرار أن الوجود لا بدّ له من موجد، واجب بذاته، غنى على سواه، قديم أزلى، لا يجوز عليه الحدوث ولا العدم، فوصفوه بما يمتنع وجوده، فضلا عن الوجوب أو الوجود أو القدم»(٤٥).

ومثل ذلك ذكر في مقام آخر حيث قال:

«ومذهب سلف الأمة وأئمتها أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم، من غير تحريف، ولا تعطيل؛ ولا تكييف ولا تمثيل.

فلا يجوز نفي صفات الله تعالى التي وصف بهـا نفسه؛ ولا يجـوز تمثيلها بصفات المخلوقين؛ بل هو سبحـانه (ليس كمثله شيء وهـو السمع البصـير) ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله.

<sup>(</sup>٥٤) أيضاً ص ٧ و ٨.

وقال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري من شبه الله بخلقه فقد كفر. ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ورسوله تشبيهاً.

ومذهب السلف بين مذهبين، وهدى بين ضلالتين: إثبات الصفات ونفي مماثلة المخلوقات؛ فقوله تعالى: ﴿ليس كمثله شيء﴾ رد على أهل التشبيه والتمثيل. وقوله: ﴿وهو السميع البصير ﴾ - رد على أهل النفي والتعطيل، فالمثل أعشى، والمعطل أعمى: المثل يعبد صنها، والمعطل يعبد عدما.

وقد اتفق جميع أهل الأثبات على ان الله حي حقيقة ، عليم حقيقة ، قدير حقيقة ، سميع حقيقة ، بصير حقيقة ، مريد حقيقة ، متكلم حقيقة ؛ حتى المعتزلة النفاة للصفات قالوا: ان الله متكلم حقيقة ؛ كما قالوا ـ مع سائر المسلمين ـ إن الله عليم حقيقة ، قدير حقيقة ؛ بل ذهب طائفة منهم كأبي العباس الناشي إلى أن هذه الأسهاء حقيقة لله مجاز للخلق .

وأما جمهور المعتزلة مع المتكلمة الصفاتية ـ من الأشعرية الكلابية، والكرامية، والسالمية، وأتباع الأئمة الأربعة من الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية. وأهل الحديث، والصوفية ـ فانهم يقولون: ان هذه الأسهاء حقيقة للخالق سبحانه وتعالى: وان كانت تطلق على خلقه حقيقة ايضاً. ويقولون: ان له علماً حقيقة، وقدرة حقيقة، وسمعاً حقيقة، وبصراً حقيقة.

وانما ينكرون ان تكون هذه الأسماء حقيقة النفاة من القرامطة الاسماعيلية الباطنية، ونحوهم من المتفلسفة المذين ينفون عن الله الأسماء الحسنى، ويقولون: ليس بحي ولا عالم ولا جاهل، ولا قادر ولا عاجز، ولا موجود، ولا معدوم؛ فهؤلاء ومن ضاهاهم ينفون ان تكون له حقيقة! ثم يقول بعضهم: ان هذه الأسماء لبعض المخلوقات، وانها ليست له حقيقة ولا مجازاً.

وهؤلاء اللذين يسميهم المسلمون الملاحدة؛ لأنهم الحدوا في اسماء الله وآياته وقد قال الله تعالى: ﴿وله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ﴿، وقال تعالى: ﴿إن الذين اخبر الله يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا ﴾، وهؤلاء شر من المشركين الذين اخبر الله عنهم بقوله: ﴿وإذا قيل لهم اسجدوا للرحمن قالوا: وما الرحمن؟ انسجد لما تأمرنا؟ وزادهم نفوراً ﴿ وقال تعالى: ﴿كذلك ارسلناك في امة قد خلت من قلبها امم لتتلو عليهم الذي اوحينا اليك وهم يكفرون بالرحمن؛ قل هوري لا إله الاهو عليه توكلت وإليه متاب ﴾

فان أولئك المشركين انما انكروا اسم الرحمن فقط، وهم لا ينكرون اسماء الله وصفاته؛ ولهذا كانوا عند المسلمين اكفر من اليهود والنصاري» (دد).

ثم إن الاسهاعيلية بعد نفي الأسهاء والصفات عن الله تبارك وتعـالى مع كونه لا موجودا ولا معدوماً، احتاجوا إلى أن يخــترعوا أو يختلقــوا ألهة أخــرى لاطلاق الأسهاء والصفات التي ورد ذكرها في القرآن والسنة عليهم، فقالوا:

«إن جميع صفات الشرف والجلالة، وما يعبر به في جميع اللغات من الاشارات بنعوت الالهية فإنها واقعة على العقل الأول»(٥١).

وقال الداعي الاسهاعيلي محمد بن علي الصوري تحت عنوان (القول في التوحيد):

«فكل ما يجري على اللسان من سائر الأفكار والأديان وسائر الأسماء والصفات للمسدع الأول، لا للذات»(٥٧)

وبمثـل ذلك قـال الداعي الفـاطمي طاهـر بن إبراهيم الحـارثي اليـماني المتوفى سنة ٥٨٤هـ، ونقل كذلك عن الكرماني:

<sup>(</sup>٥٥) أيضاً ص ١٩٥ و ١٩٦ و ١٩٧.

<sup>(</sup>٥٦) «رسالة المبدأ والمعاد» ص1٠١ من (رساله اسهاعيلي).

<sup>(</sup>٥٧) «القصيدة الصورية» لمحمد بن علي الصوري ص٢٤ ط دمشق ١٩٥٥م.

«وكان متسبحاً متعاليا أن يقع عليه إشارة مشير، أو يتجاسر نحوه خاطر بتوهم أو تفكير، وكان الاعراب عنه بالله تعالى وبالمبدع وبالهوية المتعالية غير واقعين عليه، هذان الاسهان والصفة، إذ الأسهاء والصفات لا تقع إلا على مثلها كها قال أمير المؤمنين: الأسهاء والصفات على مثالها تبدل، وفي شكلها تحل، وهذه الأسهاء والصفات محدثة، والمحدث لا يقع إلا على محدث مثله، كها قال سيدنا حميد الدين: ولما كانت حروف المعجم محدثة، لم تكن تدل إلا على محدث مثلها، وإذا كان القول كذلك كانت هذه الأسهاء والصفات منفية على عدث مثلها، وإذا كان القول كذلك كانت هذه الأسهاء والصفات منفية الأول، والمابق، وهو سبحانه متنزه متعال عها يقول النظالمون والجاهلون علوا كبيراً» (٥٥).

وأكثر من ذلك قال الكرماني كما نقل عنه:

«ان اسم الألهية لا يقع إلا على المبدع الأول»(٥٩).

والعقل الأول يقال له: العقل الكلي، والموجود الأول، والمبدع الأول، والسابق، والقلم، والكلمة وغيرها(٢٠٠).

والعقل الثاني يطلق عليه النفس الكلية، واللوح، والمبدع الشاني، والمتالي. وغيرها إلى آحر ذلك من العقول العشرة التي سوف نبين فلسفتها إن شاء الله في محله من هذا الكتاب.

وكي لا نبتعد عن موضوعنا نختصر القول ونقول: إن الاسماعيلية يقولون بأن العقل الكلي، أو الموجود الأول، أو السابق، يماثله في العالم

<sup>(</sup>٥٨) «الأنوار اللطيفة في فلسفة المبدأ والمعاد» للداعي الفاطمي طاهر بن إسراهيم الحارثي الياني ص٧٩ ، ٨٠ ط الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ١٩٧٠م.

<sup>(</sup>٥٩) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية ص١٨٠، وذكر الكرماني هذا أيضا في كتــابه (راحــة العقل المشرع السادس من السور الثالث ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٦٠) انظر لذلك (راحة العقل) للكرماني، و(المجالس المؤيدية) للشيرازي، و(كنز الولد) وغيرها

السفلي الناطق، كما يماشل العقل الشاني أو التالي الأسماس (١١). وقد قمال الكرماني في كتابه: «الناطق والأساس مثلان (٦٢) للسابق والتالي (٦٣).

وبمثل ذلك قبال النعمان بن محمد المغربي القباضي الاسهاعيم في كتابه الباطني (أساس التأويل):

فكان الناطق مثلاً على العقل الكلي في عالم الترتيب والأساس مثلاً على النفس الكلية «(١٤). وبه قال الحامدي في كتابه الباطني المشهور (كنز الولد)(١٥).

وأيضاً «سيدنا محمد القائم في دار الطبيعة مقام الابداع الأول في عالمه، ووصيه الحال منه محل لوح الله المحفوظ من قلمه»(٢٦).

وقال السجستاني:

«منزلة الرسول في العالم الجسماني كمنزلة السابق في العالم الروحاني»(٦٧).

وبناء على ذلك كل الأسهاء والصفات التي أطلقت على الموجود الأول، أو العقل الكلي، أو السابق، أو التالي، وكذلك على العقل العاشر عند البعض حيث أنه هو المدبر للكون في العالم العلوي (١٨٠) هي للناطق والأساس ومن قام مقامها من الأثمة في العالم السفلي، وحتى اسم الجلالة يقع عليه لأن كل خصائص العقل الأول جعلت للامام (١٩٥).

<sup>(</sup>٦١) انظر «راحة العقل» للكرماني ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٦٢) هناك لنظرية المثل والممثول عند الفاطميين سوف نتكلم عنها في محلَّها.

<sup>(</sup>٦٣) «كتاب الرياض» ص١٦٨.

<sup>(</sup>٦٤) وأساس التأويل، للنعمان ص٣٦٢ ط دار الثقافة بيروت.

<sup>(</sup>٦٥) انظر «كنز الولد» من ٦٧ وما بعد.

<sup>(</sup>٦٦) «مجموعة مسائل» ص٣١ من أربعة كتب اسهاعيلية تحقيق شترووطهان.

<sup>(</sup>٦٧) واثبات النبوءات، ص٧٥.

<sup>(</sup>٦٨) انظر (مسائل مجموعة) ص٦ من أربعة كتب اسماعيلية.

<sup>(</sup>٦٩) مقدمة وراحة العقل، لمصطفى غالب الاسماعيلي ص٤٠.

وعلى ذلك نقلوا عن محمد الباقر أنه قال:

«ما قيل في الله فهو فينا، وما قيل فينا فهو في البلغاء من شيعتنا»(٧٠).

وأكثر من ذلك وأصرح ما قاله الداعي جعفر بن منصور اليمن في كتابه:

«فكل قائم في عصره فهو اسم الله الذي يدعى به في ذلك العصر كما قال الله عز وجل: ولله الأسماء الحسني فادعوه بها»(٧١).

وبذلك قال المفسر الاسهاعيلي ضياء الدين في تفسيره:

«الحمد لله الذي أجرى جميع أموره الجزئية والكلية . . . وصلى الله على رسوله سيدنا محمد من خرق رتب الحجابية . . . وعلى إمام العصر الواقع عليه في عصره اسم الالهية»(٢٧).

كما أن العقل الأول يستحق أن يقع عليه اسم الالهية (٧٣) ولماذا يطلق عليه اسم الالهية؟

يجيب عليه الكرماني بقوله: «لأن كلا منهم في زمانه قائم مقام الله بقيامه مقام النبي الذي هو قائم مقام الله  $(^{V1})$ .

فالعقل الأول، أو المبدع الأول، أو الموجود الأول، أو السابق، أو القلم هو إله، ومتصف بصفات الخالق، والرزاق، والمصور، والباري وغيرها من الصفات، لا الله تبارك وتعالى، وكذلك العقل الثاني، أو الموجود الثانى، أو اللوح، والعقل العاشر.

وكذلك النبي المعبر عنه بالناطق. والوصي، الأساس. والامام.

<sup>(</sup>٧٠) «كنز الولد» للحامدي ص ١٩٥.

<sup>(</sup>۷۱) «كتاب الكشف» ص١٠٩.

<sup>(</sup>٧٢) «مزاج التسنيم» تفسير سورة النمل الجزء الخامس من القسم الرابع ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٧٣) «المبدأ والمعاد» ص١٠٣ من (رساله اسهاعيلي) تحقيق المستشرق هنري كربين.

<sup>(</sup>٧٤) «راحة العقل» ص٧٧٥، أيضا «مسائل مجموعة» ص١١٣ من أربعة كتب أسهاعيلية.

فهؤلاء آلهة الاسهاعيلية، لا الله الواحد القهار، وهؤلاء الذين عبر عنهم بالله والخالق، والبارىء، والمصور، والرزاق، والسميع، والعليم في القرآن المجيد والفرقان الحميد.

وأما الله «فهو غيب الغيوب، ليس هو موجود فيوصف، ولا غائب فينعت» (٧٥).

فالتوحيد عند الاسماعيلية هو اتصاف الخلق بأوصاف الله، وتسمية المخلوق بأسمائه الحسني ـ تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيراً ـ.

وبذلك صرح الداعي الاسهاعيلي ابن الوليد:

«وأعلم أن التوحيد هو معرفة الحدود العالية والدانية، والاعتراف بأن كل حد منهم واحد في مرتبته لا يشاركه فيها سواه»(٧٦).

وبذلك قال الكرماني كما نقل عنه طاهر بن إبراهيم الحارثي(٧٧).

وبمثل ذلك ذكره الحامدي أيضا نقلاً عن على بن أبي طالب رضي الله عنه (٧٨).

والشرك عندهم هو الدعوة إلى غير الامام، لا إلى غير الله(٧٩).

وإليكم النصوص والتصريحات من قبل القوم أنفسهم:

يقول الداعى ابن الوليد أن الله في قـوله تعـالى: شهد الله أنـه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم:

<sup>(</sup>٧٥) «الكافية» للداعي الاسماعيلي محمد بن سعد بن داود السرفنة ص٢٥ من (ثلاث رسائل اسماعيلية) تقديم عارف تامر ط دار الآفاق الجديدة بيروت ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٧٦) «رسالة المبدأ والمعاد» ص١٠١.

<sup>(</sup>٧٧) انظر ص ٨٠ من (مجموعة الحقائق الخفية) جمع وترتيب محمد حسن الأعظمي ط الهيئة المصرية العامة للطبع والتأليف والنشر القاهرة.

<sup>(</sup>٧٨) انظر «كنز الولد» ص١٢.

<sup>(</sup>٧٩) أنظر «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص١٦٦.

«فكان اسم الله واقعا على العقل الأول، السابق في عالم الابداع، والملائكة تلك العقول المجردة البادرة إلى الاجابة لدعوته، الشاهدة بما شهد به، وقال: أولوا العلم، هو هذا الشخص الفاضل صاحب الجثة الابداعية (أي آدم) وحدوده السبعة والعشرون المجيبون لدعوته، الشاهدون بما شهد به»(^^).

وبه قال الحامدي(^^).

وذكر ذلك أيضا ضمن ذكره شهادة آدم:

«شهد الله أنه لا إله إلا هو، فهذه شهادة المبدع الأول الواقع عليه اسم الالهية، ثم قال: والملائكة، النين شهدوا بمثل ذلك، المنبعث الأول، والعقول الانبعائية، والعاشر، ثم قال: وأولوا العلم قائما بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم، الآية، وهذه الشهادة الثالثة لأهل المغارات الذين وسمهم بالعلم»(٢٨).

ويقولون أيضا: ان سورة الإخلاص لم تنزل إلا لبيان أوصاف الله الذي هو العقل الأول والموجود الأول ـ عيادًا بالله ـ لا الله الأحــد الصمد. يقـول الداعي الاسماعيلي في جواب سؤال ورد إليه في سورة الاخلاص:

«الجواب في ذلك بعون الله سبحانه ومادّته ومنّه وليّه في أرضه صلوات الله عليه وعلى آله وافادته أنه قد سبق القول في الاجوبة المقدّمة أنه لمّا كان من لا تجاسر نحوه الخواطر في حجاب من الجلالة والعظمة ممتنعا أن يعبر عنه بلفظ قول أو عقد ضمير كانت الصفات المتعالية والسيات المتناهية في الشرف واقعة على اشرف مبدعاته وافضل مخترعاته فلذلك أوحى إلى نبيّه صلى الله عليه وعلى آله بقوله «قل» يا محمد «هو الله أحد» عنى به الاقرار للمبدع

<sup>(</sup>٨٠) انظر «رسالة المبدأ والمعاد» ص١١٣ من (رسالة إسهاعيلي).

<sup>(</sup>٨١) انظر «رسالة زهر بـذر الحقـائق» ص١٦١، ١٦٢ من (منتخبـات اسماعيلية) بتحقيق الدكتور عادل العوّا ط مطبعة الجامعة السورية دمشق ١٩٥٨م.

<sup>(</sup>۸۲) «كنز الولد» ص۱۵۷.

الأوّل برتبة الوحدة التي امتاز بها عمن سواه وتفرّد بها عن جميع من تبلاه ثم قال «الله الصمد» في اللغة هو السيّد المصمود إليه في قضاء الحوائج فامره بالاعتراف بكون الابداع مقصد أهل العوالم واليه تمتد رغباتهم ومنه تطلب حاجاتهم وهو الغني عنهم وهم الفقراء إليه ثم قال «لم يلد ولم يولد» تعليها لنبيّه صلى الله عليه وعلى آله وآمرا له بتنزيه هذا الحدّ الشريف وتجريده عن أن يكون له سبب أو علّة من جنسه بها وُجد كما يكون الوالد علّة لولده أو ان يكون هو علّة لظهور مولد عنه اضطر إلى ايجاده لغرض يدعوه اليه فيقوم مشابها له كما يكون الولد من عالم الطبيعة مشابها لوالده وحائزا لمرتبته من بعده إذ ليس أحد من العقول ينال مرتبته وذلك كما قال الحكيم في مقامات بعده إذ ليس أحد من العقول ينال مرتبته وذلك كما قال الحكيم في مقامات النور لم يلدوا فتناسلوا ولم يولدوا فتناسبوا وقوله «ولم يكن له كفوا أحد» إخبار الله منها «كفؤ ولا نظير» (٩٠٠).

وكذلك الله، والخالق، والبارىء، والمصور، المذكور في القرآن، لا يراد من هذه الأسماء، ولا يقصد من هذه النعوت إلا العقل الأول والموجود الأول لأنه علة العلل، وموجد الوجود. كما ذكر ذلك الكرماني (٨٤):

«فجمع المراتب الثلاث في آية واحدة، ونسبها إلى الأول، فقال: هو الله الخالق الباريء المصور له الأسماء الحسني، أي له المراتب التي دون ذلك» (٨٥٠).

وقال الداعى قيس بن منصور:

« اسمان لطيفان وحاصان، وهي (الله)، و(اله) . . . دليلان على

<sup>(</sup>٨٣) «كنز الولد» الباب التاسع في القول على ظهور الشخص الفاضل من تحت خط الاعتدال ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٨٣) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص٣٩ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

<sup>(</sup>٨٤) الملقب بحجة العراقين، المؤلِّف الاسهاعيلي الكبير، له اسلوب عويص خاص به.

<sup>(</sup>٨٥) « راحة العقل » للكرماني ص ٢٥٤.

العقل والنفس، اذهما أصل العالم العلوى والسفلي ومن فيهما »(٢٠).

وكذلك ماذكره الداعي الاسهاعيلي شهاب الدين أبو فراس بأن ( الله ) و( الالمه ) اسهان لطيفان دليلان على النفس والعقل البسيطين اللذين هما أصل العالم السفلي والعلوى ومن فيهها(١٠٠٠).

ولماذا يدل (الآله) و(الله) على العقل والنفس؟

يجيب عليه الداعى الاسهاعيلي أبـو فراس أيضـاً في رسالـة أخرى لـه في مبحث ( حدوث العالم ومبتدأ العوالم ) بعد بيان أنه محدث، يقول :

« وان موجده اوجده ابداعاً لا من شيء، وأنه سبحانه وتعالى قال له كن فكان \_ فيضاً واحداً \_ فهو العقل الفعال الأول، والموجود الأكمل. والحجاب المفضّل. وظهر عنه التالي مخترعاً من نوره، ثم ظهرت جميع الموجودات منها وبها، فالفيض الأول هو أصل الايجاد، وهو المبدأ وإليه المعاد، وهو السابق صاحب التهام والكهال، وأشعته جواهر أفراد إبداعية عقلية، وأشعة التالي جواهر أزواج تركيبية منها الهيولى الأولى، والجسم المطلق الكوكبي والفلكي، وهم : الأمهات الأربع والمتولدات الثلاث.

وأعلم أيها الأخ البار، أنار الله بصيرتك، وجلا بنور الهداية سريرتك. أن جميع المركبات الجرمانية ثنائية من أشعة الأمر بوساطة السابق، وجميع المركبات الجسهانية المتوالدة جواهر رباعية تركبت من تلك الجواهر الثانئية بوساطة الأمهات الأربع وروحانياتها المحركة لها، وهي جواهر أفراد من أشعة السابق بوساطة التالي، وأن مواد التالي من الأمر بوساطة السابق، ومواد السابق الهية بوساطة الأمر.

وأعلم أن العالم كله بسيط ومركب، ظهر من العدم إلى الوجود بوساطة الاصلين \_ العقل والنفس \_ فوجود حركاته من التالي بواسطة الهيولي، ووجود

 <sup>(</sup>٨٦) « رسالة الأسابيع » للداعى قيس بن منصور الاسهاعيلي ص ١٦١ من ( خمس رسائل اسهاعيلية ) تحقيق عارف تامر ط دار الانصاف ١٩٥٦ م.

<sup>(</sup>۸۷) « كتاب الايضاح » ص ۸۹ بتقديم عارف تامر ط المطبعة الكاثوليكية بيروت ١٩٦٤ م.

روحانيتها المحركة له من السابق بواسطة التالي، وعلته الموجودة أصل هذا العالم ـ وهما الكاف والنون ـ أمّا الأمر فهو السر الالحي المكنون بين هذين الحرفين، فالكاف السابق المحدود المكمّل بفيض الجود، وهو علة النون، والتالي أصل تركيب الوجود بمواد السابق، والخلق ينقسم إلى ثلاثة أقسام: عالم روحاني وهو الابداع، وجواهره أفراد، وعالم جرماني وهو الاختراع وجواهره أزواج. وعالم جسماني وجواهره رباعية تركيبية تركبت منها الازواج. فأولها الجسم المطلق، ثم الافلاك، ثم الكواكب، والاسطقصات الأربعة: النار والهواء والماء والتراب. والمتولدات الثلاثة: المعدن والنبات الأبعوان. والانسان هو نهاية العالم الجسماني، وهو البيت الأكمل، والحجاب الأفضل الذي خاطب الله منه الخلق بأوضح خطاب.

واعلم أيها الأخ الكريم ايدك الله بأنوار الفكر ولمعات الذهن، أن العالم بأسره شخص كروي الافلاك، مسبح لباريه، ومقدس لفاطره ومنشيه. عقله السابق، ونفس قدسه التالي، وقلبه الجد، وقوه حسه ونموه الفتح، وصورة أعضائه الخيال، وعيناه الهيولي والصورة وجوارحه السبعة والبروج الاثنا عشر، وشطره الايسر السفلي المعدن والنبات، وشطره الأيمن الحيوان والانسان. ذلك تقدير العزيز العليم.

واعلم علمك الله الحكمة، والهمك الصواب. أن هذا العالم انسان كبير، أصله ومبدأه ـ السابق المشرق من أنوار الوحدة، وهو العقل، فمنه تأسست الموجودات وتأثرت وظهرت بعجائبها وأنجبت بعضها من بعض، وهو أصل مبدئها ومنشئها، وإليه معادها، وهو سبب اظهار الوجود باسره، وأنه أصل له نسبتان: عليا وسفلي، وهما الكاف والنون، فالكاف درجة العليا وتسمى الجود، والنون درجة السفلى وتسمّى الدين، ومن هاتين النسبتين ظهر عالمان: الخلق والدين فالخلق من نسبة العليا وبه يمد، والدين من نسبة العليا وبه يستمد »(^^).

<sup>(</sup>٨٨) « رسألة مطالع الشموس » ص ١٩، ٢٠ من ( أربع رسائل اسهاعيلية ).

#### ويقول الداعي محمد بن على الصوري :

ومبدع العقبل القديم الأزل بلا مثال كان في القديم محموعة بأسرها في قدرته فمنه تبدو وإليه ترجع «٩٥)

«الحمدالة معل العلل أبدعه بأمره العظيم وصير الأشياء في هوبته فهو لها أصل كريم يجمع

### وقال الداعي الاسهاعيلي حاتم بن عمران :

« وأما الأصل فهو السابق وقد أنبعث منه التالي، وظهر من التالي الطبائع الأربعة التي هي الذكور والعناصر التي منها الأمهات، فكان منها الروح الفرد، وظهرت في العالم الحجج في الجزائر وتباينت الأقاليم التي يقوم فيها مقام الناطق والأساس بالدلالات وأحد كل ربع من العالم حظه وقسطه إذا كان العنصر من السابق إلى التالي إلى الناطق إلى الأساس والإمام والحجة ليقع الصلاح، فهذا سر الله في العالم الذي لأجله أخذت العهود والمواثيق »(٩٠).

#### وعلى ذلك صرح الاسهاعيلي المعاصر بقوله:

« بــواسطة الأصلين السـابق والتـالي، أو العقــل والنفس، وجـدت المخلوقات كلها »(٩١).

وبمثل ذلك قال إخوان الصفاء في الرسالة الثانية من العلوم النـاموسيـة والشرعية في كيفية أحوال الروحانيين (٩٢).

<sup>(</sup>٨٩) ( القصيدة الصورية ، ص ٢٣ تحقيق عارف تامر ١٩٥٥ م .

<sup>(</sup>٩٠) « رسالة الأصبول والأحكام » لحساتم بن عمران ص ١١١ من ( خمس رسائل اساعيلية ).

<sup>(</sup>٩١) مقدمة وراحة العقل وص ٣٤.

<sup>(</sup>٩٢) انظر الرسالة التاسعة والأربعين من (رسائل اخوان الصفاء) ج ٤ ص ١٩٨ ومابعـد ط دار صادر ببروت.

وقالوا في الرسالة الأولى من النفسانيات العقليات « إن الله تعالى لما كان تام الوجود كامل الفضائل، عالماً بالكائنات قبل كونها، قادراً على ايجادها متى شاء، لم يكن من الحكمة أن يجبس تلك الفضائل في ذاته، فلا يجود بها ولا يفيضها. فإذا بواجب الحكمة أفاض الجود والفضائل منه، كما يفيض من عين الشمس النور والضياء، ودام ذلك الفيض منه متصلاً متواتراً غير منقطع، فيسمى أول ذلك الفيض العقل الفعال، وهو جوهر بسيط روحاني، نور محض، في غاية التمام والكمال والفضائل، وفيه صور جميع الأشياء، كما تكون في فكر العالم صور المعلومات.

وفاض من العقل الفعال فيض آخر دونه في الرتبة يسمى العقل المنفعل، وهي النفس الكلية، وهي جوهرة روحانية بسيطة قابلة للصور والفضائل من العقل الفعال على الترتيب والنظام، كما يقبل التلميذ من الأستاذ التعليم.

وفاض من النفس أيضاً فيض آخر دونها في الرتبة يسمى الهيولي الأولى «(٩٣).

وأما علاقة العقل بالنفس، والسابق بالتالي، وأسماؤهما فقد ذكر في جامعة الجامعة :

« إن النذين ذكروا الهيولي والصورة، عنوا أن العقل صورة النفس وتمامية له، وانها هيولي له لقبولها آثاره وإشراقها بنوره. فهو مودعها صورة التمام ومبلغها درجة الكمال.

وأما من قال بالنور والظلمة، يعني بنور العقل، فقد يكون هـو الذي لا كـدر فيه، والنفس بميلهـا إلى الطبيعـة تظلم عليهـا سبلهـا إذا أقبلت عليهـا وتخلت عن العقل فتكون حيئنذ مظلمة.

<sup>(</sup>٩٣) أيضاً الرسالة الثانية والثلاثون ج ٣ ص ١٩٦، ١٩٧.

وأما من قال اللوح والقلم فإنما عني به العقل والنفس لأن ما كتبه القلم لاح في اللوح المحفوظ.

وأما من قال الجوهر والعرض فإنما عني الجوهر إذا كان أبا الجواهر ومجوهرها وعنصر العناصر ومعنصرها، والنفس بالنسبة إليه وكونها عنه عرض منه، وجوهر بالنسبة إلى غيرها، وغيرها جوهر بالنسبة إلى غيره مما دونه

وأما من قال الروحاني والجسمانى فانما عني بالروحاني العقل إذ هو روح القدس المحض الذي لا كدر فيه ولا كثافة تلحقه وعني بالجسماني النفس بالنسبة إلى العقل لاتحادها بالأجسام وميلها إلى الطبيعة والنفس روحانية بوجه اقبالها على العقل، وجسمانية بوجه اقبالها على الطبيعة.

وأما من قال البسط والقبض فانما عنى بسط العقل انواره وفوائده ونعمه على النفس، وبالقبض قبض النفس ما تستفيده منه وافادتها من دونه وقبضه عنها وأخذه منها.

وأما من قال المحبة والشوق فانه عنى بالمحبة اقبال العقل على النفس بالمحبة إذ هو لها كالآلات.

وأما الشوق فشوقها إلى فوائده وتقليها نعمه.

وأما من قال الحركة والسكون فانما عني بالحركة العقل لتحريك بأمر مبدعه بظهور الأشياء عنه. وبالسكون سكون النفس واطمئنانها به.

وأما من قال الوجود والعقل فانما عني بوجود العقل الذي هو موجود قبل فيض الجود من الواحد المعبود لا إله إلا هو، فهو سبب وجود كل موجود.

وأما العدم، فقد عني به النفس إذ كانت معدومة من العقل بالنسبة إليه وبتقدمه عليها وهو أصل وجودها.

وأما من قال الزمان والمكان فاغما عني بالرزمان العقل إذ كان همو زمان الازمنة ودهر المدهور، وعنه بدت الحركة التي هي أصل الزمان. وعني

بالمكان النفس إذ كانت مكانا يلقي اليها فيه العقل من فوائده وعند تلقيها ذلك منه واتساعها له فتكون هي المكان وهو المتمكن وهو الزمان وهي المتزمن.

وأما من قال الدنيا والأخرة فانما عني بالدنيا النفس، إذ كانت سبباً لعمارتها وحياة عالمها، وبالأخرة العقل إذ هو دار الحياة ومقر الرحمن ومكان أهل الدنيا منه رجوعهم إلى الأخرة. وانصراف النفس إلى العقل ورجوعها إليه.

وأما من قال العلة والمعلول فانما عني بالعلة العقل، وبالمعلول النفس إذ كان العقل علة النفس وسبب وجودها.

وأما من قال المبدأ والمعاد فإنما عني مبدأ العقل، إذ هو أصل بداية الأشياء ومعاد النفس، لأن إليه عودتها وقت استفادتها وقبول مادتها. والذي قال الظاهر والباطن، فانما عني بالظاهر العقل لظهور آياته وبيان موجوداته، والباطن النفس لبطون جريان قواها، وكذا روحانيتها في بواطن المحسوسات، وخفايا الجسمانيات، ولطائف الطبيعيات، فهذا البيان واضح البرهان وقد اتفقت عليه أقوال الحكماء في مقاصدها وأغراضها واختلفت في لغاتها وأقوالها وألفاظها «(٩٤).

وأما الناطق والامام فلهم نفس الأسماء والأوصاف والصلاحيات، من الحلق والرزق والاحياء والاماتة وغيرها كما ذكر اخوان الصفاء:

« لما كان الاسمان العلويان قد وقعا على الأصلين اللطيفين في العالم العلوى فقد كان بازائهما الناطق والامام في العالم السفلى »(٥٠).

<sup>(92) «</sup> جامعة الجامعة » ص 77، 70، 19 المنسوبة إلى إخوان الصفاء ـ ط دار مكتبة الحياة ـ لينان

<sup>(</sup>٩٥) « جامعة الجامعة » ص ٧٠.

وبذلك قبال الحامدي في كتابه بأن عليها رضى الله عنه هنو الله الخالق البارىء المصور كما كان الحقل كذلك(٩٦).

وأما ما قاله عن الرسول وعلى فإليه بقلمه ولسانه:

«قال الحكيم: أينها ظهرت لك المعجزة فاسجد، أي فأطع، ولم يظهر من المعجزات لأحد مثل ما ظهر لنبينًا محمد ووصيه علي، ومعرفة رسول الله له والأئمة من ولده، بأنه النهاية الثانية يستحق من الصفات المتناهية بالشرف ما تستحقه الأولة، وأنه حجابها وبابها، ولسان نطقها وبرهانها. ولذلك وصف ذاته فقال: أنا الأول وأنا الأخر، وأنا الظاهر وأنا الباطن، وأنا بكل شيء عليم، أنا الذي سمكت سهاءها، وسلطحت أرضها، وأجريت أنهارها، وأنبت أشجارها، فالنهاية الأولة التي هي المنطقة له. وبذلك بالأول من عالم الإبداع، والآخر الذي له يتحد بكل مقاوم، هو الظاهر الطبيعيات والنطقاء والحدود في سائر الأوقات، وسمك سهاءها العالية، من معدن ونبات وحيوان، وأنبت الأشجار للأقوات، وأجرى الأنهار في البر اللبيعيات والنهاية الثوات. فهذا نطق النهاية الأولة على لسان النهاية الثانية، والنهاية الثانية أيضاً تستحق من الصفات مثل ذلك، فهو الأول في الإسلام والإيمان، وهو أول باتحاد المتحد به، وهو آخر. أي النهاية الثانية الظاهرة بالفعل بعد القوة كها ذكرنا «(٩٧).

فالاسماعيلية الذين يقولون عن الله تبارك وتعالى بانه: لا يبدخل تحت اسم ولا صفة، ولا يرمز إليه بالاشارة، ولا يقال عليه حيا ولا قادراً ولا عالماً ولا تاماً ولا فاعلاً: ولا يقال: انه حي بذاته، عالم بذاته: (٩٨).

<sup>(</sup>٩٦) أنظر « كنز الولد » للحامدي ص ٢٢١ .

<sup>(</sup>٩٧) أيضاً ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٩٨) « جلاء العقول وزبدة المحصول » لعلى بن الوليد ص ٩٥ من ( منتخبات اسماعيلية ).

يقولون في علىّ رضي الله تعالى إنه قال عن نفسه :

« أنا أحيي وأميت، وأخلى وأرزق، وأبرىء الأكمه والأبـرص، وأنبئكم عا تأكلون وتدّخرون في بيوتكم «(٩٩).

وكما نقلوا عنه أيضاً - وهم يكذبون عليه - أنه قال:

«أنا نقلت لأدم (عليه السلام)، ونوح (عليه السلام)، وابراهيم عليه السلام وعيسى (عليه السلام)، وأنانبات النبيين، وأنا أرسلت المرسلين. . . أنا بكل شيء عليم لما اتصل به النور الجاري اتصالا كليا علم به ما كان، وما هو كائن، وصار جميع عالم الطبيعة بين يديه كالكرة الملقاة لا يخفى عليه منها خافية، ومن هذه الجهة قال أيضا: ان لي منزلة لم تخطر على قلب بشر، وحدا لم يبلغ معرفته أحد، ان الربوبية والالهية لا تخطر على قلوب البشر فيعرفها أهل الحقائق منهم، وأن الخلق بأجمعهم ليعرفون الله بظاهر المعرفة، وأهل الحقائق منهم يعرفون بحقيقة معرفته ويوحدون من وجد توحيده، وأن عليا (عليه السلام) لم يعرفه أحد بالجملة بحقيقة معرفته الارسول الله ( عليه ) والأئمة من ولده « ( الله ) .

وكها ذكر المؤيد الشيرازي بأن عليا رضي الله عنه قال وهو على منبره :

«أنا الأول، وأنا الأخر، وأنا الطاهر، وأنا الباطن، وأنا بكل شيء عليم، وأنا الذي رفعت سماءها، وأنا الذي دحوت أرضها، وأنا أنبت أشجارها، وأنا الذي أجريت أنهارها، (١٠١٠).

يعني أن عليا هو الرب الحقيقي المتصف بصفاته، والمتحلي بنعوته، وكذلك الأئمة من ولده، لأنه يماثل العقل الثاني أو التالي أو اللوح المحفوظ، كما كان السول يماثل السابق، أو العقل الأول. وهؤلاء يملكون جميع

<sup>(</sup>٩٩) " رهر المعاني اللداعي المطلق ادريس ص ٧٧ من ( المنتخب ) لايوانوف.

<sup>(</sup>١٠٠) «الأنوار اللطيفة» لابراهيم بن حاتم ص١٢٥، ١٢٦.

<sup>. (</sup>١٠١) «المجالس المؤيدية» ص١٤٧.

الاحتيارات والقدرات التي يملكها العقل الأول، أو التالي، أو العقل العاشر.

نعم، هذا ما يعتقدون. كما ذكر الداعي إدريس نقلًا عن على أنه قال:

«أنا اللوح المحفوظ . . . أنا أهلكت القرون، وأن ميتنا لم يمت، وقتيلنا لم يقتل، ولا نلد ولا نولد»(١٠٢).

وقال جعفر بن منصور اليمن مبينا (الرب) في قول تعالى: (ووجوه يومئذ ناضرة) يعني مشرقة، (إلى ربها ناظرة) يعني أمير المؤمنين صلوات الله عليه «١٠٣).

وقال أيضا مبينا (الرب) في قوله تعالى: (ارجعي إلى ربك راضية مرضية):

«وفي الباطن في بعض الشرح أن الرب في هذا الموضع أمير المؤمنين» (١٠٤).

كم أن المقصود من (الرب) في قوله تعالى: (ألم تبر إلى ربك كيف مدّ الظل):

والرب هو التالي الدال على الظل الممدود»(١٠٥).

وكـذلك (الـرب) في قولـه تعالى: (ربّي أهـانن) «المسمى به هـو رسول الله»(١٠٦).

كما أن المسمى بالله في قوله تعـالى: (ومن الناس من يشرى نفســه ابتغاء مرضات الله) أيضا على»(١٠٧).

<sup>(</sup>١٠٢) انظر وزهر المعاني، ص٧٦ من (المنتخب) لا يوانوف.

<sup>(</sup>١٠٣) «كتاب الكشف، لجعفر بن منصور إليمن ص٣٧.

<sup>(</sup>۱۰٤) أيضا ص٦٤.

<sup>(</sup>۱۰۵) أيضا ص٦٩.

<sup>(</sup>١٠٦) أيضا ص٣١.

<sup>(</sup>۱۰۷) وكتاب الكشف ص٣١.

و (الإله) في قوله تعالى: (إلهكم الله واحد) على، ومعنى الآية: الهكم الله واحد، يعنى العين (على) متوحد في مقامه. . . لاجرم أن الله يعنى الميم (محمد) يعلم ما يسرون وما يعلنون، يعنى من ذلك العصيان في الحديث والقديم» (١٠٨).

وبصراحة أكثر يقولون في على رضى الله عنه:

«ان الأئمة من قباب النور، دعاهم العين (على) بواسطة أحمد بيته المعمور، فلذلك كان ثانيا لواحدة في جميع الدهور. واعلموا أيها الاخوان أنه لما بلغ المجمع الأحمدي رتبة النطق الالهي ولها توقل احتجب به مولاه بذاته الانزعية الممتزجة بصورتها وذلك هو الله المتقدس عن الشبه والمشل. وكان ذلك بغير واسطة اسمائه الحسني الذين هم رؤساء ذلك المجمع الأسني، وهذه المنزلة هي غاية ما أشرنا إليه من رتب الحجابية المخصوص بها من بين القباب النورانية، وكانت حقيقة خلافته له مشيرة إلى هذه المنزلة السامية. وأمّار رتبة الإمامة فقد خلفه فيها مولانا الحسين في الأسرار القدسانية» (١٠٩).

هذا وان الألوهية ليست بمقتصرة على الناطق والأساس، أي على النبي أوالوصى حسب زعم القوم، بل ان الائمة كلهم بملكون اختيارات الألوهية، ويتحلون بأوصاف الربوبية من أولاد على وآبائه.

وخير مثال لذلك ما ورد في رسالة المعز لدين الله إلى الحسن الأعصم القرمطي، وقد نذكر هذه الرسالة في محلها من هذا الباب ولكن نـورد ههنا مقتطفا واحدا فقط ما يتعلق بموضوعنا، فيقول فيها يقول:

«وليعلم من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد أما كلمات الله الأزليات وأسماؤه التامات وأمواره الشعشعانيات، وأعلامه النيرات، ومصابيحه البينات، وبدائعه المنشآت، وآياته الباهرات، وأقداره النافذات، لا يخرج منا أمر، ولا يخلو منا عصر.

<sup>(</sup>١٠٨) «مزاج التسنيم» سورة النحل ـ القسم الثالث ص١١٩.

<sup>(</sup>١٠٩) أيضا الجزء الثالث من القسم الثالث ص٩٦، ٩٧.

وأنا لكما قال الله سبحانه وتعالى: ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أين ما كانوا ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة ان الله بكل شيء عليم.

فاستشعروا النظر فقد نقر في الناقور، وفار التنور، وأتى النذير بين يدي عذاب شديد، فمن شاء فلينظر، ومن شاء فليتدبر، وما على الرسول إلا البلاغ المبين»(١١٠).

ونقلوا عن زين العابدين أنه قال:

«نحن وجوه الرحمن وبيوت الديان. . . أنا كـل الكل وغـاية الغـايات، أنا البريء من المثل الأعلى، ومن الشكل، وأنا بكل شيء محيط»(١١١).

وكما ذكرنا قبل ذلك عن ابنه محمد الباقر أنه قال:

«ما قيل في الله فهو فينا، وما قيل فينا فهو في البلغاء من شيعتنا»(١١٢). وما نقلوه عن أبي الباقر جعفر أنه سئل عن صفة الربّ فقال:

«خس كلمات: الله أحد، محمد الصمد، فاطمة لم تلد الحسن، ولم يولله الحسين، ولم يكن لأمير المؤمنين على بن أبي طالب كفوا أحد، وقول الصادق هذا اشارة إلى لواهيتهم»(١١٣).

وعلى ذلك قال المفسر الاسماعيلي ضياء الدين أن المعبر بالله في مواضع عديدة من القرآن هو امام كل زمان (١١٤).

<sup>(</sup>١١٠) «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي ج١ ص٢٥٧، ٢٥٨. أيضا (أخبار القرامطة) جمع سهيل الزكار ص ٣٧٢، ٣٧٣ ط دار حسان ـ دمشق الطبعة الثانية ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>١١١) «زهر المعاني» للداعي إدريس مخطوط ص١٩٥.

<sup>(</sup>١١٢) «كنز الولده» ص ١٩٥، أيضا «تأويل الزكاة» لجعفر بن منصور اليمن مخطوط ص ١١٠).

<sup>(</sup>١١٣) «الشموس الزاهرة» للداعي حاتم بن إبراهيم نقلا عن زاهد على ص٣٦.

<sup>(</sup>١٤٤) انظر لذلك (مزاج التسنيم) ص١٣١، ١٩٨، ٣٦٠.

وقـال أبو يعقـوب السجستاني المتـوفى سنـة ٣٣١ الـداعي الاسماعيـلي المشهور في كتابه السرّي:

«القائم نال بحرفه (الراء) مرتبة الربوبية فصار ربّا للأرض»(١١٥).

وقال الداعي شهاب الدين أبو فراس: «إن (الرحمن) في قول سبحانه جل وعلا: (إلا من أذن له الرحمن) هو القائم»(١١٦).

وأيضا المراد من قوله تعالى: (والله بكل شيء عليم) هو القائم» (١١٧). وأيضا «ان المستوى على العرش هو القائم من أولاد على»(١١٨).

وأما آبا علي رضي الله عنه فهم كذلك حسب معتقدات الاسهاعيلية كها يقول الداعي الاسهاعيلي طاهر بن ابراهيم وهو يـذكر أبـا طالب والــد عليّ. وعبدالله والد محمد صلوات الله وسلامه عليه:

«فكان لكل واحد منها مقام الهي وهيكل نوراني... وقام أبو طالب بالرتب الأربع: الوصاية، والإمامة، والنبوة، والرسالة إلى أن بلغ محمد أشده»(١١٩).

وقال أيضا: «إن أبا طالب هو أحد الذين صاروا عقولاً مجردة عن النواسيت سفراء بين العقل العاشر، المدبر لعالم الطبيعة القائم مقام العقل الأول في ذلك العالم. . . وهو بلسان الشريعة جبرائيل الجابر لمحمد أولاً وآخراً»(٢٠)

<sup>(</sup>١١٥) «كتاب الافتخار» للسجستاني ص٥٠.

<sup>(</sup>١١٧) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص١١٢ من أربعة كتب اسهاعيلية.

<sup>(</sup>١١٨) انظر «رسالة جلاء العقول وزبدة المحصول» لعلي بن الوليد ص١٤٣ من (منتخبات اسماعيلية).

<sup>(</sup>١١٩) «الأسوار اللطيفة» الفصل الخامس من البـاب الأول من السرادق الثالث ص١٣٤ من مجموعة الحقائق الخفية.

<sup>(</sup>١٢٠) أيضا الفصل الثالث من الباب الثاني من السرادق الثالث ص١٢٨.

وأما عبدالمطلب فقد قالوا فيه: وكان رب الوقت عبدالمطلب

وهو الذي به المتم قد غلب ١٢١١)

#### كما قالوا فيه:

«ان هاشم سلّم إلى ولده عبدالمطلب فاجتمعت عنده الرتب الأربع التي اجتمعت عند جده إبراهيم (عليه السلام)، وهي الامامة، والوصاية، والنبوة، والرسالة»(١٢٢).

#### ونقلوا أيضاً عن عبدالمطلب أنه قال:

المنحن سكان السموات العلى نحين أرسلنا رسولا ناصحا نحين دمّرنا ثمودا عنوة نحين أرسلنا النبيين إلى ولنا انول هديا صالحا ولنا التوراة يتلى سرها ولدينا عالم نهدى به وكتاب فصلت آياته وعلينا الحق والرسم الذي ولنا أمر شريف علمه

نقسم الأنوار فيها والظلم في قرون من ثمود وارم ثم عادا قبلها منذ القدم قوم عاد وثمود ولخم عربي الأصل قرآن الكلم ولنا الانجيل يروي للامم وامام عنده فصل الحكم فيه أنباء أقاويل الأمم رسمت أعصاره فكم وكم ولنا الأنوار من بارىء النسم (177).

<sup>(</sup>١٢١) «القصيدة الصورية» للداعي محمد بن علي الصوري ص٥٦.

<sup>(</sup>١٢٢) ﴿الْأَنُوارِ اللَّطِيفَةِ ﴾ الباب الأوَّل من السرادقُ الثالث ص١٣٤.

<sup>(</sup>١٢٣) «تاج العقائد» لعلي بن الوليد ص ٥٣، أيضاً «زهر المعاني» ص ٣٦٥ محطوطة، أيضاً «المجالس المؤيدية» ج ٤، أيضاً «الهفت الشريف» لمفضل الجعفي ص ١٧٩ تحقيق وتقديم مصطفى غالب ط دار الأندلس بيروت الطبعة الثالثة ١٩٧٠. وألفاظ الأبيات

وقال الداعي ضياء الدين: «إنه هو المعنى من ربّ العالمين في قوله: وانه لتنزيل رب العالمين»(١٢٤)

هذا إلى آخر آباء على بن أبي طالب المعلومين الذين ذكرهم الدعاة الاسهاعيلية إلى ابراهيم، ولأجل ذلك قال كبير القوم الكرماني في كتابه: «وكل منهم في زمانه قائم مقام الله»(١٢٥).

فبناء على ما تقدم ان الاسماعيلية لا يرون بأسا باطلاق الأبوة عـلى الله المتعالى، ولا باضافة البنوة إليه، فيقول المؤيد الشيرازي:

«نقول في أقوالهم في المسيح أنه ابن الله، والحواريين أنهم أبناء الله، فانه لا روعة في هذا القول الا عند أهل الجهل الذين لم يرتعوا في مراتع العلم» (١٢٦).

ولقد بين هذا وجوَّزه الكرماني في صورة أخرى حيث قال:

«ان العقول في دار الابداع هي التي تهذب الأنفس في عالم الجسم وتصلها اذا تهذبت ذواتها في أمارات الطبيعة وتكسبها المال والبهاء والهيبة والعلاء وتستخلصها وتشفق عليها شفقة الوالد على ولده، ولذلك قال عيسى بن مريم عليه صلوات الله: (أنا ابن من في السماء). وهذه صورة تعلق الموجودات بالقوة السارية من عالم الابداع واتصالها بها»(١٢٧).

وبمثل ذلك قال الامام الاسماعيلي المعز لدين الله مبينا معنى الأبوة والبنوة في احدى مناجاته:

«إلهٰي كنت رتقك قبل أن تظهر في بفتقك، وأوجدت عني خلقك، وصدّرت عني خلقك، وصدّرت عني الذات والاسمآء، والصفات وليست أنا بك متصلًا، ولا عنك منفصلًا، اذ أنا بك تبعيض، وأنا راجع إليك عند النقلة والتفويض، أنقـل

<sup>(</sup>۱۲٤) «مزاج التسنيم» ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>١٢٥) «راحة العقل» ص ٧٧٥.

<sup>(</sup>١٢٦) «المجالس المؤيدية» الجزء الأول ص ١٤٧، ١٤٨.

<sup>(</sup>١٢٧) «راحة العقل» ص ٢٦٥.

الصورة كيف تشآء وأعْطِ النور الألهي لمن تشآء، بما قدّمت ايديهم ولا نضم مثقال ذرّة.

الهي اني كما انت عظيم في سلطانك، وانا قدرتك وبرهانك، وارادتك ومكانك، الهي بمعرفة بي استجب وسلم واشرقي ألـوانك، واني وجـدتك بعد إذا عرّفتني التلاقي» واتلف واضمحل.

الهي وأُفْنِيَ من جهلك، وفاز وبقى من عرفني بالبداية وفضَّلك.

الهي اترى يعرفك سواك، ويدنو منك الا إياك. أم يعد إليك من خرج عن طاعتك، وطاعة حدودك واوليآئك.

الهي بك استدللت ومنك وصلت واليك الهي ليس غيرى ملك حجاب، فكيف الوصول اليك من غير باب، فانا منك بحيث النهوض والهمّة، وانت انا بحيث انا بالقدرة والعظمة، وحيث انا بك خلقت أوليآءك، وبدعت ملائكتك وانبيآءك، فلمّا عرفتك، كنت ذلك، اذ ليس يعرفك سواك، ويدنو منك الا إيّاك باتصالك بحدودك واوليآئك.

الهي ان كثرت الاشخاص، فهي انت بـلا اختصـاص، وانــا منـك بديت، لاني بحدودك اهتديت، ان عرشك عليه استويت.

الهي اوجدتني منك في ظاهر الامر بصفة كانت الموجـودات على دفعـة واحدة فانت بي باطنا وانا بك ظاهراً.

الهي ظهرت الموجودات كلّها بي، واخترعت مني كل رسول ونبي، وانا ابن لك وانت أبي، انا منك كالفيض، وشراقُهُ وليف فليس الفيض غير الفيض، فقد غاب، واضمحل كلّما في النار وداب.

الهي رامت رؤساء الجهل وأهل العمى والضلال وذوو الانكار والجحود، وانهم خرجوا من العدم إلى الوجود، وهم في العدم.

يا الهي وصلت اليك، ومنك دخلت عليك، فأنا قدرتك الظاهرة،

وعنى ظهرت آياتك الباهرة، إلهي حقنى ابتلآؤك، لانَّها حـلاوة رضآئـك، فنفسى منك واليك انتهيت.

الهي ظهرت للخلق حتى يعرفوك من حدودك فحجبتهم عنك لما زادوني انكارك وذلك انهم صلوا في التكبر عن ابيهم، فلم يجدوا لهم مرشداً ابـداً يهديهم، فاظهروك بي لاني انت وكوني بك ظاهر، وأنت في حاضر.

الهي أنا الكرسي والمكان، والوقت والزمان، وأنا منشىء المثقلات وأنا بك عالم ما يكون وما كان الهي أنا أسمك، وموجود اسمك، وأنا البشير إليك، والدال عليك، وعلى من دال عليك فمن تمسك بحدودك نجا والصورة معادة وراء ليس دونك حجاب غيره فقصده لا بلاه سواك بأوحد، ولا لك اسم سواي فيستطاع ويعبد، وأنا صاحب البقاء، وعلى ذات النطقاء، وأنا في النطق.

الهي قصّرتَ لذاتك انكار الباحثين اذ لم يقصدوا لحجابك، واحجبتهم عن معرفتك لما عجزوا عن معرفتك.

إلهي أنت ذاتي ونفسي، ومعدني وقدسي، ونطقي وأنسي، إلا ففي اختفيت فأشرقت، ربي اقتربت فأبرقت أنا نظرتك بكلمتك الالهية، وكلمتك القدسية، وذاتك الأبدية، والذات الأزلية الكليّة، ونورك، «وبي ظهورك، بك ظهرت، وبي نهيت وأمرت، فمن عرفني فقد نزّهك، ومن، اتصل إليك بحدودي [فقد عرفك] فقد عرفتك أنا غيري فتكون اعدادك، ولا أنت غيري فتكون أفرادك، أنا كنت فيك رتقاً، وفي ذاك حقاً، فاطلقتني ولم تفصلني في وجودي أرجوك تعيد ووقت تطلب فتقصد فأنا منك كضوء السراج من السراج، بلا تبعيض ولا امزاج.

الهي صدق المستجيب لما قال لابيه إلهي منك بديت، وإلى معرفتك اهتديت، وإليك توجهت وإليك تبت وبك منك إليك سعيت، ولو فرطت فيك لاضمحللت وتلاشيت ولو اقتديت بغيرك أشركت، وتعديت في طاعتي لك فعرفت ودركت.

المي كادت نفسى لعظيم امتحانك ان تجهل وتخفى كنه علمك وتكفر حتى القت عناتها بجودة من نور معرفتك، فجذبت وتلطف قداراتها بضوء من علمك فمسكت فيه بعد ما كنت حجت وتبت عندما سليت بنعمتك فتهدّت، بعد [أن] كانت جحدت، فأورثها الثبات بالنعيم المقيم والنجاة من العذاب الهي عجزت المقصر ون بنظرهم إليك وقالوا لا يجوز الصفة أن تدرك الصانع فلو علموا أني بك استقرارهم، وأن تصديقهم هو إنكارهم. الهي هل يعرفك من ليس منك ويتفكّر إنما هو أنت محال.

المي لما لم لا تنقل الصورة بما لا تريد، بل في وقت تريد، فلولا نظرك اليها بالمشاكلة لأفقدت، ولولا تعطفك بالمناسبة لأبعِدَت. المي لقد خاب من انكر معرفة نفسه منك، ولقد ظلم من لم يعرفك بك، وهو بك ظهر، بي حجابك وفي حجابك استر، وأنت الناظر بلا حركة الهي تناهوا الجاهلون في طلب معرفة حدودك وطلبوها معرفة في تيجان الملوك، فلما نظروا حدودك نكروك، إلهي ناجتك المحقون وقالوا يا مبدع الاحد، من غير عدد تختلف الاعداد بك، بقدرة منك، دعوناك فالذي عرفك منك اليك، عاد اليك الهي تحيرت العقول عند طلبتك، اتاهت الأبصار في رؤيتك، الهي قالوا الجاهلون في معرفتك وما تبين فلا عرفوا الهي لقد خاب من نادي سواك ومن عرفك بحقيقة المعرفة تيقن انك دآئم، ومن افضل الغنآئم،

المي ظهرت لهم فوق المنائر، فتوهموا انهم حصلوك بالعناصر، فاثبتوا التشبيه والتمثيل، وعدموا التنزيه والتحصيل. الهي عجزوا عن اثبات النفر، ولم يعلموا ما حقيقة العيان من الخبر، فالنظر حجاب عنك لا لك، والمنظور انت به لا [هو] فيك الهي من قال انه لا يعرفك، فقد عدّمك، ومن عبدك، من غير حدودك، فقد حال إلى غائب معدوم فانا الذي لا تدركه الابصار، وانا ادرك الابصار، وانا اللطيف الخبير، فاللطيف الخبير، صورتي بالصورة المرئية، التي هي الحدود العلوية، الهي بوجود معرفتك اهتديت، وبعدت المقصرين عنك تباركت وتعاليت.

الهي كنت انت والمكان، لان المكان هـو اشارة بـالفيض وتكريـر الفكر باحضار المكان، والمكان هـو المركـز هو الـدالّ عليك الهي كلما ظهّـرت عنيّ صورة فظهّرتها ابدع على اولها اخفيّـا لانقلها عنيّ وانا فعّال لما اريد»(١٢٨)

فهذه هي العقائد الاسماعيلية في الله الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، والذي له الأسماء الحسنى يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم، الواحد الصمد الذي لا اله سواه، وهو الله الذي لا اله الا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم. هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سجن الله عما يشركون. هو الله الخالق البارىء المصوّر له الأسماء الحسنى يسبّح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم.

### ولكنهم كما قال شيخ الاسلام ابن تيمية:

«وأما من زاغ وحاد عن سبيلهم، من الكفار والمشركين، والذين أوتوا الكتاب ومن دحل في هؤلاء من الصابئة والمتفلسفة، والجهمية والقرامطة والباطنية ونحوهم: فانهم على ضد ذلك، يصفونه بالصفات السلبية على وجه التفصيل، ولا يثبتون الا وجوداً مطلقاً لا حقيقة له عند التحصيل، وانما يرجع إلى وجود في الأذهان، يمتنع تحقيقه في الأعيان.

فقولهم يستلزم غاية التعطيل وغاية التمثيل؛ فانهم يمثلونه بالممتنعات، والمعدومات، والجهادات؛ ويعطلون الإسهاء والصفات، تعطيلا يستلزم نفي الذات.

فغلاتهم يسلبون عنه النقيضين، فيقولون: لا موجود ولا معدوم، ولا حي ولا ميت، ولا عالم ولا جاهل، لانهم يزعمون أنهم إذا وصفوه بالاثبات شبهوه بالموجودات، واذا وصفوه بالنفي شبهوه بالمعدومات، فسلبوا

<sup>(</sup>١٢٨) أجزاء عن العقائد الاسهاعيليـة جمع المستشرق كـوثيّار ط بــاريس ١٨٧٤م ص ٤٨ وما بعد.

النقيضين، وهذا ممتنع في بداهة العقول، وحرفوا ما أنزل الله من الكتاب، وما جاء به الرسول، فوقعوا في شرّ مما فرّوا منه، فانهم شبهوه بالممتنعات، إذ سلب النقيضين كجمع النقيضين، كلاهما من الممتنعات» (١٢٩).

### وذكر في مقام آخر:

«فان قال الجهمى، والقرمطي، والفلسفي الموافق لهما. أنا أنفى الأسهاء والصفات معاً، قيل له: لا يمكنك ان تنفي جميع الاسهاء؛ اذا لا بد من اشارة القلب وتعبير اللسان عها تثبته. فان قلت: ثابت موجود محقق، معلوم قديم واجب. اي شيء قلت كنت قد سميته، وهب أنك لا تنطق بلسانك: اما ان تثبت بقلبك موجوداً واجباً قديماً، وحينئذ فتكون الموجودات كلها محدثة ممكنة، وبالاضطرار يعلم ان المحدث الممكن لا يوجد الا بقديم واجب، فصار نفيك له مستلزماً لاثباته، ثم هذا هو الكفر والتعطيل الصريح الذي لا يقول به عاقل.

وان قلت: انا لا أخطر ببالي النظر في ذلك ولا أنطق فيه بلساني. قيل لك: إعراض قلبك عن العلم ولسانك عن النطق لا يقتضى قلب الحقائق ولا عدم الموجودات؛ فان ما كان حقاً موجوداً ثابتاً في نفسه فهو كذلك علمته أو جهلته، وذكرته أو نسيته، وذلك لا يقتضى الا الجهل بالله تعالى والغفلة عن ذكر الله، والاعراض عنه والكفر به، وذلك لا يقتضي انه في نفسه ليس حقاً موجوداً له الأسهاء الحسنى والصفات العلى.

ولا ريب ان هذا هو غاية القرامطة الباطنية والمعطلة الدهرية: انهم يبقون في ظلمة الجهل وضلال الكفر؛ لا يعرفون الله ولا يذكرونه، ليس لهم دليل على نفيه ونفى اسهائه وصفاته؛ فان هذا جزم بالنفي وهم لا يجزمون ولا دليل لهم على النفي؛ وقد أعرضوا عن أسهائه وآياته وصاروا جهالا به؛ كافرين به غافلين عن ذكره؛ موتى القلوب عن معرفته ومحبته وعبادته.

<sup>(</sup>۱۲۹) «فتاوی شیخ الاسلام» ابن تیمیة ج ۳ ص ۸،۷.

ثم إذا فعلوا ذلك بزعمهم لئلا يقعوا في «التشبيه والتجسيم» قيل لهم: ما فررتم إليه شر مما فررتم عنه! فان الاقرار بالصانع على أي وجه كان خير من نفيه. وأيضاً فان هذا العالم المشهود: كالسماء والأرض، إن كان قديماً واجباً بنفسه فقد جعلتم الجسم المشهود قديماً واجباً بنفسه، وهذا شر مما فررتم منه. وإن لم يكن قديماً واجباً بنفسه لزم ان يكون له صانع قديم واجب بنفسه، وحينئذ تتضح معرفته وذكره بأن اثبات الرب بالقلب واللسان حق لا ريب فيه سمعاً وعقالاً؛ فان كان ذلك مستلزماً لما سميتموه تشبيها وتجسيماً فلازم الحق حق، وان لم يكن مستلزماً له أمكنكم إثباته بدون هذا الكلام. فظهر تناقض النفاة كيف صرفت عليهم الدلالات، وظهر تناقض من يثبت بعض الصفات دون بعض.

فان قالت «النفاة»: انما نفينا الصفات لأن دليلنا على حدوث العالم وإثبات الصانع دل على نفيها؛ فان الصانع اثبتناه بحدوث العالم، وحدوث العالم انما اثبتناه بحدوث العالم، وحدوث الصفات التي اثبتناه بحدوث الأجسام، والأجسام انما اثبتنا حدوثها بحدوث الافعال التي هي الأعراض. أو قالوا: انما اثبتنا حدوثها بحدوث الافعال التي هي الحركات، وان القابل لها لا يخلو منها، ومالا يخلو من الحوادث فهو حادث؛ أو ان ما قبل المجيء والاتيان والنزول كان موصوفاً بالحركة، وما اتصف بالحركة لم يخل منها أو من السكون الذي هو ضدها، وما لا يخلو من الحوادث فهو حادث، فاذا ثبت حدوث الأجسام قلنا: إن المحدث لا بدله من عدث قاثبتنا الصانع بهذا؛ فلو وصفناه بالصفات أو بالأفعال القائمة به لجاز إن تقوم الافعال والصفات بالقديم وحينئذ فلا يكون دليلاً على حدوث الاجسام، فيبطل دليل اثبات الصانع.

فيقال لهم: الجواب من وجوه:

(احدها): ان بطلان هذا الدليل المعين لا يستلزم بطلان جميع الادلة، واثبات الصانع له طرق كثيرة لا يمكن ضبط تفاصيلها وإن امكن ضبط جملها. (الثاني): ان هذا الدليل لم يستدل به احد من الصحابة والتابعين ولا من أئمة المسلمين، فلو كانت معرفة الرب عز وجل والايمان به موقوفة عليه للزم انهم كانوا غير عارفين بالله ولا مؤمنين به، وهذا من اعظم الكفر باتفاق المسلمين.

(الثالث): ان الانبياء والمرسلين لم يأمروا احداً بسلوك هذا السبيل، فلو كانت المعرفة موقوفة عليه وهي واجبة لكن واجباً، وان كانت مستحبة كان مستحباً، ولو كان واجباً أو مستحباً لشرعه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولو كان مشروعاً لنقلته الصحابة(١٣٠).

ولـو أضفنا إلى مـا قالـه شيخ الاســلام كلام الغــزالي والديلمي لــزادت المسألة بيانا و وضوحاً. فيقول الغزالي:

«إن مذهب الاسماعيلية ظاهره الرفض، وباطنه الكفر المحض، ومفتتحه حصر مدارك العلوم في قول الإمام المعصوم وعزل العقول عن أن تكون مدركة للحق لما يعتيريها من الشبهات ويتطرق إلى النظار من الاختلافات، وإيجاب لطلب الحق بطريق التعليم والتعلم، وحكم بأن المعلم المعصوم هو المستبصر، وأنه مطلع من جهة الله على جميع أسرار الشرائع: يهدى إلى الحق ويكشف عن المشكلات؛ وأن كل زمان فلابد فيه من إمام معصوم يرجع إليه فيها يستبهم من أمور الدين.

هذا مبدأ. دعوتهم ثم إنهم بالآخرة يظهرون ما يناقض الشرع وكأنه غاية مقصدهم، لأن سبيل دعوتهم ليس بمتعين في فن واحد، بل يخاطبون كل فريق بما يوافق رأيه بعد أن يظفروا منهم بالانقياد لهم والموالاة لإمامهم: فيوافقون اليهود والنصارى والمجوس على جملة معتقداتهم ويقرون معتقدهم في الالهيات وقد اتفقت أقاويل نقلة المقالات من غير تردد أنهم قائلون بإلهين قديمين لا أوّل لوبودهما من حيث الزمان، إلا أن أحدهما علّة لوجود الثاني؛ واسم العلول: التالي؛ وأن السابق خلق العالم

<sup>(</sup>١٣٠) فتاوى شيخ الاسلام ج ٦ ص ٤٧ إلى ٥٠.

بواسطة التالي، لا بنفسه. وقد يسمى الأول: عقلا، والشاني نفساً. ويزعمون أن الأول هو التام بالفعل، والثاني بالإضافة إليه ناقص، لأنه معلوله. وربما لبسوا على العوام مستدلين بآيات من القرآن عليه، كقوله تعالى «إنا نحن نزلنا .. » و« نحن قسمنا .. » وزعموا أن هذه إشارة إلى جمع لا يصدر عن واحد، ولذلك قال: «سبح اسم ربك الأعلى» إشارة إلى السابق من الإلهين، فإنه الأعلى، ولولا أن معه إلها آخر له العلو أيضاً لما انتظم إطلاق الأعلى. وربما قالوا: الشرع سهاهما باسم القلم واللوح. والأول هو القلم، فإن القلم مفيد واللوح مستفيد متأثر، والمفيد فوق المستفيد. وربما قالوا: اسم «التالي»: قدر في لسان الشرع، وهو الذي خلق الله به العالم حيث قال: «إنا كل شيء خلقناه بقدر».

ثم قالوا: السابق لا يوصف بوجود ولا عدم، فإن العدم نفى والوجود سببه، فلا هو موجود ولا هو معدوم، ولا هو معلوم ولا هو مجهول، ولا هو موصوف ولا غير موصوف. وزعموا أن جميع الأسامى منتفية عنه، وكأنهم يتطلعون في الجملة لنفي الصانع؛ فإنهم لو قالوا إنه معدوم لم يقبل منهم، بل منعوا الناس من تسميته موجوداً، وهو عين النفي مع تغيير العبارة؛ لكنهم تحذقوا فسموا هذا النفي تنزيهاً، وسموا مناقضه تشبيها حتى تميل القلوب إلى قبوله»(١٣١).

وقال الديلمي:

«واعلم أن مذهبهم الردىء قولهم بالهين هما السابق والتالي، ويقولون: انهما المراد بقوله الرحمن الرحيم، والعلي العظيم والقلم واللوح فالقلم السابق لانه يفيد واللوح التالي لانه يستفيد بل قالوا بالهة عدة وهي العقول العشرة على ما تقدم وان كل واحد منها يعلم ما كان وما سيكون وهذه صفة الاله وكذلك فإن عندهم أن آدم عند وفاته ارتفع وبقى في رتبة العاشر وهو المبدىء لعالم الكون والفساد وان العاشر ارتفعت رتبته عن ذلك المقام الأول وان الامام الذي تلاه لما توفى ارتفع إلى رتبة العاشر اليها آدم وارتفع ادم إلى

<sup>(</sup>١٣١) «فضائح الباطنية» للغزالي ص ٣٧، ٣٨، ٣٩.

رتبة ارفع من تلك الرتبة فانه كلّما مضت سبعة أئمة كان السابع منهم يرتفع إلى مقام العاشر ويرتفع العاشر إلى رتبة ارفع من تلك حتى تناهي الامر إلى على بن ابي طالب فارتفع فكان مقام العاشر وصار مدبر عالم الكون والفساد وكذلك اذا قلنا ان عليًا يحيى ويميت ويغنى ويفقر كنا صادقين وان بعد على السابع اسماعيل بن جعفر وانه ارتفع حتى صار العاشر يدبر عالم الكون والفساد وعلى هذا القياس يقولون في الأئمة وهذه النكتمة حكاها أيضاً الشريف المتقدم ذكره والذي يدل على ابطال ما قالوه أن القول باثبات قد عين قادرين يقتضى صحة التمايع بينها وأعجب من ذلك قولهم ان عليا يحيى ويميت وهذه لا تشتبه على جاهل فكيف على عاقل لان عليّا عليه السلام في حال حياته ما كان يقدر على هذا فكيف بعد عماته ؟! وأيضاً ثبت ان الاعداء حال حياته ما كان يقدر على هذا فكيف بعد عماته ؟! وأيضاً ثبت ان الاعداء كانوا ينالون منه في حال الحرب المنال الكبير حتى قتله عدو الله ولا ينال عدوه منه مناله «١٣٢).

فهذه هي الحقيقة التي ذكرها الديلمي بأن الاسهاعيلية لا يعتقدون باله الحقى، بـل يؤمنون بـآلهة عـديدة من العقـول العشرة إلى على واولاده وآبـائه أيضاً كها ذكرناه، وأنهم لازالوا على هذا المعتقد بكلا الطائفين: الأغاخـانية والبهرة كها سنبين ذلك بالشواهد والأدلة في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

وقبل أن نأي إلى آخر الكلام في هذا الموضوع نريد أن نثبت ههنا ماذكره شيخ الاسلام ابن تيمية في فتاواه من بيان اعتقادات أهل السنة والجهاعة حول أسهاء الله وصفاته.

فقال شيخ الإسلام في بيان عقيدة أهل السنة في الأسماء والصفات :

« فهـذا اعتقاد الفرقة الناجية المنورة إلى قيام الساعة ـ أهـل السنة والجهاعة ـ وهو الايمان بـالله وملائكته وكتبه، ورسله، والبعث بعـد الموت، والأيمان بالقدر : خبره وشره.

<sup>(</sup>۱۳۲) «بيان مذهب الباطنية وبطلانه» ص ٣٤، ٣٥ ط ادارة ترجمان السنة ـ لاهور باكستان الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.

ومن الايمان بالله : الايمان بما وصف به نفسه في كتابه، وبما وصفه به رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، بل يؤمنون بأن الله سبحانه : (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير).

فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه، ولا يحرفون الكلم عن مواضعه، ولا يلحدون في أسهاء الله وآياته، ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه، لأنه سبحانه لا سمى له، ولا كفوله، ولا ندله، ولا يقاس بخلقه ـ سبحانه وتعالى ـ فانه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره، وأصدق قيلا، وأحسن حديثا من خلقه،

ثم رسله صادقون مصدوقون ؛ بخلاف الذين يقولون عليه ما لا يعلمون، ولهذا قال سبحانه وتعالى : (سبحان ربك رب العزة عما يصفون\* وسلام على المرسلين\* والحمد لله رب العالمين) فسبح نفسه عما وصفه به المخالفون للرسل، وسلم على المرسلين، لسلامة ما قالوه من النقص والعيب.

وهو سبحانه قد جمع فيها وصف وسمى به نفسه بين النفي والأثبات، فلا عدول لأهل السنة والجهاعة عها جاء به المرسلون ؛ فإنه الصراط المستقيم، صراط الدين أنعم الله عليهم : من النبيين، والصديقين، والشهداء والصالحين.

وقد دخل في هذه الجملة ما وصف به نفسه في سورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن، حيث يقول: (قل هو الله أحد الله الصمد للم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد).

وما وصف به نفسه في أعظم آية في كتابه حيث يقول: (الله لا إلـه إلا هو الحي القيوم؛ لا تأخذه سنة ولا نوم، له ما في السموات وما في الأرض، من ذا الذي يشفع عنـده إلا بإذنـه؟ يعلم ما بـين أيديهم ومـا خلفهم؛ ولا يحطيون بشيء من علمـه إلا بما شـاء وسع كـرسيه السمـوات والأرض، ولا يئوده حفظها ـ أي لا يكرثه ولا يثقله ـ وهو العلى العظيم ) ؛ ولهـذا كان من قرأ هذه الآيـة في ليلة لم يزل عليـه من الله حافظ، ولا يقـربـه شيـطان حتى يصبح . وقوله سبحانه : ( وتوكل على الحي الذي لا يموت ).

وقوله سبحانه: (هو الأول والأخر والظاهر والباطن. وهو بكل شيء عليم) وقوله: (وهو العليم الخبير) (يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السهاء وما يعرج فيها) (وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو، ويعلم ما في البر والبحر، وما تسقط من ورقة إلا يعلمها، ولا حبة في ظلهات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين) وقوله: (وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه) وقوله: (لتعلموا أن الله على كل شيء قدير، وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً).

وقوله: (إن الله هو الرزاق ذو القو المتين) وقوله: (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير) وقوله: (إن الله نعما يعظكم به إن الله كان سميعاً بصيراً).

وقوله: (ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله) وقوله: (ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد ما جاءتهم البينات ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر ولو شاء الله ما اقتتلوا، ولكن الله يفعل ما يريد) وقوله: (أحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم غير محيلي الصيد وأنتم حرم إن الله يحكم ما يريد) وقوله: (فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام، ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء).

وقوله: (وأحسنوا إن الله يجب المحسنين) (وأقسطوا إن الله يجب المقسطين) (فيا استقاموا لكم فاستقيموا لهم إن الله يجب المتقين) (إن الله يجب التوابين ويجب المتطهرين) وقوله: (قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يجببكم الله) وقوله: (فسوف يأتي الله بقوم يجبهم ويجبونه) وقوله: (إن

الله يحب الـذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيـان مرصـوص). وقولـه: ( وهو الغفور الودود ). . .

فالسنة تفسر القرآن وتبينه، وتدل عليه، وتعبر عنه ؛ وما وصف الرسول صلى الله عليه وسلم به ربه عز وجل من الأحاديث الصحاح التي تلقاها أهل المعرفة بالقبول وجب الإيمان بها كذلك.

مثل قوله صلى الله عليه وسلم: «ينزل ربنا إلى سماء الدنيا كل ليلة، حين يبقى ثلث الليل الآخر، فيقول: من يدعوني فأستجب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟ متفق عليه.

وقوله صلى الله عليه وسلم: « لله أشد فرحاً بتوبة عبده من أحدكم براحلته » الحديث متفق عليه.

وقوله صلى الله عليه وسلم: « يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الأخر كلاهما يدخل الجنة » متفق عليه.

وقوله: «عجب ربنا من قنوط عباده وقرب غيره، ينظر اليكم أزلين قنطين، فيظل يضحك، يعلم أن فرجكم قريب » حديث حسن.

وقوله صلى الله عليه وسلم « لا تزال جهنم يلقى فيها وهى تقول : هل من مزيد ؟ حتى يضع رب العزة فيه رجله ـ وفي رواية : عليها قدمه ـ فينزوى بعضها إلى بعض، وتقول : قط قط، متفق عليه.

وقوله صلى الله عليه وسلم: «يقول الله تعالى: «يا آدم! فيقول: ليبك وسعديك. فينادي بصوت: إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثاً إلى النار » متفق عليه وقوله: «ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان ».

وقوله صلى الله عليه وسلم في رقية المريض: « ربنا الله الذي في

السهاء، تقدس اسمك، أمرك في السهاء والأرض كها رحمتك في السهاء اجعل رحمتك في الأرض. اغفر لنا حوبنا وخطايانا، أنت رب الطيبين، أنـزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على هذا الوجع: فيـبرأ » حديث حسن. رواه أبو داود وغيره.

فإن الفرقة الناجية \_ أهل السنة والجماعة \_ يؤمنون بذلك، كما يؤمنون بما أخبر الله به في كتابه العزيز، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل ؛ بل هم الوسط في فرق الامة، كما أن الامة هي الوسط في الأمم.

فهم وسط في ( باب صفات الله ) سبحانه وتعالى بين أهل التعطيل الجهمية ؛ وأهل التمثيل المشبهة.

وهم وسط في ( باب أفعال الله تعالى ) بين القدرية والجبرية .

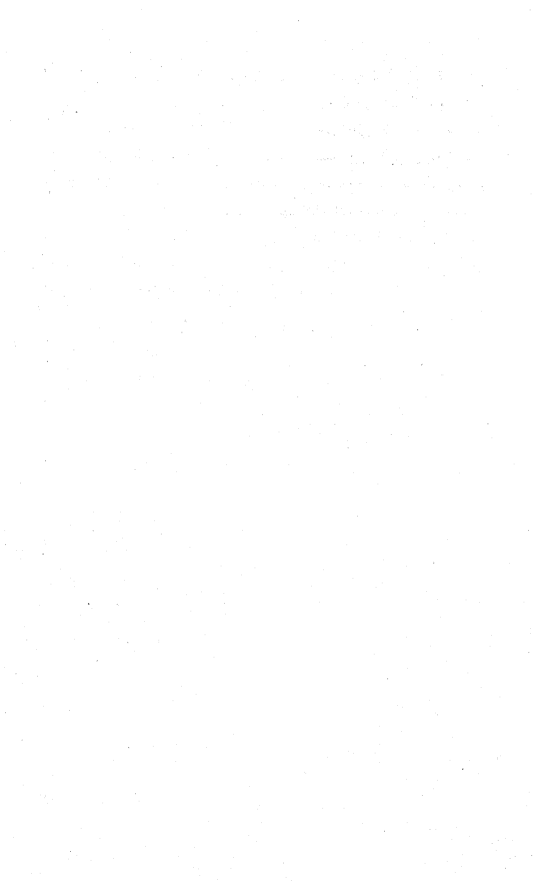
وفي باب ( وعيد الله ) بين المرجئة والوعيدية : من القدرية وغيرهم.

وفي ( باب أسهاء الإيمان والدين ) بين الحرورية والمعتزلة، وبين المرجئة والجمهية .

( وفي أصحاب رسول الله ) صلى الله عليه وسلم : بين الروافض، الخوارج )(١٣٣).

<sup>(</sup>١٣٣) ﴿ فتاوى شيخ الإسلام ، ابن تيمية ج ٣ ص ١٢٩ . وما بعد.

فهذا هو معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته كما نقلناه عن شيخ الاسلام ابن تيمية في فتاواه ولكن ليس معناه أن الخلاف بين أهل السنة والاسماعيلية في باب الالهيات يقتصر على نفي الأسماء والصفات واثباتهما ولكن الخلاف الحقيقي بين المسلمين السنة وبين الاسماعيلية في نفي الذات واثباته أي ذات الله تبارك وتعالى، وهل هو اله واحد قادر مختار يدبر الأمر من السماء إلى الأرض. ويتصرف فيهما كما أراد، وكيفها شاء. فعال لما يريد. لا يُسأل عما يفعل وهم يسئلون، أم هناك آلهة كثيرون، في السماء المقرف أنفسهم بفضل الله وتوفيقه وهو ولى التوفيق.



# الفصل الثاني

# معتقدهم في النبوة والنبي

ولقد ذكرنا فيها سبق أن العقبل الأول، أو المبدع الأول، أو الموجود الأول، أو القلم، والمبدع الثاني، أو الموجود الثاني، أو النفس، أو الكلمة، أو اللوح يماثلهما في العالم السفلي الناطق والأساس. وهما النبي والوصي.

## فالنبي عندهم شخص يتحلّى بالخصال الاثنتي عشرة:

أولًا: أن يكون تام الأعضاء.

ثانياً: أن يكون جيد الفهم.

ثالثاً: أن يكون جيد اللفظ.

رابعاً: أن يكون فطناً ذكباً. خامساً: أن يكون حسن العبارة.

سادساً: أن يكون محباً للعلم والإفادة.

سابعاً: أن يكون محباً للصدق. ثامناً: أن يكون غيرَ شرِهٍ في الأكل والشرب والنكاح.

تاسعاً: أن يكون كبير النفس.

عاشراً: أنَّ يكون زاهداً في الدنيا.

حادي عشر: أن يكون محبأ للعدل.

ثاني عشر: أن يكون قوي العزيمة(١٣٤).

وقالوا:

"إذا اجتمعت هذه الخصال في واحد من البشر، في دور من أدوار القرانات في وقت من الزمان. فإن ذلك الشخص هو المبعوث وصاحب الزمان والإمام للناس ما دام حياً. فإذا بلغ الرسالة، وأدّى الأمانة، ونصح الأمة، ودوّن التنزيل، ولوّح التأويل، وأحكم الشريعة، وأوضح المنهاج، وأقام السنة، وألّف شمل الأمة، ثم توفي ومضى إلى سبيله، بقيت تلك الخصال في أمته وراثة منه. وإن اجتمعت تلك الخصال في واحد من أمته، أو جلّها، فهو الذي يصلح أن يكون خليفة في أمته بعد وفاته» (١٣٥٠).

## فإذن النبوة مكتسبة، وبذلك صرحوا حيث قالوا:

«إن العلماء ذكروا أن العلوم ثلاث مراتب: أولها الرياضيات وبعدها الطبيعيات وبعدها الإلهيات. فمن ابتدأ أولاً بتعلم الرياضيات وأحكمها كا ينبغي، سَهُل عليه تعلم الطبيعيات، ومن أحْكم الطبيعيات كما ينبغي، سَهُل عليه تعلم الإلهيات. فهكذا نقول من يريد أن يهذّب نفسه ويهيئها. لقبول إلهام الملائكة إذا ابتدأ أولاً فأصلح أخلاقه الرديئة التي نشأ عليها منذ الصبا، ثم سار سيرة عادلة في متصرفاته كما رسم له في الشريعة، ثم نظر في العلوم الحِسيّة فأحكمها كما يجب، مثل ما ذكرنا في رسالة الحاس والمحسوس، ثم نظر في الأمور العقلية فأحكمها كما يجب ليحل بها عن ضميره، والأراء الفاسدة التي اعتقدها قبل البحث عن حقائق الأشياء، كما بينا في رسالة العقل والمعقول. فأقول: إن نفسه عند ذلك متهيئة لقبول إلهام الملائكة. وكلها زاد في المعارف استبصاراً، صارت نفسه لقبول إلهام الملائكة.

<sup>(</sup>١٣٤) أنظر «رسائل إخوان الصفاء» ج ٤ الرسالة السابعة والأربعون، الرسالة السادسة من العلوم الناموسية والشرعية في ما هية الناموس الالهي وشرائط النبوة ص ١٢٩،

<sup>(</sup>١٣٥) أيضاً ص ١٣٥.

أسهل طبعاً، ولطاعة العقل أشدَّ تشبُّهاً، وإلى السائية أقرب قربة... وأعلم أن الحيوانات متفاوتة في شعورها ومعارفها: وذلك أن منها ما له حاسة واحدة، ومنها ما له حاستان، ومنها ما له ثلاث حواس، ومنها ما له أربع حواس، ومنها ما له خس حواس، كما بينًا في رسالة الحيوانات.

وهكذا أيضاً الناس متفاوتون في معارفهم وعلومهم: وذلك أن من الناس عقلاء وبلهاء، ومن العقلاء علماء وجهلاء. والعلماء متفاوتون في درجات العلوم: وذلك أن منهم من يُحسن عدة علوم، ومنهم من هو أكثر منه، ومنهم دون ذلك. وأن المفيدين في العلوم يتفاوتون في درجاتهم: وذلك أن منهم من تكون معلوماته كلها جسمانية، ومنهم من تكون معلوماته روحانية.

وأعلم أن كل عالم تكون أكثر معلوماته روحانية فهو إلى الملائكة أقربُ نسبةً. ومن أجل هذا جعل الله طائفة من بني آدم واسطةً بين الناس وبين الملائكة، لأن الواسطة هي التي تُناسب أحد الطرفين من جهة، والطرف الأخر من جهة: وذلك أن الأنبياء، عليهم السلام، كانوا يناسبون الملائكة بنفوسهم وصفاء جوهرها، ومن جهة أحرى كانوا يناسبون الناس بغِلَظِ أجسامهم.

واعلم يا أخي أن كلام الملائكة إنما هو إشارات وإيماء، وكلام الناس عبارات وألفاظ. وأما المعاني فهي مشتركة بين الجميع. وكانت الأنبياء تأخذ الموحي والأنباء عن الملائكة إيماء وإشارات، وذلك بلطافة ذكاء نفوسهم وصفاء جوهرها. وكانت تعبر عن تلك المعاني للناس باللسان الذي هو عضو من الجسد لكل أمة بلغتها وبالألفاظ المعروفة بينها.

واعلم يا أخي أن نفسك ملك بالقوة، ويمكن أن تصير ملكاً بالفعل إن أنت سلكت مسلك الأنبياء وأصحاب النواميس الإلهية، وعملت بوصاياهم المذكورة في كتبهم، المفروضة في سنن شرائعهم. وإن نفسك أيضاً شيطان

بالقوة يمكن أن تصير يوماً شيطاناً بالفعل إن أنت سلكت مسلك الأشرار والكفار (١٣٦٠).

وأيضاً: «إن كل إنسان تكون نفسه أصفى جوهراً، وأذكى فهماً كما بينًا في رسالة كيفية الطريق إلى الله تعالى، فكانت أحلاقه وسجاياه لأخلاق الكرام أقربَ وأشبة، كما بينًا في رسالة الأخلاق، وكان مذهبه واعتقاده باعتقاد الأنبياء ومذهب الحكماء أشد تحقيقاً، كما بينًا في رسالة الناموس، وكانت أعماله وسيرته بأفعال الملائكة وسيرتها أشد تشبهاً، كما بينًا في رسائل إخوان الصفاء. فأقول إن قبول نفسه إلهام الملائكة والوحي والأنباء أمكنُ...

والدليل على صحة ما قلنا وصايا الأنبياء والحكماء بهذا الأمر: وذلك أن موسى، (عليه السلام)، أوصى أولاد هارون أن يلزموا، بعد قيامهم بشريعة التوراة، خدمة الهيكل المسمّى الزمان، ويتعبدوا فيها، ويتركوا لذات نعيم الدنيا واتباع شهوات النفوس، ويقتصروا على ما لا بد منه من القوت، وما يستر العورة من اللباس، ويتركوا ما سوى ذلك من الفضول، كل ذلك كيها تصفو نفوسهم، وتتهدب أخلاقهم، وتصير نفوسهم متهيئة لقبول الوحي والإلهام. وقال لهم: من تعبّد منكم على ما رسمت له في هذا الهيكل أربعين سنة تُخلصاً جاءه الوحي من الله، عز وجلّ، ونرلت عليه الملائكة بالروح (١٣٧).

وأما الشريعة فقالوا:

«إن الشريعة الإلهية هي جبِلَّة روحانية تبدو من نفس جزئية في جسد بشري بقوة عقلية تفيض عليها من النفس الكلية بإذن الله تعالى في دروس الأدوار، وقرآن من القرانات، وفي وقت من الأوقات». (١٣٨)

<sup>(</sup>۱۳۲) «رسائل إخوان الصفاء» ج ٤ ص ١٢٠، ١٢١، ١٢٢.

<sup>(</sup>١٣٧) أيضاً الرسالة الخامسة من العلوم الناموسية ـ الرسالة السادسة والأربعـون ص ١١٦،

<sup>.</sup> ۱۱۷

<sup>(</sup>١٣٨) أيضاً ص ١٢٩.

ويوضح السجستاني أبو يعقوب اسحاق الـداعي الاسماعيـلي أيام المعـزّ لدين الله:

«إن النبوة لا تحدث بغتة في قلب النبي، بل جزء، وعمل بعد عمل، وزيادة بعد نقصان، ونقصان بعد زيادة إلى أن يكمل كونها فتظهر مصورة مجلاة فلا تزال في ارتفاع إلى أن تبلغ منتهاه في الرفعة»(١٣٩).

وأخطر من ذلك ما صرح به السجستاني أيضاً تحت عنوان (كيفية قبـول الرسالة من المرسل). فيقول:

«إن القبول قبولان: قبول سمع، وقبول وَهْم، فالقبول السمعي يكون بالكلام، والقبول الوَهْمي يكون بالخطرات، والكلام يكون من المتكلم فيه آلات الكلام. والخطرات من متفكر فيه خزائن العقل... فصح من هذه الجهة أن قبول الرسل قبول وهمي يخطر في أفئدتهم ما أرسلوا به، ثم يؤدون إلى الأمم بلسانهم ولغتهم «١٤٠٠).

ثم أجاب عن قول الله تعالى: (وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء إنه على حكيم):

«يعني ما كان للناطق أن يصل إليه خطر من كلمة الله تعالى إلا وحياً، يعني الا ما يؤيده من جهة السابق أو من وراء حجاب يعني أو ما يؤيده به من جهة السابق من وراء التالي، فالتالي حجاب بين الطبيعة والعقل إذ هو المتوسط بينها أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما شاء يعني أن الناطق إذ رقى إلى حد الناطقية فقد فرض عليه أن يغير بلسانه كها قَذَفَ في قلبه الروح الأمين من صناعة الأشياء ليبلغ بذلك إلى الأمة، فنظرنا في الكلام فوجدنا صوت الموضوع بالاتفاق والاصطلاح دالاً على الزمان، وإذا فرقت أجزاؤه لم تدل على شيء من الكلام» (١٤١).

<sup>(</sup>١٣٩) «كتاب اثبات النبوءات» للسجستاني، الفصل التاسع من المقالة السادسة ص ١١١ ط بيروت ـ لبنان.

<sup>(</sup>١٤٠) «اثبات النبوءات» للسجستاني الفصل الثاني من المقالة الخامسة ص ١٤٨، ١٤٨.

<sup>(</sup>١٤١) أيضاً الفصل الثالث من المقالة الخامسة في كيفية كلام الله ص ١٤٩.

وقال أيضاً في كتابه الآخر:

«هذا وَهُم من العوام أن الرسالة إنما هي إرادة الله تعالى أن يرسل رسولًا إلى خلقه فيرسل إليه ملكاً من الملائكة»(١٤٢).

وأما ما يقال بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يُوحى إليه بواسطة جبرائيل، وجبرائيل هو من الملائكة فليس الأمر كذلك، لأن جبرائيل عند الاسماعيلية ليس بملك من ملائكة الرحن، الذي خصص بسفارة الرب إلى أنبيائه، ونزول كلامه إلى رسله، بل هو إما عبارة عن أحد العقول العشرة أو عن الخيال، أو البشر الذي يزعم الاسماعيلية أنه كان يعلم الرسول عليه الصلاة والسلام عياداً بالله من اتهام الكفرة المخالفين لرسول الله صلى الله عليه وسلم، المعادين له ولدعوته التي كان يدعو بها بأمر من الله ووحيه، الذين أخبر عنهم الرب تبارك وتعالى بقوله:

(ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلّمه بشر)(١٤٣)، وإنهم: (يضاهئون قول الذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنّى يؤفكون)(١٤٤).

فيقولون:

«إن الإمام نفس، وجبرائيل عقل المكنى عنه بالخيال»(ه١٤٥).

وأما السجستاني فيقول:

«إن جبرائيل كناية عن ثقة الله الذي لا يجاوزه ولا يعدوه»(١٤٦).

وأما كون جبرائيل بشراً فصرح به الداعي الاسماعيلي طاهر بن ابراهيم الحارثي اليماني:

<sup>(</sup>١٤٢) «كتاب الافتخار» للسجستاني ص ٦١ ط بيروت لبنان.

<sup>(</sup>١٤٣) سورة النحل الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>١٤٤) سورة التوبة الآية ٣٠.

<sup>(</sup>١٤٥) «كنز الولد» للحامدي ص ١٦٥.

<sup>(</sup>١٤٦) «كتاب الافتخار» للسجستاني ص ٤٤.

«وكان العقل العاشر هو المحتجب لمحمد على المؤيد له الناظر إليه الممدّد له بوساطة الجدّ والفتح والحيال عند كهاله وبلوغه رتبة الحجابية، لأن كل ناطق ووصي وإمام لا بد له من التعليم والترقي رتبة رتبة كما قال الله تعالى: (والله أحرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئا)، فكان عمد على آخذاً من أبي بن كعب في حال تعليمه ابتداء، وهو المكنى عنه بجرائيل» (١٤٧٠).

ومعناه أن أبي بن كعب هو الـذي كان يعلّم رسـول الله صلى الله عليـه وسلّم ـ عياداً بالله ـ وليس هو فحسب.

بل يقولون بكلمة الكفر أكبر من ذلك وأعظم حيث يصرحون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعلّمه ويربّيه وجوحي إليه خمسة، لا أبنّ بن كعب وحده كما صرح بذلك الحامدي وغيره من الدعاة الاسماعيلية الكبار حيث كَذَبوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

تسلّمت من خسة، وهو علم ما تسلّمه من مراتب النطقاء الخمسة من قبله، فأول من وقع في يده أبى بن كعب، وربّاه بحقيقة الوصاية التي هي حظ آدم فَعَلِمَها وقام بها، ثم رفعه إلى زيد بن عمرو فربّاه بمعاني الطهارة التي هي حظ نوح فَعَلِمها وقام بها، ثم رفعه إلى عمرو بن نفيل فربّاه بمعاني الصلوات التي هي حظ ابراهيم فعَلِمَها وقام بها، ثم رفعه عمرو بن نفيل إلى زيد بن أسامة فرباه بمعاني الزكاة التي هي حظ موسى فَعَلِمها وقام بها، ثم رفعه إلى بحيرا الراهب فرباه بمعاني الصيام الذي هو حظ عيسى فعَلِمها وقام بها، ثم رفعه إلى حجة صاحب الوقت التي هي خديجة بنت خويلد، وذلك بعد مزاوجته لها، وقد صار ماهراً في الشرائع ورموزها المراد بها، فرفعت خديجة منزلته، وعلت رتبته في معاني الحج وفرائضه وسننه الذي هو حظه وقيسمه من دعائم الدين.

ثم أمرها أمام الوقت بتسليم وديعته إليه، من الـرسالـة والنبوة، فهؤلاء

<sup>(</sup>١٤٧) «الأنوار اللطيفة» الفصل الثاني من السرادبي الثالث ص ١٢٦، ١٢٧.

النطقاء الخمسة الذين تسلّم منهم، والخمسة التي هي بينه وبين ربّه الي المين وبين ربّه اي بينه وبين ربّه اي بينه وبين إمام زمانه مربيه وكفيله فهم: أبي بن كعب، وزيد بن عمرو، وعمر وبن نفيل، وزيد بن أسامة، وبحراً الراهب(١٤٨).

ونظم هذا الداعي الاسهاعيلي محمد بن علي الصوري في قصيدته تحت عنوان (القول في محمد):

« ومات للحين أبوه وأمه وكان ذو الكفل الكريم\* عمه حتى إذا توج بالجلال وصار في مرتبة الكهال زوّجه حديجة المسجلة لأن منها فاطمة المفضلة من بعد ما صاحب حينا ميسرة وهو الذي أفاده وأبصره ثم أتى زيد وعمرو بعده فاض عليه الفنح والجد .... »(١٤٩).

وأما الربّ وإمام الزمان، الذي يقول الاسهاعيلية: إن الرسول صرح به في قوله: (أخذت من خمسة، وسلمت إلى خمسة، وبيني وبسين ربى خمسة) كها روى ذلك الحارثي اليهاني الداعي الاسهاعيلي ابراهيم، وأشار إليه الحامدي أيضاً.

فالربّ في قوله عليه الصلاة والسلام أبو طالب لأنه هو الذي أرسله وأقامه، وهو كان امام الوقت الذي كانت خديجة حجته أيضاً كما ذكر ذلك الحارثي واضحاً وجليّا.

#### فقال:

« قـول ناطق دورنـا ( ﷺ ) : أخذت من خمسـة، وسلّمت إلى خمسة،

<sup>(</sup>١٤٨) «كنز الولد» للحامدي الباب الحادي عشر بعنوان (القول على الحدود العلوية والسفلية ومعرفتهم الذين هم أسهاء الله الحسني الذين إذا دعى بهم أجباب خيرته من خلقه) ص ٢١٠، أيضاً (المجالس المستنصرية) ص ٢٥ بتحقيق دكتور محمد كامل حسين ط دار الفكر العربي، أيضاً «كتاب أجزاء عن العقائد الاسهاعيلية» للداعي ابراهيم ص ٧٧ ط باريس بتحقيق كويارد.

<sup>(</sup>١٤٩) رسالة اسماعيلية واحدة « القصيدة الصورية » ص ٥٧.

وبينى وبين ربى خمسة فالخمسة الذين أخذ منهم هم الخمسة المتقدمون عليه الذين تعلّم كتبهم المنزلة عليهم، وشرائعهم التي شرعوها، وأوضاعهم التي وضعوها، وتحقق تأويلاتها ومعانيها وحقائقها، فالخمسة الذين بينه وبين ربه هم الحدود الدينية الذين أخذ منهم، وتعلّم في بدء أمره منهم، ورقوه في مراتب الدين شيئاً بعد شيء إلى أن بلغ ذروتها، وهم : أبّ، وزيد بن عمرو، وعمرو بن نفيل، وميسرة، وحديجة بنت خويلد، وهم حدود صاحب الوقت المقيم له المعلى رتبته، المسلم له وهو عمه أبو طالب(١٥٠).

وخلاصة ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يقمه على منصب النبوة، ولم يبعثه رسولا إلا أبو طالب، كما أنه لم يوح إليه، ولم يعلّمه ولم يفده ويبصره إلا أبى، وميسرة وزيد بن حارثة، وعمرو بن نفيل، وبحيرة الراهب، مع حجة أبى طالب خديجة رضى الله عنها، فمحمد صلوات الله وسلامه عليه هو رسول الرب أي أبى طالب، وموحى إليه من قبل أبى وغيره، ومُعَلّم من قبل خديجة \_عياذا بالله \_.

وهذه نصوص زيادة على ما ذكرناه آنفا، فيقول الحامدي مفسرا وشارحاً كلام المؤيد الذي نقله في كتابه :

« وقوله (أي المؤيد الشيرازى) بأرباب أدوار تقدمت فيها الأنبياء، والأسباب يدل على أن هذه الأرباب المتقدمة على الأنبياء هم الذين أقاموهم مثل هنيد مقيم آدم. وهود مقيم لنوح، ومشل صالح لابراهيم، وآد لسوسى، وخزيعة لعيسى، ومثل أبى طالب لمحمد صلى الله عليه وآله وسلم. فهذا معناه في أرباب النطقاء، والأسباب هم الأوصياء والأئمة القائمون مقامهم من بعدهم، وحدودهم بيان ذلك قوله: أرباب أدوارٍ فيها تقدمت الأنبياء والأسباب »(١٥١).

<sup>(</sup>١٥٠) « الأنوار اللطيفة » الفصل الثاني من السرادق الثالث ص ١٦٠، ١٦١،.

<sup>(</sup>١٥١) «كنز الولد» للحامدي ص ٢٠٦، ٢٠٧.

وقال الحارثي اليهاني ببيان أوضح من ذلك وأظهر :

« فقام أول نطقاء دور السُّتر وهو آدم (عليه السلام) بأمر ذلك الامام الذي هو صاحب الزمان . . . . ولا يزال ذلـك كذلـك إلى أن يقيم أساسـاً يخلفه في أمته، وانتقل إلى دار كرامة الله تعالى، وجرت الامامـة متسلسلة من امام إلى امام إلى وفاء دوره، وقام بعده الناطق الثاني، وهو نوح (عليه السلام) وقيامه عن أمر إمام زمانه، وهو هود (عليه السلام) وضده عـوج بن عنق، فقنن قوانين، وشرع شرعاً غير ذلك الأول، ودعا إلى عبـادة ظاهـرة، هي رموز واشارات إلى حدود الله، الروحانية والجسمانية، الدالة على توحيده وتنزيه، إلى وفاء ما عليه من الخدمة، ثم أقام وصية « ساما » (عليه السلام) خلفاً في أمته، ومؤولاً لباطن شريعته، ثم نص عليه، وانتقل إلى دار كـرامة الله تعالى وجبرت الامامة متسلسلة إلى تمام دوره، وقيام ابراهيم (عليه السلام) عن أمر امام زمانه، الذي هو صالح (عليه السلام)، فكان ضده النمروذ بن كنعان، فقنن قوانين، وشرع شرعاً جعل فيـه رموزاً واشــارات، إلى معرفة حدود الله الروحانية والجسمانية المدالة على معرفة توحيد الله وتنزيه، إلى وفاء ما عليه من الخدمة، وأقام وصيه اسهاعيل (عليه السلام) وانتقل إلى دار كرامة الله، وجرت الامامة متسلسلة في عقب إلى وفاء دوره، وقام موسى (عليه السلام) عن أمر امام زمانه الندي هو «أد» عليه السلام، وكان ابليسة فرعون، قائمًا بازائه، ففعل كما فعل من كان قبله إلى وفاء دوره. وقام عيسى (عليه السلام) عن أمر إمام زمانـه الذي هـو حريمـة (عليه السلام). ففعل كفعل من كنان قبله إلى وفاء دوره، وقيام محمد (عليه السلام) عن أمر امام زمانه الذي هو أبو طالب وكان له صدان أبـو لهب وأبو جهل، إلى أن أو في ما عليه من الخدمة، وأكمل قوانين شريعته التي هي رموز واشارات إلى حدود الله تعالى الروحانية والجسمانية الدالة على تـوحيد الله تعالى وتنزيهه، ثم أقام وصيه على بن أبي طالب (عليه السلام)، وانتقل إلى دار كرامة الله تعالى »(١٥٢).

<sup>(</sup>١٥٢) « الأنوار اللطيفه » ص ١٠٨، ١٠٩.

وذكر الحامدي أيضاً في كتابه مفصلاً ما أجمله في شرح وتفسير كلام المؤيد :

« وذلك أنّه لما أن قيام الناطق السادس الذي هو ممثول اللحم في الشرائع، وزوَّجه صاحب الوقت بحديجة بنت حويلد ( عليها السلام ) وهي حجته فزاوجها على الظاهر والباطن كما زاوج إبراهيم سارة فرفعت ( حديجة منزلته )، كما ذكرنا بأمر ولي الأمر، وسلمت إليه رتبة النبوة والرسالة، وهـو ما روي أن خديجة أسلمت يوم الاثنين وقت الظهـر، وهو اليـوم الذي بُعث فيه، والوقت الذي قام به مرسلاً. وقولهم إن علياً أسلم يوم الثلاثاء وقت الظهر بعد مبعثه بيوم، فكان بين إسلام خديجة وإسلام على خمس صلوات، في خمسة أوقات، والمعني في ذلك أنَّه لمَّا تسلم من خديجة رتبة النبوَّة والرسالة في الظاهر المحض، الذي هو حظ النطقاء قبل إسلام علي، ومعنى إسلام على يعني أن المقام الذي هو صاحب الوقت، لمّا كان في كهف التقية وحُجُب الاستتار من قريش وغيرهم، لحسدهم وتكبرهم، وانكتام الأمر من إسهاعيل ابن ابراهيم (عليه السلام) تنبه فأمر حجته (بنت خويلد خديجة) بإحضارهما، والخمسة حدود الذين هم بينه وبين ربه \_ الذين تقدم ذكرهم \_ بأمر الله لنه ووحيه إلينه، أن يستكفل محمداً لعلى رتبة الوصاية والإمامة ويستودعها فيهم له فشرحت خديجة عليه ما أمرت، وبيّنت لـه أنّه وصيـه ووارث علمه، والذي تجتمع إليه المراتب، وهو مستقر الباطن ومركزه، وأساس الدين، وأخذت عليه عهد الكفالة والوفاء بالوديعة لوصيه من بعده لأنَّه مقام النور والحجاب المشهور، والباب المستور، الذي اسمـه في العصور والدهور، نهاية النهايات وغاية الغايات، صاحب الظهور اللطيف المتسلسل معناه من أول السلالة الشرعية إلى ظهوره مع الرتبة اللحمية، فبسط يده للعهد على ذلك، وأقر بما هنالك، فرضي على بكفالته ووديعته، وسلَّم الأمـر لصاحب الأمر، واستسلم بالدخول تحت طاعته وحدمته، إلى وفاء مدته، فذلك معنى إسلام علي : وهو الرضاء والتسليم بالحقيقة »(١٥٣).

<sup>(</sup>۱۵۳) « كنز الولد » ص ۲۱۲، ۲۱۷.

وأما الداعي الاسماعيلي على بن الوليد فقد ذكر في هذا المعنى :

« كان رسول الله صلوات الله عليه مجمعاً لعلومه تلك الظاهرة، ونفخ فيه مقيمه ومؤيده الذي هو عمه الروح الحياة التي من نفُخت فيه فقد نال ثواب الدنيا وحسن ثواب الأخرة وأعلى قدره على جميع العالمين، وجعله دون الناس مبلّغا، لما ينزل به الروح الأمين على قلبه، ليكون من المنذرين، بلسان عربي مبين فصار للكل مجمعاً، ولمتفرقات الفضائل محلا وموضعاً، صلى الله عليه وآله وسلّم »(١٥٤).

وبصراحة أكثر ماذكره المفسر الاسهاعيلي ضياء الدين في ســورة القصص تحت آية ( إن الذي فرض عليك القرآن ) ؛

« يعني المولى عِمْران (١٥٥) بدعائك إلى العين (على ) ( لرادك إلى معاد ) يعني لمرقيك بالانضهام إلى العين، وأيضاً أن الحجاب النبوي المقيم لحجابه الوصى راده العين ينضم إلى ذلك الحجاب الذي أقامه، وذلك كائن في كل دور لموجب الأسباب الأصلية (١٥٦).

وأيضاً ما ذكره تحت قول الله عز وجل: (إنما أُمرت أَن أَعبد ربّ هذه البلدة) قال: (انما أمرت) أي من عمران (أن اعبد رب هذه البلدة) يعني أن أتوجه بالدعاء إلى العين (يعني على) والبلدة هي دائرته الذي حرمها يعني دخولها على أهل البغي (وله كل شيء) يعني من التدبير والانشاء والتصوير »(١٥٧).

وعلى ذلك قال شهاب الدين أبو فراس:

« ولما كانت الأعداد مبدأها من الواحد، وعودتها إليه عند انحلالها،

<sup>(</sup>١٥٤) « الـذخـيرة في الحقيقـة » لعـل بن الـوليـد بتحقيق الأعــظمى الفصـل الثــامن عشر ص ١٠٨، ١٠٩ ط دار الثقافة ببروت ١٩٧١ م.

<sup>(</sup>١٥٥) عمران اسم لأبي طالب.

<sup>(</sup>١٥٦) تفسير « مزاج التسنيم » سورة القصص الجزء الثالث من القسم الرابع ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>١٥٧) أيضاً ـ سورة النحل ص ٣٤٦.

كذلك الرسل مبدأهم من الامام القائم بدوره في الابتداء. ومنتهاهم إليه في الانتهاء في دور الكشف، فالامام عِلَّة المخترعات، وبه ترتب الحلق والدين. وعندما تنتهي مدته وتحين فترته، ينتقل الأمر إلى شخص آخر من دعوته وهو الذي ينص عليه ويشير إليه »(١٥٨).

والجدير بالذكر أن أبا طلب هـو الثاني بعـد نبي الله ابراهيم، الـذي اجتمع فيه الرتب الأربع: الوصاية، والامامة، والنبوة، والرسالة: «وقام أبو طالب بالرتب الأربع إلى أن بلغ محمد أشده»(١٥٩).

هذا وان الأنبياء لا تكون دعوتهم الا إلى على، وخاصة نبينا محمد صلوات الله وسلامه عليه لم تكن دعوته حسب زعم الاسهاعيلية الا إليه.

وبذلك صرح جعفر بن منصور اليمن باب الأبواب للامام الاسماعيلي المعز لدين الله، في كتابه الباطني المشهور تحت قوله الله عز وجل: ﴿وَمِنَ أَظُلَمُ مِنَ افْتَرَى عَلَى الله الكذب وهو يدعى إلى الاسلام والله لا يهدى القوم الظالمين ﴾:

«معنى (ومن أظلم ممن افترى على الله الكذب) أي على الله سبحانه يتعبد الخلق بما يختارون لأنفسهم (وهـو يدعى إلى الاسـلام) يعنى رسـول الله ﷺ يدعوه إلى اتباع على، وهو أول من أسلم. فاسمه وطاعته الاسلام»(١٦٠).

وبمثل ذلك قال المفسر الاسماعيلي:

«قال تعالى للميم (لمحمد) فسبح بحمد ربك، يعني ادع إلى المقام العلوي حمد الراب لك وهو المقام العمراني قبل طلوع الشمس يعني قبل اتصال النص عليه من العاشر »(١٦١).

<sup>(</sup>١٥٨) « مطالع الشموس في معرفة النفوس » لشهاب الدين ص ٣٣ من أربع رسائل اساعلية.

<sup>(</sup>١٥٩) «الأنوار اللطيفة» الفصل الخامس من السرادق الثالث من الباب الأول ص ١٢٤.

<sup>(</sup>۱٦٠) «كتاب الكشف» ص ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>١٦١) «مزاج التسنيم» سورة طه ص ٢١٩.

وأيضاً: فانما يسرناه بلسانك يعني ايضاح مقام العين (على) في كـل دور لكونك الداعى إليه(١٦٢).

وأيضاً «وما أرسلناك الارحمة للعالمين، يعني بـايضـاح مقـام العـين، وكذلك الرحمة لمن اعترف بمقامه في القديم فجرى على ذلـك في الحديث. ثم قال تعالى للميم: قل انما يوحى إلى أنما الهكم، يعني العين (اله واحد) يعني متوحد في مقام العظمة»(١٦٢).

ولو أنه قصر في الدعوة إليه لهبطت منزلته، وسلبتُ منه نبوته ورسالته. كما قال الصورى:

أن يظهر النص على وصيه بكيدهم وما نبووا من ظلمه ليخبطن الله ما عملت تنالك اليوم وكن في عصمتي الالمال.

«فأنزل الله على نبيه فخاف من أصحابه لعلمه وقيل: لا تشرك فان أشركت فقم وبلغ لاتحف فرحمتي

وأما أنه إليه الدعوة في كل عصر وزمان فكما قاله صاحب (الكشف): «قال النبي (عليه السلام) : (هذا ذكر من معي وذكر من قبلي) أراد بذلك أن الذكر الذي معي هو الذكر الذي كان يدعو إليه من كان قبلي وهو العلم الذي قام به أمير المؤمنين صلوات الله عليه الـذي إليه الـدعوة في كـل عصر وزمان (بل أكثرهم لايعلمون الحق فهم معرضون) أراد بـذلك أصحاب العقبة لأنهم أعرضوا عن الحق وعن الاقرار به وهو الأمام صلوات الله عليه عنده علم ما يحتاج الناس إليه من جميع البلايا والمنايا والوصايا والأسباب والأقسام والأجال»(١٦٥).

<sup>(</sup>١٦٢) أيضاً تفسير سورة مريم ص ١٩٩.

<sup>(</sup>١٦٣) أيضاً تفسير الأنبياء ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>١٦٤) «القصيدة الصورية» ص ٦٠.

<sup>(</sup>١٦٥) «كتاب الكشف» ص ٨٤.

ونقل ابراهيم الحامدي أيضاً عن جعفر بن منصور اليمن أنه قال:
«ان الله لايقبل توبة نبى، ولا اصطفاء وصى ولا امامة ولي، ولا عمل طاعة
من عامل ولو تقطع في العبادة واجتهد الا بولاية على بن أبي طالب صلوات
الله عليه وآله. فمن أتى بغير ولاية على بن أبي طالب صلوات الله عليه
أسقطت نبوته ووصايته وولايته وصالح عمله، ولم يقبل الله منه، ولا زكى
عمله، وعلى منه السلام من ولد اسماعيل بن ابراهيم، لامن ولد اسحاق
صلى الله عليهم أجمعين، وأي فضل أعظم من هذا الذي ماله شريك فيه،
بل هو مخصوص به وحده.

فكما أن الله واحد أحد فرد صمد، لا شريك معه في ملكه، ولا صاحبة ولا ولد، كذلك مولانا على (عليه السلام) واحبد في فضله، أحد فرد صمد لاشريك له فيه، ليس له كفوا أحد»(١٦٦).

وبمثل ذلك قال الحارثي اليهاني (١٦٧).

ومعنى هذا كله أن الأصل هو علي، لا محمد.

لأن الرتب الأربع لم تجتمع في أحد بعد أبي طالب الآ في علي ابنه: «والـذي تجتمع إليه المراتب الأربع، وهو مستقر الباطن ومركزه وأساس الدين. . . وانه مقام النور والحجاب المشهور، والباب المستور، الذي اسمه في العصور والدهور، نهاية النهايات وغاية الغايات» (١٦٨٠).

وقال الحارثي:

«ولما كان أمير المؤمنين بهذه الحالة التي لم يبلغها أحد غيره، اتصل به العقل العاشر اتصالا كليا، ولحظته القول الابداعية لحظاً سرمديا، ورمته بأشعتها، واتصلت به المواد الالهية فوق ما اتصلت بكل مقام قبله»(١٦٩)

<sup>(</sup>١٦٦) «كنز الولد» للحامدي ص ٢١٨.

<sup>(</sup>١٦٧) والأنوار اللطيفة، الفصل الثاني من السرادق الثالث الباب الثالث ص ١٢٦.

<sup>(</sup>١٦٨) «كنز الولد» ص ٢١٦، أيضاً «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٥٨.

<sup>(</sup>١٦٩) «الأنوار اللطيفة» الفصل الأول من السرادق الثالث من الباب الثاني ص ١٢٥.

«وعلي هو الحائز لرتبة الظاهر والباطن»(١٧٠).

«ومعلوم أن محمدا صلى الله عليه وسلم لم يحز الارتبة الـظاهـر فقط. وأكثر من ذلك أن محمدا كان مؤيداً بعلى (١٧١).

«ومنصوراً به»(۱۷۲).

وبه عظم شأنه كما قال القاضي النعمان:

«وانما عظم فضله، وعلت منزلته بـوصية عـلى امام المتقـين، صاحب التأويل، ومبين الشرائع للمرسلين»(١٧٣).

ولم لا يكون كذلك؟

لأنه هو الذي أنبأ النبيين، وأرسل المرسلين، وهو بكل شيء عليم عياذا بالله \_ فها قالوا:

«وانه هـو مجمع الأنبياء والأولياء والأئـمـة من أول الأدوار إلى قيامه»(١٧٤).

و «هو الأول والآخر والنظاهر والساطن، وهو الذي سمك السماء، وسطح الأرض، وأجسرى الأنهار، وأنبت الأشجسار، وبسببسه دارت الأفسلاك، وتناظرت الأملاك، وتمخدت السطبائع والأمهات، أذن الله السراعية، ويسده المسوطة، المخرج لهم من الظلمائ إلى النور» (١٧٥).

«وهو الذي كان ينزلَ على قلبه»(١٧٦).

<sup>(</sup>١٧٠) انظر (المسائل المجموعة) ص ١٣٠ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

<sup>(</sup>١٧١) «المجالس المؤيدية» للشيرازي ص ١٥٢.

<sup>(</sup>١٧٢) «أساس التأويل للنعمان القاضي ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>١٧٣) «الرسالة المذهبة» للقاضي النعمان ص ٨٦ من (خمس رسائيل اسماعيلية) تحقيق عارف تام

<sup>(</sup>١٧٤) «الأنوار للطيفة» ص ١٢٥، ١٢٦.

<sup>(</sup>۱۷۵) «کنز الولد» ص ۲۱۷ و ۲۱۹.

<sup>(</sup>١٧٦) «تأويل الزكاة» لمنصور اليمن ص ١٦ مخطوط.

وهو الذي قال عنه الرسول (عليه السلام) ـ كما يكذبون عليه: «على أبو عترق، وساتر عورتي، ومعرج كربتي، وغافر خطيئتي»(١٧٧).

« وأنه كان مولى رسول الله ، ورسول الله عبده » أهـ ، اللهم اني أعـوذ بك من نقل هذه الكلمات الكفرية . كما ذكر ذلك الحارثي اليماني في كتابه بعد ذكر كلام جعفر بن منصور اليمن الذي ذكرناه سابقاً (أن عليا هو مجمع الأنبياء والأولياء والأئمة من أول الأدوار إلى قيامه) قال :

«ومن هذه الجهة والحالة صح قول الداعي عبدان، أن الجمعة على خدمة المولي لعبده في هذا الدور، لأن أصحاب الدعوة الظاهرة في الأدوار الماصية الذي هم أولاد اسحاق (عليه السلام) كانوا حججا ودعاة وخدما لأرباب الدعوات الباطنية الذين هم أولاد اسماعيل (عليه السلام)، واجتمعت أولاد اسحاق عند ناطق الدور ( عليه ) وجب في مزية عدل الله تعالى خدمة أمير المؤمنين لمحمد ( عليه ) قضاء بما سبق من خدمة أولاد اسحاق، ولأولاد اسماعيل ميزان العدل قائم، وهذا معني خدمة المولى لعبده، وقيامه معه بين يديه، وسعيه معه، ومحاربته لأضداده، وقتله لمن أنكر منزلته، وجانب عن طاعته، وجهاده لأهل الكفر المعاندين له، كما كان خادما له في دور ابراهيم وموسى وعيسى، حذوا بحذو، لايغادر صغيرة ولا كبيرة الا أحصاها» (۱۷۸).

واليه أشار الصورى في قصيدته عند ذكر النبي ومحاولة الأعداء قتله:

به من الكفار واليهود ولو استطاعوا قتله لفتكوا فقام بالفدية واجتباه (١٧٩). واقترن المسخض سالحسود واجتهدوا في قتله واشتركوا لكسن حماه منهم مولاه

<sup>(</sup>١٧٧) «سرائر النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٢٠٩ مخطوط.

<sup>(</sup>١٧٨) «الأنوار اللطيفة» الفصل الثاني من السرادق الثالث من الباب الثاني ص ١٢٦.

<sup>(</sup>١٧٩) «القصيدة الصورية» ص ٥٧.

فهذه هي حقيقة المعتقدات الاسهاعيلية في النبوة والأنبياء والرسل، وقد يأتي ذكر بعض الأشياء التي لم نذكرها ههنا، المتعلقة بالنبوة والأنبياء في مبحث آخر للاحتياج إليها، وعلاقة الموضوع بها.

ونلخص ما ذكرناه ههنا أنهم يعتقدون بـ:

أولا: ان النبوة مكتسبة، وأن الانسان يستطيع أن يصبح نبيا بعد التحلي بعد الارتياض والمجاهرة.

ثانياً: وهي فيض يفيض من أحد العقول العشرة.

ثالثاً: ان جبرئيل ليس من ملائك الرحمن.

رابعاً: الرسول تعلُّم من بشرَ، وهو المعبر عنه بالوحى.

خامساً: وان القرآن ليس بكلام الرحمن الذي تكلم بـ الـربّ جـل وعلا، بل هو من كلام الرسول المركب من خطرات النفس.

سادساً: ان الرسول أقامه أبو طالب، وهو الذي جعله رسولاً.

سابعاً: وأبو طالب هو إمام الزمان والربّ.

ثامناً: ودعوة الرسول صلى الله عليه وسلم ومن سبق من الأنبياء كانت إلى على.

تاسعاً: وعلى هو مرسل الرسل، باعث الأنبياء.

عاشراً: وكان يفضل محمداً ﷺ، بل كان مولى له، وهو عبده.

فهذه هي العقائد الاسماعيلية في النبوة والأنبياء، وفي رسول الله الصادق الأمين، المخالفة لنصوص القرآن وصريح السنة، والمبنية على الكفر المحض، حيث أن الله يقول:

«الله يصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس»(١٨٠).

<sup>(</sup>١٨٠) سورة الحج الآية ٧٥.

و «الله اعلم حيث يجعل رسالته،(١٨١).

و«هو الذي أرسل رسوله بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيدا»(١٨٢).

و«إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون «١٨٣).

و«ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربّهم»(١٨٤).

و«إني اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي «(١٨٥).

و«ولكن الله يسلط رسله على من يشاء والله على كل شيء قدير»(١٨٦).

و «تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض» (١٨٧).

و «يكون الرسول عليكم شهيدا» (١٨٨).

و«من يطع الله ورسوله فقد فاز فوزا عظيما» (١٨٩).

و هل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعا ١٩٠١).

و «كها أرسلنا فيكم رسولا منكم يتلو عليكم آياتنا» (١٩١).

و «کلّم الله موسی تکلیما» (۱۹۲).

<sup>(</sup>١٨١) سبورة الأنعام الآية ١٢٤.

<sup>(</sup>١٨٢) سورة الفتح الأية ٢٨.

<sup>(</sup>١٨٣) سورة الحجر الآية ٩.

<sup>(</sup>١٨٤) سورة الجن الآية ٢٨.

<sup>(</sup>١٨٥) سُورة الأعراف الآية ١٤٤.

<sup>(</sup>۱۸۲) سورة الحشر الآية ٦.

<sup>(</sup>١٨٧) سورة البقرة الآية ٢٥٣.

<sup>(</sup>۱۸۷) سوره البقره الآیه ۱۵۱

<sup>(</sup>١٨٨) سورة البقرة ١٤٣.

<sup>(</sup>١٨٩) سورة الأجزاب الآية ٧١.

<sup>(</sup>١٩٠) سورة الأعراف الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>١٩١) سورة البقرة الآية ١٥١.

<sup>(</sup>١٩٢) سورة النساء الآية ٦٤.

و«اتبع ما يوحى إليك من ربّك»(١٩٣). و«ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك»(١٩٤).

و«فاستمسك بالذي أوحى إليك إنك على صراط مستقيم»(١٩٥). و«قل إنما يوحي إليّ أنما إلهكم إله واحد فهل أنتم مسلمون»(١٩٠). و«واتبع ما يوحي إليك من ربّك إن الله كان بما تعملون خبيرا»(١٩٧). و«ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه»(١٩٨).

و«وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك فإذا هي تلقف ما يأفكون»(١٩٩٠). و«ومــا أرسـلنا من رسـول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون»(٢٠٠٠). و«وما نرسل المرسـلين إلا مبشرين ومنذرين»(٢٠١).

و«وأرسلناك للناس رسولاً وكفي بالله شهيداً»(٢٠٢).

و«وإذا قيـل لهم تعالـوا إلى مـا أنـزل الله وإلى الـرسول رأيت المنـافقـين يصدون عنك صدوداً»(٢٠٣).

و«ما على الرسول إلا البلاغ والله يعلم ما تبدون وما تكتمون»(٢٠٤).

<sup>(</sup>١٩٣) سورة الأحزاب الآية ٢.

<sup>(</sup>١٩٤) سورة أل عمران الآية ١٤٤.

<sup>(</sup>١٩٥) سورة الزخرف الآية ٤٣.

<sup>(</sup>١٩٦) سورة الأنبياء الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>١٩٧) سورة الأحزاب الآية ٣٣.

<sup>(</sup>١٩٨) سورة طه الآية ١١٤.

<sup>(</sup>١٩٩) سورة الأعراف الآية ١١٧.

<sup>(</sup>٢٠٠) سورة الأنبياء الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٢٠١) سورة الأنعام الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٢٠٢) سورة النساء الآية ٧٩.

<sup>(</sup>٢٠٣) سورة النساء الآية ٦١.

<sup>(</sup>٢٠٤) سورة المائدة الآية ٩٩.

و«وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله»(٢٠٥). و«ولقد أرسلنا رسلا من قبلك وجعلنا لهم أزواجا وذرية»(٢٠٦) و«ولقد أرسلنا من قبلك في شيع الأولين»(٢٠٨).

هذا وكم كان شيخ الاسلام صادقًا حيث قال:

«وكثير من أهل الكلام والتصوف لا يكذب الرسل تكذيبا صريحاً، ولا يؤمن بحقيقة النبوة والرسالة، يقر بفضلهم في الجملة مع كونه يقول: ان غيرهم أعلم منهم: أو أنهم لم يبينوا الحق أو لبسوه: أو أن النبوة هي فيض يفيض على النفوس من العقل الفعال من جنس ما يراه النائم، ولا يقر بغيض على النفوس من العقل الفعال من جنس ما يراه النائم، ولا يقر ون بعض؛ وبما أوتوه دون بعض، ولا يقرون بجميع ما أوتيه الأنبياء دون بعض؛ وبما أوتوه دون بعض، ولا يقرون بجميع ما أوتيه الأنبياء وهؤلاء قد يكون أحدهم شراً من اليهود والنصارى الذين أقروا بجميع صفات النبوة لكن كذبوا ببعض الأنبياء؛ فإن الذي أقربه هؤلاء مما جاءت صفات النبوة لكن كذبوا ببعض الأنبياء؛ فإن الذي أقربه هؤلاء مما جاءت والأرض في ستة أيام، ويقرون بقيام القيامة، ويقرون بأنه تجب عبادته وحده لا شريك له، ويقرون بالشرائع المتفق عليها. وأولئك يكذبون بهذا، وإنما يقرون ببعض شرع محمد صلى الله عليه وسلم.

ولهذا كان اليهود والنصارى أقل كفراً من الملاحدة الماطنية والمتفلسفة ونحوهم، لكن من كان من اليهود والنصارى قد دخل مع هؤلاء فقد جمع نوعي الكفر؛ إذ لم يؤمن بجميع صفاتهم ولا بجميع أعيانهم، وهؤلاء موجودون في دول الكفار كثيراً، كما يوجد أيضاً في المنتسبين إلى الإسلام من هؤلاء وهؤلاء. إذ كانوا في دولة المسلمين» (٢٠٩).

<sup>(</sup>٢٠٥) سورة النساء الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٢٠٦) سورة الرعد الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٢٠٧) سورة المائدة الآية ٧٠.

<sup>(</sup>۲۰۸) سورة الحج الآية ١٠.

<sup>(</sup>۲۰۹) «مجموعة فتاوى شيخ الإسلام» إبن تيمية ج١٩ ص١٨٦، ١٨٧.

#### وقال أيضاً:

«ان متقدميهم لم يذكروا المقدمات المتلقاة من الأنبياء، ولكن المتأخرون رتبوه على ذلك: إما بطريق الصابئة الذين لبسوا الحنيفية بالصائبة: كابن سينا ونحوه، وإما بطريق المتكلمين الذين احسنوا الظن بما ذكره المنطقيون وقرروا إثبات العلم بموجب النبوات به.

أما الأول: فإنه جعل علوم الأنبياء من العلوم الحدسية لقوة صفاء تلك النفوس القدسية وطهارتها، وان قوى النفوس في الحدس لا تقف عند حد. ولابد للعالم من نظام ينصبه حكيم، فيعطى النفوس المؤيدة من القوة ما تعلم به ما لا يعلمه غيرها بطريق الحدس، ويتمثل لها ما تسمعه وتراه في نفسها من الكلام ومن الملائكة ما لا يسمعه غيرها، ويكون لها من القوة العملية التي تطيعها بها هيولي العالم ما ليس لغيرها، فهذه الخوارق في قوى العلم مع السمع والبصر، وقوة العمل والقدرة: هي النبوة عندهم.

ومعلوم أن الحدس راجع إلى قياس التمثيل، كها تقدم. وأما ما يسمع ويرى في نفسه فهو من جنس الرؤيا، وهذا القدر يحصل مثله لكثير من عوام الناس، وكفارهم، فضلاً عن أولياء الله وأنبيائه. فكيف يجعل ذلك هو غاية النبوة؟ وان كان الذي يثبتونه للأنبياء أكمل وأشرف، فهو كملك أقوى من ملك. ولهذا صاروا يقولون: النبوة مكتسبة، ولم يثبتوا نزول ملائكة من عند الله إلى من يختاره ويصطفيه من عباده. ولا قصد إلى تكليم شخص معين من رسله؛ كها يذكر عن بعض قدمائهم أنه قال لموسى بن عمران: أنا أصدقك في كل شيء إلا في أن علة العلل كلمك، ما أقدر ان اصدقك في هذا!. ولهذا صار من ضل بمثل هذا الكلام يدعي مساواة الأنبياء والمرسلين أو النقدم عليهم؛ وهذا كثير في كثير من الناس الذين يعتقدون في أنفسهم أنهم أكمل النوع، وهم من أجهل الناس واظلمهم واكفرهم واعظمهم أنها

<sup>(</sup>٢١٠) عفتاوي شيخ الإسلام، ج٩ ص١٤، ١٥.

#### وأخيراً:

فإن قول هؤلاء الزنادقة ـ وان كان فيه إيمان من وجه آخر ـ فهؤلاء موافقون في الحقيقة لمقدمهم الوحيد الذي قال: (ان هذا الا قول البشر) لكن ذاك كفر به كله ظاهر أو باطنا، وهؤلاء قد يؤمنون به ظاهرا، وقد يؤمنون باطنا ببعض صفاته: من أنه مطاع عظيم، وأنه رئيس النوع الإنساني، وأن هذا الكلام الذي جاء به كلام عظيم القدر، صادر عن نفس صافية كاملة العلم والعمل، لها ثلاث خصائص تنفرد بها عن غيرها.

خصيصة قوة الحدس والعلم، وخصيصة قوة التأثير في العالم السفلي بنفسه. وخصيصة قوة التخيل المطابق للحقائق بحيث يسمع في نفسه الأصوات، ويرى من الصور ما يكون خيالاً للحقائق، وانه يجوز إضافة كلامه إلى الله، وتسميته كلام الله حيث هو أمر به أمراً خيالياً. وفي الحقيقة عندهم ما يفيض على سائر النفوس الصافية من العلوم والتكلمات هي أيضاً كلام الله مثل ما أنه كلام الله؛ لكن هو أشرف وخطابه دل على أنه رسول الخلق تجب عليهم طاعته، التي أحبرت بها الرسل لكن يطلقون عليه أنه متكلم؛ ولهذا يقولون: إن «النبوة» مكتسبة فطمع غير واحد منهم أن يصير نبياً كما طمع السهروردي وابن سبعين وغيرهما من الملحدين.

وقد بينا أصول أقوالهم وفسادها في غير هذا الموضع مثل كلامنا على إبطال قولهم: ان معجزات الأنبياء قوى نفسانية.

وأما «المعتزلة» ونحوهم فيوافقونهم في أن الله لا يتكلم في الحقيقة التي يعلم الناس أن صاحبها يتكلم [بل كلامه] منفصل عنه، ويزعمون ان ذلك حقيقة، وليس كلامه عندهم إلا أنه خلق في الهواء أو غيره أصواتاً يسمعها من يشاء من ملائكته وأنبيائه من غير أن يقوم بنفسه كلام لا معنى ولا حروف، وهم يتنازعون في ذلك المخلوق هل هو جسم أو عرض أو لا يوصف بواحد منها.

ولما ظهر هؤلاء تكلم السلف من التابعين وتابعيهم في تكفيرهم والرد عليهم بما هو مشهور عند السلف، واطلع الأئمة الحذاق من العلماء على أن حقيقة قول هؤلاء هو التعطيل والزندقة، وان كان عوامهم لا يفهمون ذلك، كما اطلعوا على أن حقيقة قول القرامطة والاسماعيلية هو التعطيل والزندقة، وإن كان عوامهم إنما يدينون بالرفض، وجرت فتنة الجهمية، كما امتحنت الأئمة، وأقام «الامام أحمد» إمام السنة، وصديق الأمة في وقته، وخليفة المرسلين، ووارث النبيين. فثبت الله به الاسلام والقرآن، وحفظ به على الأمة العلم والايمان، ودفع به أهل الكفر والنفاق والطغيان الذين آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض» (٢١١).

ولا بأس بذكر ما أورده يحيى بن حمزة العلوي من مذاهبهم، والسردّ على أقوالهم في هذا الموضوع، فيقول:

«وقولهم في النبوة قريب من مذهب الفلاسفة ولكنهم ضعفوا عن معقول كلام الفلاسفة، فخبطوا فيه، وقالوا: إن النبي عبارة عن شخص فاض عليه من السابق بواسطة التالي قوة قدسية صافية مهيأة لأن تنقش عند الإتصال بالنفس الكلية بما فيها من الجريان، كما يتفق ذلك لبعض النفوس الزكية في المنام، حتى تشاهد (في) مجارى الأحوال في المستقبل. إما صريحاً بعينه، وإما مدرجاً تحت مثال يناسبه مناسبة ما، فيفتقر إلى التعبير والتفسير إلا أن هذا النبي هو المستقبل لذلك في اليقظة. فلذلك يدرك النبي الكليات عند صفاء القوة النبوية، كما سطع مثال المحسوسات في القوة الباصرة من العين عند شروق الشمس على سطوح الأجسام الصقيلة.

وهذا الكلام كله مسترق من كلام الفلاسفة، ولم ينقلوه على وجهه، وأعلم أن كلامهم في النبوة ربما يمكن تنزيل لفظه على وجه مقبول، وبعضه لا وجه له، ولا يعقل، بل يجب أن يكون مردوداً عليهم.

فإذا عرفت ذلك، فلنا: [لنا] معهم في الإفحام مقامات:

<sup>· (</sup>٢١١) وفتاوي شيخ الإسلام، ابن تيمية ج١٢ ص٥٥٣، ٣٥٤، ٣٥٥.

### المقام الأول:

أنا نطالبهم بمعقول حقيقة النبوة وتفسيرها وهم قد زعموا أنها قوة قدسية.

فيقال لهم: ما برهانكم على أن معنى النبوة ما ذكرتم؟ هل عرفتموه بالضرورة، أو بالنظر، أو بالتعليم؟ ولا سبيل [لكم] إلى شيء مما ذكرتموه من هذه الأمور الثلاثة، كما قررناه عليهم فيها سبق، فلا معنى لإعادته.

ثم يقال لهم: ما [ذا] تعنون بهذه القوة القدسية. أتريدون بها أن الله تعالى أظهر عليه المعجزة وخصه بما علمه، واصطفاه على كل الخليقة، وتسمون هذا الاختصاص والاصطفاء قوة قدسية، فهذا مسلم لا ننكره. لكن أخطأتم في تسمية هذا قوة قدسية. فإن هذا يوهم أنه لم يظهر عليه المعجز.

وإن أردتم: أنه لا معنى لنبوته إلا فيضان هذه القوة عليه من جهة السابق بواسطة التالي، من غير حاجة إلى ظهور المعجز، فهذا من خيال العقل وتيه الجهل، فنعوذ بالله من خبط العقل وفساده.

تم يقال لهم: ولم زعمتم أن فيضان هذه القوة القدسية من جهة السابق بواسطة التالي، أو من النفس الكلية بغير واسطة؟ فإذا كان هذا محتملًا، لم يمكنكم القطع بإضافتها إلى السابق إلا بعد بطلان هذا الاحتمال بدليل. ولا سبيل إليه. وإن قالوا: وهذا لازم لكم، فمع ظهور المعجز عليه، ما يمنعه عن الكذب عندكم؟

قلنا: إن ظهور المعجز عليه قد دلنا على أنه لابد من تميزه بأمر المكانة لنقطع بصدقه، وهي العصمة. وأنتم لا تعتبرون ظهور المعجز في معنى النبوة. فلهذا كان الالزام متوجها عليكم.

ثم نقول: إذا زعمتم أن حقيقة النبوة: قوة قدسية حاصلة من جهة السابق بواسطة التالي. فبم تنفصلون عمن يقول من إخوانكم الفلاسفة: إنها هيئة راسخة نفسية مستمدة لإفاضة العلم من جهة العقل الفعال.

فإن قالوا: إن هذا الكلام وكلامنا الأول في ميزان واحد، لكن خولف في عبارته.

قلنا: فالآن برح الخفاء، وانكشف الغطاء، وظهر أنكم قد كرعتم في بحر ضلالهم، وارتويتم من أجن خبالهم، وحقيق على من أفضت به آراء الفلاسفة إلى الحيرة. وأورده إتباعهم موارد الهلكة، أن يقف مواقف العيّ، ويبوء بخسران الصفقة. زعموا أن الحق ما زينته كواذب الوهم والتخمين. وأن الباطل ما قامت عليه أدلة الحق والبراهين، استحسانا لمواقع أنظارهم الردية، وإعجابا بجسر بصائرهم العمية.

تا لله: لقد أغرقوا في الجحد والعناد. وتاهوا في مواطن الحيرة والإلحاد «ولو شاء ربك ما فعلوه. فذرهم وما يفترون» فعونك اللهم وتيسيرك، فإنا لم نؤت في تفرقنا إلا من نفوسنا، ولك الحجة البالغة علينا ولو شئت لحملتنا على الهداية جبرا. وصرفتنا عن الانصياع في أودية الضلالة قسرا. لكنك أمرت تخييراً. ونهيت تحذيراً «لتجزي كل نفس بما تسعى» لتميز بين من أطاع وعصى «ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حى عن بينة وإن الله لسميع عليم».

### المقام الثاني:

سلمنا لكم أن حقيقة النبوة ما ذكرتم من تهويسكم. فمن حقكم أن تقيموا الدلالة على حكمة الله تعالى. التي هي الأصل في سائر الأفعال الحكمية والاصطلاحات في التكاليف الشرعية والعقلية من الأفعال والتروك.

والعجب منكم، معاشر الجهال من التعليمية وطبقة أهل الضلال من الإسماعيلية. كيف تشرعون في الكلام في النبوة وأحكامها وتفسيرها، ووجوب الإمامة وغيرها من أنواع الحكم. وتغفلون عن تقرير هذا الأصل العظيم، وهو الحكمة، وتقريرها بأدلتها؟ وما نراكم عنه إلا في غطاء، وفي جميع ما تأتونه في زلل وخطأ. ألا ترى أنه لا يحسن إرسال الأنبياء إلا إذا علم

أن لنا في ارسالهم مصلحة في تعليم الشريعة، وابلاغ التكليف، والارشاد إلى الدين مما لم يعلم حكمته. فلا معنى لملاحظة المصالح ورعاية أحوال الخلق، والتوخى لمصالحهم في حق من ليس بحكيم. فهذا جهل منكم في الغفلة عن تقرير هذا الأصل في دليلكم عليه؟ هل عرفتموه بالضرورة أو بالنظر أو بالتعليم؟

ولا سبيل إلى معرفته بشيء من هذه الـطرق على مـذهبكم. فوضح أنه لا طريق لكم إلى معرفة الحكمة على أصولكم [لأن فيها] إخلال عظيم وميل عن طريق الحق واضح.

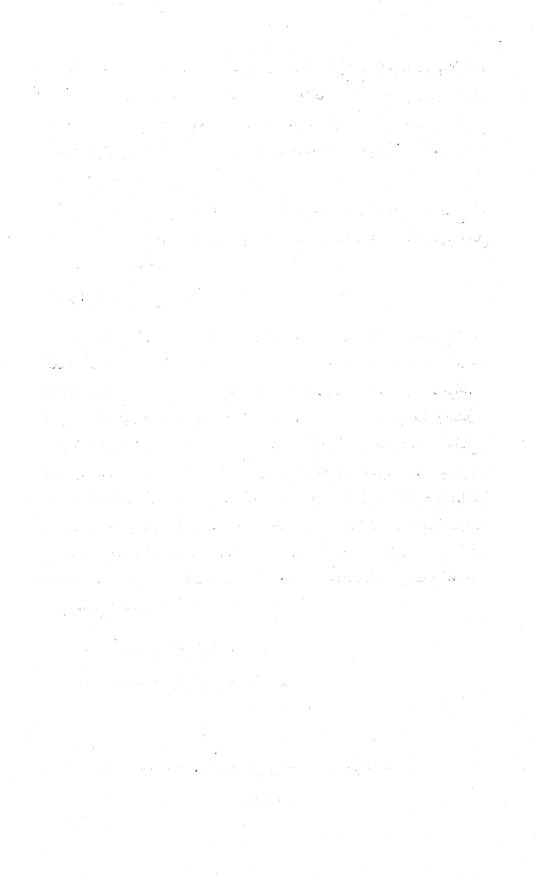
## المقام الثالث:

لوسلمنا لكم الحكمة. فلا يمكنكم معرفة كون النبي صادقاً إلا بعد العلم بصدق الله، لأنكم إذا لم تعلموا صدقه، جاز أن يكون كاذباً في قوله: إن هذا النبي صادق في قوله. وجاز أيضاً أن نصدق الكاذبين في دعواهم. فيا برهانكم على كونه تعالى صادقا، وأن كل ما آتاكم؛ فهو حق وصدق. هل عرفتموه بضر ورة أو نظر أو تعليم؟ ولا سبيل إلى معرفته بالعقل: ضر ورة كان أو نظراً، لأن العقول عندكم لا معتمد عليها. ولا سبيل إلى معرفته بالتعليم، لأن التعليم إنما يكون حجة إذا ثبت كونه تعالى صادقاً فيها يقول، لا يجوز عليه الكذب. رمها جوزنا عليه الكذب، لم نثق بصحة التعليم، وجوزنا أن يكون التعليم خطأ وضلالاً. ونحن الأن ما فرغنا عن هذه القاعدة. فانهضوا الآن [لتقويم] التعليم، وهيهات!! أني يقوم المعوج، ومتى يصح السقيم» (٢١٢).

ومثل ذلك ذكره الغزالي والديلمي .

وهذا آخر ما أردنا ذكره في هذا المبحث.

<sup>(</sup>٢١٢) والافحام لأفئدة الباطنية الطغام، ليحي بن حمزة العلوي ص٥٣ وما بعد.



# الفصل الثالث

## معتقدهم في الوصاية والوصي

يعتقد الاسماعيلية أن مرتبة الوصاية تلي مرتبة النبوة، وليس هناك فرق كبير بين المرتبتين، بل إن واحداً من كبار القوم (٢١٣) الذي كتب كتابين في تاريخ الاسماعيلية بمصر، وفي عقائد الاسماعيلية، أشار إلى أن المتقدمين كانوا يرون أن الوصى أفضل من النبي، والبعض الآخر كانوا يقولون بالمساواة بينهما بدون تفضيل واحد على آخر، ولقد شاهدنا هذا بأنفسنا بعد ما تعمقنا في البحث في أفكارهم ومعتقداتهم. ولقد وجدنا عبارات صريحة في هذا مما لم يداه، أو لم يرد أن يذكرها.

وقبل أن نوردها نريد أن نذكر أن الاسهاعيلية القائلين (بـأن لكل نبي وصيـاً) لا يعدّون الـوصي إمامـاً، بل هـو فـوق الإمـام. فـالإمـامـة شيء، والوصاية شيء آخر.

وعلى ذلك التبس هذا الأمر على كثير من الذين اشتغلوا بالكتابة والبحث عن الاسماعيلية من المسلمين والمستشرقين، وحتى الاسماعيلية أنفسهم حيث أنهم يتحيرون عند ذكر الأئمة الاسماعيلية وعددهم، ويتخبطون.

<sup>(</sup>٢١٣) هو الدكتور زاهد على مؤلف (تبيين المعاني لديوان ابن هاني) باللغة العربية، و(تــاريخ فاطميين مصر) بالأردية. و(هماري اسهاعيلي مذاهب) بالأردية.

فبعضهم يقول: إن الإمامة تبدأ من علي، ولكن الحسن لم يكن إماماً، وأن محمد بن اسماعيل الإمام السابع الذي إليه تنسب هذه الطائفة، ويقال لها السبعية.

وبعضهم يحذفون اسم اسماعيل بن جعفر، ولا يعدّونه إماماً.

والبعض الآخر يجعلون اساعيل بن جعفر الإمام السابع، ومحمد بن اساعيل هو الثامن، مع تصريح الاساعيلية قاطبة أنه هو السابع، وأنهم لا يدرون أن علياً رضي الله تعالى عنه لم يذكر في الكتب الاساعيلية، التاريخية منها والعقائدية إلا وصياً الذي يسمى بالأساس والصامت أيضاً، وهو غير الإمام، لأن مرتبة الإمامة عند الاساعيلية دون مرتبة الوصاية، وليس الإمام كالأساس والصامت.

وهذه إحدى الأغلاط المشهورة التي وقع فيها المعتنون بالبحث والتحقيق عن الاسماعيلية. وسنذكر بعض النصوص في هذا الموضوع في باب مستقل، وهو نظام الدعوة عند الاسماعيلية.

ونرجع الآن إلى موضوعنا، وهو اعتقاد الاسهاعيلية بأن لكل نبي وصياً، ووصي رسول الله عليّ، ولا فرق بينهها، وبين رتبتهها كها يقول الكرماني: «إن الوصي أول منصوص عليه من الحدود في الدورة والدعوة إلى التوحيد، فهو من حيث كونه كاملًا لا فرق بينه وبين الناطق»(٢١٤).

وقال أيضاً: «إن الـوصي الذي أقامه (يعني المبدع الأول) مقامه (أي الناطق) وأخبر الله تعالى بأن نفسه كنفس محمد صلى الله عليه وسلم وآلـه في آية المباهلة، بكونه في الكمال والتمام كهو»(٢١٥).

وعلى ذلك قال علي بن أبي طالب \_ حسب ما يروونه عنه وهم يكذبون عليه :

<sup>(</sup>٢١٤) «راحة العقل» المشرع الثاني من السور الرابع» ص ٢١٦.

<sup>(</sup>۲۱۵) نفس المصدر ص ۲۱۳.

«أنا ومحمد من نبور واحد، من نبور الله تعالى، أمر الله ذلك النبور أن ينشق إلى نصفين، فقال للنصف الأول: كن محمداً، وللنصف الثاني: كن علماً»(٢١٦).

ونسب على بن الوليد هذا القول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالألفاظ المختلفة، وهذا نصه:

«قال النبي لعلي صلوات الله عليها وعلى آلها: لم أزل أنا وأنت يا علي من نور واحد ننتقل من الأصلاب الطاهرة إلى أن اتصلنا بصلب عبد المطلب، وانقسم ذلك النور نصفين في عبد الله وأبي طالب فقال الله تعالى: يا هذا كن محمداً، ويا هذا كن علياً، ثم ظهر محمد صلى الله عليه وعلى آله عن عبد الله كظهور عبد الله عن عبد المطلب، وظهر على صلى الله عليه وعلى آله عن أبي طالب كظهور أبي طالب عن عبد المطلب، وكانا ما فيه قسط من النور الإلهي والسر المعنوي، وما يعقلها إلا العالمون، وجرت الإمامة في ولد على وفاطمة بنت محمد عن أمر محمد وعلى لأمر يقصر عنه الفهم، ولا يعلمه إلا الراسخون في العلم، فظهر من بينها الحسن (عليه السلام) (۱۷۷۷)».

ومثل هذا ذكره الداعي الاسماعيلي حسن بن نوح الهندي في (كتاب الأزهار ومجمع الأنوار)(٢١٨).

وأورد القوم رواية أخرى في ذلك عن رسول الله أيضاً أنه قال:

«إن الله تعالى خلقني وعليَّ نوراً بين يدي العرش، نسبح الله، ونقدسه قبل أن يخلق آدم بألفي عام، فلما خلق آدم أسكننا في صلبه، ثم نقلنا من

<sup>(</sup>٢١٦) «الأنوار اللطيفة» للحارثي الفصل الثالث من السرادق الثالث من الباب الثاني ص ١٢٧

<sup>(</sup>٢١٧) «رسالة تحفية المرتباد وغصة الأضداد» لعلي بن البوليند ص ١٦٨ من (أربعية كتب اسهاعيلية) تصحيح ونشر شتروطهان ط المجمع العلمي غونتينغن.

<sup>(</sup>٢١٨) أنظر صفحة ٢٢٤ من كتاب (منتخبات اسماعيلية).

صلب طيب، إلى بطن طاهر، لا تختك فينا عاهة، حتى أسكننا صلب ابراهيم، ثم نقلنا من الأصلاب الطاهرة إلى الأرحام الزكية، لا يمسنا عار الجاهلية، حتى أسكننا صلب عبد المطلب، ثم افترق النور من عبد المطلب ثلاثاً، ثلثان في عبد الله، وثلث في أبي طالب، فخرجت من ظهر عبد الله، وخرج علي من ظهر أبي طالب، ثم اجتمع النور مني ومن علي في فاطمة (رضي الله عنها)، فخرج منها الحسن، والحسين رضي الله عنها، فهما نوران من نور رب العالمين (٢١٩).

وهناك رواية أخرى في كتاب اسهاعيلي سري لداعي الدعاة ادريس عهاد الدين، لا تقل طرافة عن هذه الروايات، وأنها لتكشف عها يعتقده الاسهاعيلية في علي بن أبي طالب، ومرتبته، وشأنه، مع مقارنته ومكانته وشأنه بمحمد صلوات الله وسلامه عليه، فيقول الداعي ادريس:

"وكان أمير المؤمنين على بن أبي طالب صلى الله عليه وسلم أوّل القائمين في المقام الأعظم في دَوْر محمد صلى الله عليه وسلم، وكان الإمام القائم بأمر الله أول قائم قام بعد المهدي بالله صلوات الله عليه، فكان له الفضل العظيم والمقام الكريم فإنه لا يستكمل عبد حقيقة الإيمان حتى يعرفني بحقيقة معرفتي بالنورانية فإذا عرفني بهذه الصفة فقد امتحن الله قلبه للإيمان وشرح صدره وصار عارفاً مستبشراً، ومن قصر عن ذلك فهو شاك مرتاب، يا سلمان قال لك جُندَب في هذه الساعة قُم بنا نسأله عن معرفته بالنورانية، فقال لبيّك كذا كان، فعرفنا النورانية ومعرفة الله فقال صلى الله عليه وسلم وما أُمِرُوا إلا لِيعبُدُوا الله مخلصين له الدين حُنَفَاءَ ويقيموا الصَّلَوة ويُؤْتُوا الزكوة وذلك دين القيِّمة، يقول وما أُمِرُوا إلا بتوحيد وهو إخلاص العبادة، وقوله حُنفاءَ يعني الاقرار بنبوّة محمد صلى الله عليه وسلم لأنه صاحب الحنيفة، ويقيموا الصلاة، لقوله واستعنوا بالصّر والصّلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشِعين، ولم يَقُل الله تعالى واستعنوا بالصّر والصّلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشِعين، ولم يَقُل الله تعالى

<sup>(</sup>٢١٩) «تاج العقائد ومعدن الفوائد» ص ٤٥ ط مؤسسة عز الدين بيروت.

وإنها الكبيرتان لأن أكثر الناس مقرّون بنبوّة محمد صلى الله عليه وسلم وقليل من الناس من يقرّ بولايتي إلا من كان من الخاشعين، وكذلك قال وَبِسْرٍ مُعطّلةٍ وقصرٍ مُشيدٍ فالقصر هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، والبِسْرانا، عطّلوا والله ولايتي، وقوله ويؤتُونَ الزَّكوةَ، فهي الاقرار بالأئمة من ذرّيتي، وهو الزكاة من استكمل ذلك فهو على دين القيمة وسَابين لكما بعون الله يا سلمان وجُندب.

أنا ومحمد نـورُ واحدُ من نـور الله، أمر الله ذلـك النورِ لينشقُّ نِصفَـين، فقال للنصف الأول كُن محمَّداً، وللنصف الثاني كُن عليًّا، فلهذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عليُّ مِنِّي وأنا مِنْه، ولا يؤدى عنيّ إلّا علي، يـا سلمان ويا جندب فصار محمد نبيّ الله المصطفى وصِرْتُ أنا وصيّ محمد المرتضى، وصار مجمد الناطق وصِرتُ الصامتِ، وصار محمد المنذر وصِرتُ الهادي، وصار محمد صاحب الجنَّة وصرت صاحب النار، أقولَ للنار لـك هذا وهــذا لي، وصار محمد صاحب الرحمة وصِرتُ صاحب الرجفة، وصار محمد صاحب الدلالات وصرت صاحب الأيات، وصار محمد خاتم النبيين وصِرْتُ خاتم الوصيّين، أنا اهلكت القرون الأولى وأنا النبَّأ العظيم الذي هم فيه مختلفون، وصار محمد صاحب الدعوة وصِرْتُ صاحب السيف، وأنا الأمر من الله يلقي الروح من أمره على من يشاء من عباده، فالأمر من روح الله، ولا يعطى ذلك إلا النبيّ والوصيّ، فمن أعطاه الله من روحه أبانــه من الناسُ ورفعه فوق الخلق وفوّض إليه القدرة، فأحيا وأمات وعلم ما كــان وما يكون بذلك الروح وعلم ما في السهاء وعرج إلى السهاء ونزل إلى الأرض، يا سلمان ويا مجندب وصار محمد الذكر وصِرْتُ أنا الكتاب لقول الله عزّ وجل قَد أَنْزَلَ الله إليكُم ذِكراً رَسولًا، وقال لَقد أَنْـزلنَا إِلَيكُم كِتـاباً فيـهِ ذِكْرُكُمْ، ومحمد حجة الله على الخلق وأنا جُجّته رفعني وأعطاني ما لم يعطِ أحداً كما أمر الله بقولِه يا أيُّها الرسُّولُ بَلِّغٌ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن ربِّكَ وإِنْ كُمْ تَفْعَـل فَمَا بلغتَ رسالتهُ والله يعصمك من النَّاس.

فعقد لي وأخذ بيعتي وأنا اللوح المحفوظ وأَلْهَمَني الله ما فيه، ياسلمان ويا

جُنْدَب محمد يس وأنا القرآن الحكيم، ومحمد نون وأنا القلم، ومحمد طه وأنا القرآن، ومحمد الياقوتة الصفراء وأنا الياقوتة الحمراء، وليس بيني وبين محمد فرق، أنا محمد ومحمد أنا، أنا منه وهو مني، بقوله: مَرَجَ البَحْرينِ يَلتَقِيَانِ بَينَهُما بَرْزَخٌ لا يبغِيَان، ومحمد آلاءُ الله الأكبر وأنا آلاءُ الله الأكرم، لقوله: فَبِأَي آلاء رَبِكُمَا تُكَذِبَانِ، ياسلهان ويا جددب إنَّ ميتنا لم يُمت وقتيلنا، لم يقتل، ولا نلد ولا نولد.

قال جابر فقبَّلتُ الأرض بين يديه إعظاماً له لما سمعتُ، وقلتُ يما مولاى قد اشتكل عليُّ مما سمعتك تكلم به قولك أنا أهلكتُ القـرون الأولى وقولك في الباب الثاني أنَّ ميتنا لم يَمُت وتتيلنا لم يقتل، فقال يا جابر أنا الأمـر من الله لأنه عزَّ وجلَّ يقول يُلقى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عِلَى مَن يشاءُ من عبــادِهِ فلما أمرني الله بقوله فإذا جاء أمرنا وفار التنُّور، بنجاة نـوح (عليه السـلام) نجيته وقوله فلما جاءَ أمرنا جَعلنا عَالِيها سافِلَهَا، وأما قولي أنَّ ميتنا لم يمُت، لإنه من روح الله وقتيلنا لم يقتل، وأنا مولى كِل مؤمن ومؤمنة تمن مضى ومن بقي، يــا سلمَّان ويـا جُندَب، فلما أيِّـدتُ بما أيِّـدَت به الأنبيـاء من الروح نـطقتُ على لسان عيسى ابن مريم في المهد، فآدم ويثيث ونوح وسام وإبراهيم واسماعيـل وموسى ويوشع وعيسي وشمعون ومحمد، وإنَّ كلنا واحد وَّمن رآني فقد رأى جميعهم، وأنا عبدُ من عباد الله، فلا تُسمُّونا أرباباً وقـولوا في فضلنـا ما شِئْتُم لأنَّا أبواب الله وحُجَجه وأمناؤه على خلقه وخلفاؤه وأئمة دينه ووجه الله وجنبه وأمر الله وصراطه، بنا يعذب وبنا يثيب، احترنا من بين خلقه، وطهرنا واصطفانا، فلُو قال في ذلك قائل ِلمَ أو بِمَ أو عمَّ أو فيم لكفر لأنــه لا يُسْئَلُ عِمَّا يَفْعَـلُ وَهُمْ يَسْئَلُونَ ، ياسلهان ويا جُنْدَب من أمن بما قلتُ وأوضحت وشرحت وفسرت فهمو مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان وإذا مينز ظاهر قولي وباطنه فهو عارف مستبصر بالنع كامل، ومن شكَّ فيه وارتاب وجحد ووقف فهو ضالً مقصر»(۲۲۰).

<sup>(</sup>٢٢٠) «زهر المعاني» للداعي ادريس ص ٧٣ وما بعد من (المنتخب) لايرانوف.

وكذلك الوصاية مثل النبوة، لا فرق بينها،

وقد أوضح ذلك الداعي الاسماعيلي الحسين بن على بن الوليد في رسالته وصرح به حيث يقول:

« وكانت مرتبة النبي مرتبة العقل السابق في وقته، ومرتبة أمير المؤمنين في الدين معه مرتبة الانبعاث الأول في عالمه. والنبي مثل اللذّكر في الدين، وأمير المؤمنين معه مثل الأنثى القابلة منه، والنبي مثل السهاء، وأمير المؤمنين معه مثل الأرض. فلما انتقل النبي علي صار أمير المؤمنين بعده قائماً في عالم الدين مقام العقل الأول، وحجته مقام المنبعث الأول.

فالذي يجب أن يعتقد أنه قد صار النبي وأمير المؤمنين في منزلة واحدة . « لا فضل لاحد منهما على الآخر ، بل قد تساويا كها قال النبي على الأخر ، بل قد تساويا كها قال النبي واليسرى ، وجمع بين أصبعيه المسبّحتين من يديه اليمنى واليسرى ، وقال : ( لا أقول كهاتين ) وجمع بين المسبّحة والوسطى سبقت احداهما الأخرى ، فمن اعتقد في أحدهما أنه أفضل من الآخر ، فقد غلافيه وقصر في الثاني ، فلا تعتقد الا هذا ، فلعنه الله على من يعتقد خلافه »(٢٢١).

### وبمثل ذلك قال السجستاني أبو يعقوب :

« لما كان الناطق يأتي لينسخ شريعة ما قبله باظهار شريعة جديدة ، كذلك يكون الصامت فيأتي لنسخ التأويل الذي قبله ، وأنه لابد للناطق من صامت يكون قريباً منه وأساساً له . وقد جاء بالقرآن الكريم : ( ولقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيراً ) فدلّت هذه الآية وغيرها من الآيات على أنه لابد لكل ناطق من صامت يحتاج إلى مشورته ) في أمور

<sup>(</sup>۲۲۱) « المبدأ والمعاد » ص ۱۲۵، ۱۲۵ من (رسالة اسماعيلي ) تحقيق المستشرق هنسرى كرين.

الدين والدنيا وما يجب فيه من الحكمة الالهية والعناية الربانية وقد وجب أن يكون الصامت قد اطلع مثل الناطق على جميع الأسرار النبوية ليمكنه مؤازرته ومعاونته ومعاضدته بتنفيذ أحكامها «٢٢٢).

وبمثل ذلك قال الداعى حاتم بن عمران في رسالته مبيناً علاقة الصامت بالناطق ومعناها فيقول :

« أعلم أيها الأخ البار الرحيم أنه جاء بالقرآن الكريم : ( لقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيراً)، فدلَّت هذه الآية وغرها من الآيات على أنه يكون لـك ناطق صامت يحتاج إلى مشورته في أمور الدين والدنيا وما يجب فيه من الحكمة الالهية والعناية الربانية وقد وجب أن يكون الصامت قد اطلع مثل الناطق على جميع الأسرار النبوية ليمكنه مؤازرته ومعاونته ومعاضدته بتنفيذ احكامها وكل العلماء اتفقوا على أن الله سبحان وتعالى أنزل فرائضه في الشرائع مجملة وغير مفسرة ومقسمة ففسرها وقسمها الرسول ظِاهرياً ووضع كل شيء منها في موضعه، ثم أنه عهد بتقسيمها وتفصيلها ـ باطنياً إلى وزير صامت يعرض عليه من التأليف ما يكون له القوة والفاعلية وقد لا يكمل الدور إلا باثنين صامت وناطق، ولقد وجدنا الخلق من الابداع قد استقر على اصلين احدهما ناطق وهو السابق والآخر صامت وهو التالي وكذلك الهيولي والصورة في الاشياء المركبة ناطق وصامت فالهيولي ناطق والصورة صامت وكذلك الافلاك صامت والكواكب ناطق، وكذلك البرد صامت والحر ناطق والليل صامت النهار ناطق وقد لا تخرج الاثمار من برد الرطوبة بل بالحر من اجتماع الاثنين وكذلك الذكر ناطق والانثى صامت وكذلك المركز صامت والخط المحيط ناطق وهذا لمثل النفي والاثبات في الشهادة فالنفي صامت والاثبات ناطق إذ انه ينطق عن اثبات الوحدانية وكذلك في الصلوات خفي وجهر فالخفي صامت والجهر ناطق وكذلك الايميان معرفة بالقلب وعمل بالجوارح فالمعرفة بالقلب صامت والعمل

<sup>(</sup>٢٢٢) « إثبات النبوءات » للداعي الاسهاعيلي أبي يعقوب السجستاني الفصل العاشر.

بالجوارح ناطق لظهورها واعلانها وكذلك الأيات المحكمات في القرآن ناطق والمتشابه صامت ؛ لأنه يحتاج إلى بيان ومرشد وقد قرن الله تعالى وصي الدور الناطق بالصامت فقال في قصة نوح « اصنع الفلك بأعيننا ووحينا » وقال في قصة موسى « فارسله معي اني اخاف أن يكذبون » وقال : ( وأرسلنا موسى واخاه هرون ) وقال : ( وجعلنا ابن مريم وامه آية ) وقال في قصة محمد « أفمن كان على بينة من ربه ) يعني محمد ويتلوه شاهد يعني علياً ومن قبله كتاب موسى اماماً ورحمة يعني دور موسى ومنزلة هرون دليل على دور محمد ووصيه على عليها السلام وقوله : فلا تكن في مرية منه إنه الحق من ربك اي أنه الذي اقامه التالي شريكاً في اقامة الملة ولكن أكثر الناس لا يعلمون » (۲۲۳).

وعلى ذلك روى النعمان القاضي كذباً على رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال :

« مابعث الله نبياً قبلي إلا اخبره الله بي وبعلي وصي، وأمر أن يأخذ البيعة لى وله على أهل ملته والأئمة من ذريته، ويبشرهم بنا »(٢٢٤).

إن الكرماني له مكانته السامية عند الاسهاعيلية، وكتابه (راحة العقل) من أهم الكتب في الحقائق التي لا يسمح لكل واحد أن يطلع عليه إلا بعد إذن خاص من الذي إليه الأمر من الامام أو داعى الدعاة، فننقل منه أيضاً ما قاله في هذا الموضوع فيقول الكرماني:

« ويوجب كون الناطق قائماً بتربية الوصى وتعليمه وتبليغه كما له في عالم الدين بأن العقول المفارقة معنية بالأنفس في دار الطبيعة وخاصة النفس العاقلة، وكون الوصي لولم يكن عاملًا بالشرع وأحكامه ولا تابعاً للأوامر

<sup>(</sup>۲۲۳) « رسالة الأصول والأحكام » ص ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۲۳. من ( خمس رسائل اسماعلية ) تحقيق عارف تامر.

<sup>(</sup>٢٢٤) « تأويل الدعائم » للنعمان القاضي تحقيق الأعظم ج ١ ص ٣٣٦ ط دار المعارف -

الإلهية لما كانت نفسه تنال كهالها، بأن النفس الحسية إن لم تفعل في المحسوسات لا تتصور المعقولات التي فيها كهالها. وكون نفس الوصي أولا لا كنفس النبي صلى الله عليه وعلى آله وبتعليمها وعملها صارت مشابهة له فكانتا شبيهين، ولذلك شبه النبي صلى الله عليه وعلى آله نفسه بنفسه فقال عنه الله لما أمر بالمباهلة: « وأنفسنا وأنفسكم » بأن النفس الحسية لا تشبه المعقولات وعند تصورها بعلمها وعملها تصير مثلها فتكون شبهها. وكون الوصى عند كهاله وقيامه برتبته قائماً بالفعل فلا يشتبه عليه شيء من الأمور الشرعية والسياسية والأحكام ظاهراً وباطناً ولا يحتاج فيها إلى غيره كها كان من قبل محتاجاً إلى النبي، بأن النفس الناطقة في بلوغها كهالها استغناؤها عن غيرها. وكون الوصي قائماً بذاته في مرتبته ثابتاً لا يسلبه أحد ما شرفه الله عرقه » «٢٥٥).

وأخيراً ننقل ما ذكره هبة الله الشيرازي في مجلس خاص عقده لبيان شأن الوصاية ومقام الوصى، فيقول :

«قوله تعالى «وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم البطور» .. إلى قوله تعالى «وموعظة للمتقين» عنى به ميثاق الوصاية للوصى كميثاق يوم الغدير حيث قال النبي ( على الست أولى بكم من أنفسكم » قالوا: اللهم بلى . قال : «فمن كنت مولاه فعلى مولاه » قال : «لهم اللهم اللهم على إقرارهم . ثم قال : «فمن كنت مولاه فعلى مولاه » فهذا هو الميثاق المأخوذ في دور موسى لبوصيه أولا . وفي دور النبي ( على الوصيه آخراً ، وقوله تعالى «ورفعنا فوقكم البطور» والطور جبل ، والجبال أوتاد الأرض وممثولها في الباطن الحجج الذين هم أوتاد الدين . كالجبال للأرض وممثولها في الباطن الحجج الذين هم أوتاد الدين . كالجبال للأرض واشرف الحجج حجة الناطق ( على اللهور بهذه المثابة في الشرف الطور الذي أقسم الله عز وجل به ، ولو لا كان الطور بهذه المثابة في الشرف لامتنع أن يقسم الله تعالى بجبل حماد ، فليس للجهادات هذه القدرة . وسوى ذلك فان الطور هو الجبل الذي كان موضع مناجاة الله تعالى لموسى وحامل

<sup>(</sup>٢٢٥) ﴿ راحة العقل ، للكرماني ص ٤٨٢، ٤٨٦ .

جسمه، وهذا الشرط بـوصي موسى في دوره، ولـوصي محمد ( ﷺ ) في دوره أليق وأشبه منه من الجبل الذي يسمى الطور، فالوصايـة حامـل النبوة ومقـر استقرار قدمها والاستقلال بأعبائها وأثقالها. ولا يصح المناجاة التي هي الاعتلاق بالحدود العلوية والارتباط بالأعيان الروحانية إلا من جهتها، وقوله سبحانه « ورفعنا فوقكم الطور » يعني أقمنا الـوصي ليكون لكم ظـلا ومعقلًا وحرزاً ومثابة لعقولكم وأمنا. وقولـه « خذوا مـا آتينا كم بقـوة » من جملة ما أنعم الله سبحانه على القوم مما يأكلون ويشربون. والشيء المشار إلى أخذه بالقوة ليس يكاد يعرف في متعارف القول وجهه، فاذا رجع به إلى بيان التأويل كانت العلوم الحقيقة الصادرة عن الوصى ( عَلَيْ ) يحتاج حملها إلى نفس قوية مهيأة لقبولها، موطأة لورودها عليها كما قال بعض الأئمة الصادقين « عِلْمُنا صَعب مستصعب، سر مستسر لا يحمله إلا ملك مقرب، أو نبي مرسل أو مؤمن قد امتحن الله قلبه لـ لايمان وشرح بـ ه صدره ». فقـ د بان وجه قوله سبحانه « خـذوا ما آتينا كم بقوة » ولـو لا هذا الحكم لكـان القول لا يأوي إلى علاقة ولا يتمسك من الصحة بـوثاقـة. وقـولـه تعـالي « واذكروا مافيه لعلكم تتقون » المعنى فيه أن الكلام التـأويلي إنمـا هو مـوزانة الدين بالأفاق والأنفس. فمن اطلع عليه بحقيقته كان مطلعاً على الأفاق والأنفس كقول الله سبحانه « وفي الأرض آيات للمـوقنين وفي أنفكسم أفـلا تبصرون » فمن أجل ذلك قال تعالى « واذكروا مافيه لعلكم تتقون » وقوله سبحانه « ثم تـوليتم من بعد ذلـك فلولا فضل الله عليكم ورحمتـه لكنتم من الخاسرين » معناه أنكم بعد أحذ ميشاق الوصاية وعقد البيعة نكصتم على أعقابكم وارتددتم عن دينكم « ولو لا فضل الله عليكم ورحمته » بأن جعـل أسباب الامامة موصولة فيأوى إلى الاعتلاق بها من لاذ بالتوبة وندم على الخطيئة وانتبه من الرقدة « لكنتم من الخاسرين » الـذين خسروا انفسهم وشوهوا صورهم واعتاضوا عن الملكوتية سيطنة »(٢٢٦).

<sup>(</sup>٢٢٦) ( المجلس الحادى والسبعون من الماثة الثانية من ( المجالس المؤيدية )، المندرج في كتاب ( المجالس المستنصرية ) للداعى علم الاسلام ثقة الامام ص ٢٢٢، ٢٢٣ ، تقيق دكتور محمد كامل حسين ط دار الفكر العربي ـ مصر .

وهذا كله لدى من يعتقد أن النبي والوصى مستويان، . لا فـرق بينهما، وأن النبوة والوصاية، لا مفاضلة بينهما.

ولكن هناك من يعتقد من الاسماعيلية، ومن الفرق الشيعية الأحرى عموماً، أن عليا أفضل من النبي لأنه هو مقصود الدعوة ومرادها، ولم تكن دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا إليه، كما لم يؤخذ الميثاق من جميع الأنبياء والمرسلين إلا للاقرار به وبوصايته وولايته. كمامرّ ذلك فيها سبق، وانّ العبادة لا تقبل إلا باتباعه هو، وباقرار ولايته كما قبال جعفر بن منصور اليمن:

« و ( صدّوا عن السبيل ) يعني صدّوا عن على، وهو سبيل الله الذي لا تقبل العبادة إلا باتباعه »(٢٢٧).

وكما ذكر الحسن بن نوح الهندي :

« لـوأن عبـدا أق بـالصـالحـات غـدا بورد کیل نیبی میرسیل وولی وصام ما صام صوام بلا ملل وعاش في الناس آلاف مؤلفة ماكيان ذليك يبوم الحشر منتهفعاً

وقام ماقام قوام بالا كل عيار عن الذنب معصوما عن البزليل الآبحب أمير المؤمنين على»(٢٢٨).

### وبعبارة صريحة أكثر ما قاله صاحب (الكشف):

«قال الله عز وجل: (الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم) قـال: السبيل الـواسع هـو أمـير المؤمنين صلوات الله عليه، وهـو الصراط المستقيم، فمن كفر بولايته ولقى الله بذلك أحبط الله عمله وأضل سعيه، وجعله هباء منثورا، وأكبُّه على وجهه في النار، وانبه ليوافي الـرجل منهم يـوم القيامة ولو أن له أعمالا كالجبال الرواسي ولم يلق الله بولاية أمـير المؤمنين فـلا

<sup>(</sup>٢٧٧) « كتاب الكشف » لجعفر منصور اليمن ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢٢٨) «كتاب الأزهار ومجمع الأنوار» ص ٢٢٣ من (منتخبات اسهاعيلية).

ينفعه عمله، وقال الله عز وجل: وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا»(۲۲۹).

لأنه هو:

«النافخ روح التأويل في جسم الشريعة»(٢٣٠).

وهو: «المفرج كرب الرسول وهمه، سيف الله المسلول، وخيرته المقبول، المعجزة الباهرة، والقدرة القاهرة، لسان صدق جده ابراهيم صلى الله عليه وسلم. نبأ الله العظيم، والسهم الكريم، الذي تحركت المتحركات لظهوره، وسرت العناية الالهية لظهوره، ودارت لسببه الأفلاك، وسبحت الأملاك، صالح المؤمنين، وأمين المتقين، وقائد الغر المحجلين، حوض الكوثر، والقمر الأزهر، فلما ظهر بهر، وقام فقهر، وأعز الاسلام ونصر، وأمده الله بلواء حمده والظفر، فكمل به الدين، وأباد به الملحدين، وأيد به الموحدين، المثل المضروب للأولين والأخرين» (٢٣١).

وهو «كشاف الكرب عن وجه الرسول، وأمواج الردى المتلاطم» (٢٣٢) وكيف لا يكون وهو الذي في السهاء اله وفي الأرض اله» (٢٣٣).

ويقولون فيه أكثر من ذلك أن رسول الله على كان يوماً جالساً بين أصحابه:

<sup>(</sup>۲۲۹) وكتاب الكشف ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢٣٠) رسالة (الايضاح والتبيين في كيفية تسلسل ولادة الجسم والدين) لعلي بن الـوليد من (أربعة كتب اسماعيلية).

<sup>(</sup>٢٣١) «كتر الولد» للحامدي ص ٢.

<sup>(</sup>٢٣٢) «المجالس المؤيدية» للشيرازي ج ١ ص ٢٥٨ المجلس الثباني والخمسون ط دار الأندلس.

<sup>(</sup>٢٣٣) انظر «سرائر النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن مخطوط، ومثله في كتاب (كنز الولـد) للحامدي ص ٢٢٥.

«واذ بسائر يرون حياله، فقال لهم الرسول: من أحب منكم أن ينظر إلى آدم وعلمه، ونوح في فهمه، وابراهيم في حلمه، وموسى في مناجاته، وعيسى في معجزاته وسنته، وإلى محمد في تمامه وكماله وجماله فلينظر إلى هذا الرجل المقبل، اذن هو، واذ هو، على صلوات الله عليه وآله»(٣٤).

هذا وأكثر من ذلك ما يروونه أن رسول الله ﷺ قد صدر عنه الـذنوب بدليل قوله تعالى: (ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك ومـا تأخـر)، وأن عليا لم يصدر منه ذنب اطلاقا(٢٢٠).

ويروون كذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

«لما عرج بي إلى السهاء أريت فيها شخصا على مثـال أخي علي، فقلت: سبقني أخي علي؟ فقيل: لا، وانما الملائكة لما اشتـاقت إلى رؤيته جعـل الله ملكا يشبهه، فهي اذا اشتاقت إليه نظرت إلى هذا»(٢٣٦).

وجعفر بن منصور اليمن روى هذه الرواية كاملة في كتابه عن رسول الله على أنه قال:

«لما عرج بي إلى السهاء الرابعة رأيت عليا جالسا على كرسى الكرامة، والملائكة حافون به يعظمونه ويعبدونه ويسبحونه ويقدسونه، فقلت لحبيبي جبرئيل: سبقني أخي على إلى هذا المقام؟

فقال لي: يا محمد، ان الملائكة شكت إلى الله شدة شوقها إلى علي لعلمها بعلوه ومنزلته، وسألت النظر إليه، فخلق الله هذا الملك على صورة على وألزمهم طاعته. فكلما اشتاقوا إلى على نظروا إلى هذا فيعبدونه ويسبحونه ويقدّسونه، وذلك قوله عز وجل: ﴿هو الذي في السماء اله وفي

<sup>(</sup>٢٣٤) انظر «كنز الولد» للحامدي ص ٢٢٤، ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢٣٥) انظر (تأويل الزكاة) لجعفر بن منصور اليمن ص ١٤٩ وما بعد يخطوط.

<sup>(</sup>٢٣٦) (مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١١٨ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

الأرض اله وهو الحكيم العليم ﴾، وقد قال رسول ﷺ: النظر إلى وجه على عبادة (٢٣٧).

وقد روى آخر هذه الرواية الحامدي، وقال في آخرها: «ولاية على حسنة لا يضر معها سيئة»(٢٣٨).

وهناك رواية أخرى رواها الداعي (علم الاسلام وثقة الامام) في المجالس المستنصرية بقوله:

«عن رسول الله على أنه قال لا عرابي سأله عن ولاية أمير المؤمنين على بن أبي طالب على فذكر له مناقب كان منها أن قال له: اذا كان يوم القيامة يؤتي بمنبرى فينصب عن يمين العرش، ويؤتي بمنبر ابراهيم فينصب عن يمين العرش، يا أعرابي، والعرش له يمينان، فمنبرى عن يمين ومنبر ابراهيم (عليه السلام) عن يمين، ثم يؤتي بكرسي عال معروف بكرسي الكرامة فينصب بين المنبرين، فأنا عن يمين العرش على منبري، وابراهيم عن يمين العرش على منبري، وأبراهيم عن يمين العرش على منبره، وعلي (علي على كرسي الكرامة، وأصحابي الذين لم يبدلوا على منبره، وشيعة على المحقون حوله، فما قولك في وصيّ بين حبيب وخليل، يا أعرابي، أحبّ عليا حق حبه فما هبط على جبرئيل (عليه السلام) الاسالني عن على وشيعته، ولا عرج من عندي الاقال: اقرأ عليا مني السلام» (٢٣٩).

وأما كون علي رضي الله عنه الخالق، والمحيى والمميت، ومرسل الرسل، ومجرى الأنهار المتصف بأوصاف غيرها لاتليق الابا لرب جل جلاله وعم نزاله، فقد مر ذكره فيها تقدم.

وننقل هنا روايات أحرى لم نوردها من قبل، منها ما رووا عن علي رضي الله عنه أنه قال:

<sup>(</sup>٢٣٧) «سرائر النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٢٧٢، ٢٨٣ ـ مخطوط.

<sup>(</sup>۲۳۸) «كنز الولد» للحامدي ص ۲۲۱.

<sup>(</sup>٢٣٩) «المجالس المستنصرية» ص ٩٣.

«سلوني عما كان وعما يكون إلى يوم القيامة»(٢٤٠).

وأيضاً « لا يشتبه على الوصى شيء من الأمور الشرعية والسياسية والأحكام »(٢٤١).

ويعتقدون في على رضى الله عنه أنه يستطيع أن يتشخص كيف شاء، فيقول أحد دعاتهم في كتابه (مسائل مجموعة من الحقائق العالية) جواباً عن سؤال من سأله في على رضى الله عنه أنه كيف كان يقتل يمينه وشماله، وخلفه وقدامه وهو شخص واحد، فاذا كانت معجزة فكيف بيان هذه المعجزة؟

#### يجيب عليه أحد دعاتهم بقوله:

«ان هذه منه صلوات الله عليه من جملة المعجزات التي تقدم ذكرها التي لا يقدر عليها الا الرسول الوصي والأئمة صلوات الله عليهم أجمعين، وفي ضمن كل واحد منهم صلوات الله عليهم من الصور ما لا يحصيه العدد، كل صورة منها قادرة على التشخص وعلى الانفراد أي وقت شاءت، وقد جاءت الرواية عن أصحاب رسول الله على، وعلى آله أنه لما كان في يوم أحد، واشتد القتال خرجت من عند رسول الله على وعلى آله وهو واقف، ووصيه معه في بعض المواضع، فلما وصلت العسكر رأيت رسول الله على وعلى آله وعلى الميمنة على الميسرة، والميسرة على الميمنة، ثم عدت إلى حيث عهدتها فوجدتها قاعدين ما تغير منها شيء.

فهذه الرواية تؤكد ما تقدم ذكره من التشخص بما شاءوا أي وقت شاءوا صلوات الله عليهم»(۲٤۲).

<sup>(</sup>٢٤٠) «المجالس المؤيدية» ص ٣٢٣ وايفا (الحقائق الخفية) ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢٤١) «راحة العقل» للكرماني ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢٤٢) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١٢٣ من (أربعة كتب اسماعيلية).

كها إنهم يقولون:

«إن قسط الناطق تلاوة القرآن، وقسط الوصى شرح التأويل»(٢٤٣).

وقالوا:

«على هو المبين مشكلات ما أتى به الرسول ﷺ (٢٤٤).

وقال الشيرازي:

«لولا الوصى (عليه السلام) لما كان للمعارف الالهية وجود»(٢٤٥).

وأخيراً نذكر ما قالوا:

«قام النبي صلى الله عليه وآله بتبليغ الظاهر، وصرف إلى وصيه نصف الدين وهو الباطن»(٢٤٦).

وعلى ذلك يقولون:

«ان عليا (عليه الصلاة) لم يعرفه أحد بـالجملة حقيقة معـرفته الا رسـول الله صلى الله عليه وآله»(۲٤٧).

ورووا مثل ذلك عن علي نفسه أنه قال:

«ما عرف رتبتي الا رسول الله» (۲٤۸).

فهذا هو الوصي، وهذه هي الوصاية عند الاسهاعيلية.

وقد أعرضنا عن ذكر روايات كثيرة جداً في هذا الموضوع تجنباً للإطالة .

<sup>(</sup>٢٤٣) أيضاً ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢٤٤) «كتاب الأزهار» ص ١٨٥ من (منتخبات اسماعيلية).

<sup>(</sup>٢٤٥) «المجالس المؤيدية» ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢٤٦) المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٢٤٧) المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٢٤٨) المراجع السابقة.



## الفصل الرابع

# معتقدهم في الامامة والائمة

August Agent Agent Frankling

إن الامامة أصل من أصول الإسلام وقطب الدين وأساسه لـدى الاساعيلية، ودعامة من دعائمه (٢٤٩)، وهي :

«فرض من الله سبحانه، أكمل به الدين، فلا يتم الدين إلا به، ولا يصح الإيمان بالله وبالرسول إلا بالايمان بالامام، والحجة، ويدل على فرض الامامة اجماع الامة على أن الدين والشريعة لا يقومان إلا بالامام، وهذا حق لأنه سبحانه وتعالى لا يترك الخلق سدى، ولا يمنعهم هذه الفريضة التي لا تسوغ الهداية إلا بها، وان الرسول نصّ على ذلك نصا تشهد به الأمة كافة» (٢٥٠٠).

ويسروون روايات كشيرة لذكر أهميتها، وبيان حيثيتها. منها ما رواه النعمان بن محمد المغربي الفقيه الاسماعيلي عن محمد الباقر أنه قال:

«بني الإسلام على سبع دعائم: الولاية، وهي أفضلها، وبها وبالولي

<sup>(</sup>٢٤٩) واثبات الامامة، لأحمد بن إسراهيم النيسابوري، المقدمة، أيضا (مطالع الشموس) لشهاب الدين أبي فراس ص١٥٥ من (أربع رسائل اسهاعيلية) ط بيروت.

<sup>(</sup>٢٥٠) «تاج العقائد ومعدن الفوائد» للداعي الاسماعيلي علي بن محمد الوليد ص ٦٦، ٦٦ ط مؤسسة عز الدين \_ بيروت \_ لبنان ١٩٨٢م .

يوصل إلى معرفتها. والطهارة، والصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، والجهاد» (٢٥١).

وقال شرف على الاسهاعيلي: «ان الولاية خاتمة دعائم الاسلام» (٢٥٢). وكيف أنها خاتمة الفرائض؟ يبينها الكرماني بقوله:

«لما كان موجودا من حكمة الباري تعالى كبرياؤه أن كل ما خلقه غير عالم ولا قادر، قد وكل به عالما قادرا يحفظه ويرعاه على هيئة ولولاه لتعطل، وقرنها مثل العالم الكبير الذي هو الدنيا بأفلاكها ونجومها وأركانها التي خلقها غير عالمة ولا قادرة، فوكل بها ملائكة مقربين يحفظون نظامها، وقرن بينها، ولهم العلم والقدرة ولولاهم لتعطلت. ومثل العالم الصغير الذي هو شخص البشر بأيديه وأرجله، ورؤوسه، وأحشائه، الذي خلقه الله تعالى غير عالم ولا قادر، فجعل أمره إلى النفس تسوسه وتحفظ نظامه إلى الوقت المقدر له، وقرن بينها.

وهي عالمة قادرة، ولولاها لتعطل كها يتعطل إذا فارقته، وكان ما جاء به سيد الأنبياء وخاتمهم محمد على عن الله تعالى من الشريعة عالما برأسه، وكان هذا العالم عالم الوضع بما يجمعه من الصلاة، والزكاة، والحج، وغيرها. صورة أعهال، والأعهال أفعال، والأفعال غير عالمة بذاتها، وجب في الحكمة من حيث وجب حفظها، ولا تعطلت أن أمرها إلى من يحفظها ويرعاها كغيرها من العوالم.

ولذلك كانت ولاية الامام آخر الفرائض. فتم عالم الشرع به، وأخبر الله تعالى حين فرضها فقال: (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي)(٢٥٣).

<sup>(</sup>٢٥١) «دعائم الإسلام» للقاضي النعمان تحقيق آصف عمل أصغر فيضى ج١ ص٢ ط دار المعارف مصر ٢٥٠) «المعارف مصر ١٠٥ ط دار المعارف مصر . (٢٥٠) «عيون المعارف» لشرف على ط مطبعة محمدي بمبنى .

<sup>(</sup>٢٥٣) «المُصَّابيح في أثبات الأمامة» لأحمد حميد الدين الكرماني المصباح الأول من المقالة الثانية ص ٨٠ ط مشورات حمد ـ بيروت .

وقد ذكر المؤيد الشيرازي هذه الامامة التي يعبر عنهـا أحيانـا بالـولاية، وفرضيتها وأهميتها بتعبير آخر، فقال:

«فلو أن رجلاً عمل بفرائض الله تعالى والسنة التي جاء بها رسول الله كلها، ثم لم يقرن بعمله اعتقاد ولاية الرسول [الأتي بها لم يغن عنه ما عمل فتيلاً، ولم يتبع غير سبيل أهل النار سبيلاً، إذ ولاية الرسول كالمركز الذي تدور عليه دائرة الفرائض، فلا يصح وجودها إلا بوجوده، ولا تثبت صحتها إلا بصحته، وإذا كانت هذه نصبة الرسول في حياته كانت نصبة من يوليه أمر دينه مثلها في مماته؛ يدل عليه قول على للناس: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ وفحواه الاذكار بقول الله سبحانه: «النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم».

فحين قالوا: تعم. قال صلى الله عليه وسلم: اللهم اشهد على اقرارهم. ثم قال: فمن كنت مولاه فهذا على مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحق معه حيث دار. الخبر المعروف؛ وكمثل ذلك تنصيب من يليه ومن يلي من يليه، ما انتقلت الولاية من واحد إلى واحد، وورثها ولد عن والد، فقد دلت الآية والعقل على أن الولاية هي الأصل الذي عليه موضوع الفرائض.

وهنا قول آخر: أن قول الله سبحانه لرسوله على في هذا الشأن: «وان لم تفعل فها بلغت رسالته» موجب بالضرورة شرطياً وهو أن من لم يقبل من الرسول على فرض الولاية آخراً فكأنه لم يقبل منه فرائض الصلاة والزكاة وغيرها أولاً؛ ليقع الأمران سواء عند المقابلة، فالرسول إذا لم يبلغ الرسالة الأخرة فكأنه ما بلغ الأولى، والأمة أيضاً إذا لم يقبلوا منه الرسالة الأخرة فكأنا ما قبلوا الأولى في شأن الصلاة والزكاة وغيرهما مثلاً بمثل.

وقول آخر معلوم: أن الفرائض التي فرضها الله سبحانه في كتابه سوف يعرض لها من عوارض الأمور ما يعللها ويبطلها، ويدخل نقصاً عليها، كمثل الصلاة التي يستولي عليها النقص بالمريض، فيجعل قيامها قعوداً، أو

قعودها اضطحاعاً، وكمثل الزكاة التي يبطلها عدم المال، وكمثل الصوم الذي يبطل بعلة السفر، وحيض الحائض، وعلة العليل؛ وكمثل الحج الذي يبطله عدم الاستطاعة والولاية هي الفريضة الثابتة التي لا شيء يبطلها ولا علة بحال من الأحوال تعلها. فقد دل ذلك على كونها أصل الفرائض وقطبها وقوامها، والتي لا تمتد أيدي العلل نحوها، وقول آخر: أن الله تعالى قسم فرائض دينه أقساماً فجعل المصلاة والصوم من الإنسان تكليف جسده، والزكاة تكليف ماله، والحج والجهاد تكليف جسده وماله، وجعل الولاية من بين الجميع تكليف قلبه الذي هو أمير الجوارح كلها إخباراً عن كون الولاية أميرة الفرائض كلها، إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شهيد». (٢٥٤)

وإنها: «أبلغ منّة من الله سبحانه على عباده وكرامة»(٢٥٥).

ولا تقبل العبادات إلا بالإقرار بها وبولاية أصحابها «الأئمة الـطاهرين، سفن النجاة، وماء ينابيع الحياة، الذين بـولايتهم تقبل الـطهارات والصـلاة والزكاة، وسائر الأعمال الصالحات المفروضات منها والمسنونات»(٢٥٦).

الأئمة الذين هم: «أعمدة الحق وأعضاؤه، وشموس الدين وأطواده المذين هذم الله بهم أركبان الضلال، وبين من مكانهم الحرام والحلال، ولا يقبل الله عملًا من أعمال العباد»(٢٥٧).

وقال جعفر بن منصور اليمن:

«لا دين إلا بطاعة على وولايته، ولانعمة تامة إلا مودته ومحبته، ولا قبل

<sup>(</sup>٢٥٤) «المجالس المؤيدية» لهبة الله الشيرازي ص٢٦، ٢٧ ط دار الأندلس ـ بيروت.

<sup>(</sup>٢٥٥) «تحفة المرتاد وغصة الأضداد» لعلي بن محمد بن الوليد ص١٦٠ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

<sup>(</sup>٢٥٦) «كتاب الأزهار» لحسن بن نوح الهندي الجزء الأول ص١٨٥ من (منتخبات اسماعيلية) بتحقيق الدكتور عادل العوّاط مطبعة الجامعة السورية ـ دمشق ١٩٥٨م.

<sup>(</sup>٢٥٧) «الرسالة الواعظة» للداعي حميد الدين الكرماني تحقيق دكتور محمد كامل حسين ص١٥ ط القاهرة.

للأمة فرض ولا سنة، ولا عمل مفترض إلا بطاعة زوج البتول، وموالاته وعبته والأثمة من ولده يرثون مقامه وفضله (٢٥٨).

وبمثل ذلك قال أول قاض اسهاعيلي (٢٥٩).

وقال في كتاب الهمة في آداب اتباع الأثمة:

«ويلزم من أقرّ بالله ورسوله ولم يعترف بامامة أولياء الله وأوصياء رسوله ولو عبدالله على ذلك أيام حياته وطول مدته، لكان بمن قال الله جل ذكره: (وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً)، وكذلك هو إن أطاع الله ورسوله بزعمه، وعصى إمامه أو كذب به فهو آثم في معصيته غير مقبولة منه طاعة الله وطاعة رسوله ولا عمله مع جحده إمامه ومعصيته، إذ كان الله عز وجل جمع تلك الطاعات، وافترضها ووصلها فلم يقطعها، وجمعها فلم يفرق بينها، فمن وفي الله بعهده ولرسوله وأوليائه فهو بمن قال الله تعالى: (فسيؤتيه أجراً عظيما)، فالأجر العظيم الجنة، ومن نقض عهد الله من ميثاقه وقطع ما أمر الله به أن يوصل فهو من الخاسرين الذين وصفهم الله عز وجل في كتابه: (وهم الذين خسروا في الدنيا والآخرة)، خسروا رضاء الأثمة عنهم في الأخرة، وصاروا إلى عذابه لقطعهم هذه الطاعة التي أمر الله عز وجل بها أن توصل، فبالوفاء بعهد الله وعهد أنبيائه وأوليائه وطاعتهم استحق المؤمنون اسم الايمان، واستوجبوا ثواب ربهم الذي وعدهم إياه في كتابه (٢٦٠).

وذكر كذلك أيضاً الداعي الاسهاعيلي على بن الوليد في آخر قصيدته التي قالها في مدح أثمته:

ان لا دیس إلا لمان كستم له أمرا كم نام أمرا كم نام المان كم منه بغير مرا

« يساآل طه أنسا السعيد المنقسر بسأن الأنكم فلك طوفان الضيلال بسكم

<sup>(</sup>٢٥٨). وسرائر النطقاء، لجعفر بن منصور اليمن نقلًا من هامش الرسالة الواعظة ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢٥٩) أنظر «تأويل الدعائم» ج١ ص٢٠، ووتأويل الدعائم، ج٣ ص ٨٧.

<sup>(</sup>۲۲۰) «كتاب الهمة» ص٤٧، ٤٨.

بحبكم تقبل الأعمال الأقبلت ومن قبلاكم ولم يعلق بحبلكم أنا المقصر في عملي وفي عملي أسلمت نفسي اليكم وهي خائفة لكنها وثبقت منكم بكونكم

ويغفر الذنب للعاصين إن غفرا ففي غدسوف يصلي راغها سقرا أرجوب حبلكم تستميم ماقصرا عنظيم ذنب لها عن ذاتها صدرا يوم الشفاعة في العقبي لها وزراً «(٢٦١).

فالأمامة ركن أساسي من أركان الدين (٢٦٢).

والامام مفروض الطاعة كما قال المعز :

« إن الله قد فضّلنا وشرّفنا، واختصنا، واصطفانا، واجتبانا، وافترض طاعتنا على جميع حلقه، وجعلنا أئمة لجميع عباده، وأسبابهم لـديه، ووسائلهم إليه، والوسائط بينهم وبينه، وكفى بهذا فضلاً وشرفاً »(٢٦٣).

#### وقال أيضاً :

« يانعمان، نحن أبواب الله والوسائل اليه، فمن تقرب بنا قبل، ومن توسل بنا وصل «٢٦٤).

وبذلك قال النعمان في كتابه ( الهمة في آداب اتباع الأئمة ) :

« فأخبر جل ثناؤه أن مغفرته لمن ظلم نفسه لا تكون إلا من قبل أوليائيه إذ هم أبواب رحمته، وأسباب مغفرته لعباده، ومن استشفع بهم شفع، ومن استرحم بهم رحم، ومن توسل بهم وصل، والذي جعل الله عز وجل من ذلك لرسوله صلى الله عليه وعلى آله فهو لمن وصل طاعته بطاعة الأثمة من أهل بيته، ولو لم يكن ذلك لا نقطعت رحمة الله عز وجل عن عباده وارتفعت

<sup>(</sup>٢٦١) الرسائل الاساعيلية المختصرة جمع شتر وطهان ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٢٦٢) مصطفى غالب ( تاريخ الدعوة الاسلامية ) ص ٤٠ .

<sup>(</sup>٢٦٣) كتاب « المجالس والمسايرات » للقـاضي النعـان المغـربي الجزء التـاسع عشر ص ٢٠٠ ط المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية ١٩٧٨ م.

<sup>(</sup>٢٦٤) أيضاً الجزء الثاني ص ٧٢.

مغفرته لخلقه، وسدّت أبواب التوبة دونهم، وعدموا عفوه عنهم، كلا إن الله جل ثناؤه لم يخل أرضه من حجة على عباده، ومفزع وملاذ لخلقه، وباب لرحمته ودليل عليه لبريته رأفة منه لعباده لئلا يكون عليه حجة لأحد من خلقه أن يقولوا ماجاءنا من بشير ولا نذير، ولم نجد لما جهلناه من عليم به ولا خبير، ولا مفزع نلجأ إليه في استغفار ذنوبنا »(٢٦٥).

ومن لم يعرف الامام فقد مات ميتة جاهلية كها نقلوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من مات ولم يعرف امام زمانه مات ميتة جاهلية »(٢٦٦).

#### ورووا عن جعفر أنه قال :

« الجاهلية جاهليتان : جاهلية كفر، وجاهلية ضلال. أما جاهلية الكفر فها كان قبل مبعث النبي ( ﷺ )، أما جاهلية الضلالة فهي من جهل أمام زمانه فضل عن معالم دينه وغرق في طوفان البدع والضلالات »(٢٦٧).

وذكر القاضي النعمان عن جعفر أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

« من مات لا يعرف امام دهره مات ميتة جاهلية، فقال (عليه السلام): إماماً حياً؟

قيل له: لم نسمع حيا، قال قد قال والله ذلك، يعني رسول الله ( على ) (٢٦٨).

وبمثل ذلك نقلوا أيضاً عن زين العابدين أنه سئل عن معرفة الله فقال: « معرفة الله معرفة الله فقال: « معرفة الله معرفة امام الزمان »(٢٦٩).

<sup>(</sup>٢٦٥) «كتاب الهمة ، ص ٥٥، ٥١.

<sup>(</sup>٢٦٦) ( المجالس المؤيدية » للشيرازي ص ١١٩ ط دار الاندلس بيروت، ( رسالة الأسابيع » لقيس بن منصور ص ١٧٨ من ( خس رسائل الاسماعيلية ).

<sup>(</sup>٢٦٧) « المجالس المؤيدية » ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢٦٨) و دعائم الاسلام » للنعمان المغربي ص ٢٧ ط دار المعارف مصر ١٣٨٣ هـ.

<sup>(</sup>٢٦٩) « هفت باب ابو اسحاق » ط ايوانوف الباب الخامس ص ٣٧.

ولا تخلو الأرض من إمام أبداً، ظاهر أم مستور كما ذكر الداعى الاسماعيلي على بن محمد بن الوليد:

« ويعتقد أن الأرض لا تخلو من حجة لله فيها، من نبي، أو وصى، أو امام، يقوّم المسائل، ويقيم الحدود، ويحفظ المراسيم، ويمنع الفساد في الشرع، ويقبل الأعمال، ويركى الأفعال، وتقام به الحجة على الطالب، ويزيل المشكلات إذا حلّت على المتعلمين، ويركز الأمة بعد غيبة نبيها، اذا كان شخصه غير مستقر البقاء في العالم محفوظ النسب، معروف الولادة، متبع دين آبائه، لا يرجع عن أقوامهم، ولا يقوم غيرهم، ولا يكون مأمون خلاف غيره، ولا مشير في الفضيلة إلى سواه، متبوع لا تابع، مقصود لا قاصد، مرغوب في حكمه، وصحة أفعاله، وتعاليمه، وهدايته »(٢٧٠).

### وقال الداعي حسن بن نوح:

« ان الأرض لا تخلو طرفة عين من قائم لله بحق، له داية عباد الله وخلقه اما ظاهراً مشهوراً، أو باطناً مستوراً (٢٧١).

وقـال الداعي المـطلق حاتم بن ابـراهيم : لا يخلو عصر من إمام الخلق يدعوهم إلى الالتزام من دينه »(٢٧٢).

#### وقالوا :

« إن نور الامامة غير منقطع وان توارى بالحجاب »(٢٧٣).

وقال السجستاني في شرح قوله تعالى : « يوم ندعو كل اناس بامامهم »

<sup>(</sup>٢٧٠) « تاج العقائد ، لعلى بن محمد الوليد المتوفي ٦١٢ هـ ط مؤسسة عز الدين ـ بيروت،

<sup>(</sup>۲۷۱) « كتاب الأزهار » لحسن بن نوح ص ۱۸۹ من ( منتخبات اسماعيلية ) تحقيق دكتور عادل العوا.

<sup>(</sup>٢٧٢) ﴿ تحفة القلوب ﴾ لحاتم بن أبراهيم، نسخة خطية ص ٢.

<sup>(</sup>۲۷۳) و رسالة الايضاح والتبين ، لعلى بن محمد بن الوليد ص ١٤٩ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

« وجب أن يكون الامام في كل زمان ظاهرا أو مستوراً »(٢٧٤).

ولا يكون أحد اماما إلا من أولاد على، الحسن والحسين، ثم في أولاد الحسين، لا في أولاد الحسن، لا في أولاد الحسن، لا في أولاد الحسن، لا في أولاد أحد غيره (٢٧٥).

ولا يكون الواحد منهم غير معصوم كما قال الكرماني :

( إن الحاجة إلى الامام إنما كانت لأن يكون قائماً مقـام الرســول ( ﷺ ) فيها كان يتعلق به من أمر الدين، وحفظ نظامه.

ولما كانت الحاجة إلى القائم مقام الرسول ( ﷺ ) لذلك، وكان لو جاز أن يكون غير معصوم لا يقع من أن يسلك بالأمة غير سبيل النبي ( ﷺ ) في بعض أحكامه أو كلها وكان ذلك مؤدياً إلى الظلم، وحمل الناس على شق العصا ومفارقة الجاعة، وجب أن يكون معصوماً فتكون عصمته سبب ائتلاف الجاعة » (٢٧٦).

وعلى ذلك قال المعز لدين الله الامام الاسهاعيلي :

« فالحمد لله الذي منّ علينا بالعصمة، ولم يجعل لنا فيها حرّمه علينا من شهوة »(۲۷۷).

ويكون الامام عالما بما كان وما يكون كما قال القاضي النعمان :

<sup>(</sup>٢٧٤) . كتاب الافتخار ، لأبي يعقوب السجستاني ص ٧٠ ط بيروت.

<sup>(</sup>٢٧٥) أنظر « دعائم الاسلام » ـ باب ايجاب الصلاة على محمد وعلى آل محمد صلى الله عليهم اجمعين وأنهم أهل بيته وانتقال الامامة فيهم، ج ١ ص ٢٨ وما بعد، وكذلك ( المصابيح في اثبات الامامة ) المصباح الخامس من المقالة الثانية ص ١٠٩ ومابعد. « والأرجوزة المختارة » للقاضى النعان ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢٧٦) ( المصابيح في اثبات الامامة ) للكرماني المصباح الثناني من المقالمة الثانية في اثبات عصمة الامام ووجوبها ص ٩٦، ٩٧.

<sup>(</sup>٢٧٧) المجالس والمسايرات للقاضي النعمان الجزء التاسع عشر ص ٤١٨ ط تونس.

« وجاء عن أولياء الله من الاخبار عها كمان ويكون من أمر العماد »(۲۷۸).

وقال الكرماني في ذكر الحاكم بأمر الله :

« له معجزة بل معجزات، واخبار بالكائنات قبل كونها وظهارا للعلوم المكنونة »(۲۷۹).

وقال المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي :

« الأئمة يعلمون من أمر المبدأ والمعاد ماحجبه الله عن كافة العباد »(٢٨٠).

وروى النعمان القاضي عن المعز لدين الله أنه قال :

« لقد كان القائم بأمر الله قدس الله روحه ليأخذني وأنا في سنّ الأطفال فيضمني إلى صدره ويقبل ما بين عينيّ ويقول : أنت أبو تميم، ويحمد الله، وماكنت أدرى يومئذ بذلك.

ثم قال : أفمن أودعه الله علم ما يكون يجهـل فضله . . . فكيف ممن علم علم الله علم ما يكون مما لم يكن بعد «٢٨١).

وقال النعمان أيضاً:

« وقول المعز ( عليه عندنا علم ما يطلب، كقول جده على (عليه السلام) : سلوني قبل أن تفقدوني، فو الـذي فلق الحبـة وبـرأ النسمـة لا تسألونني عن علم ماكان ومايكون، وعن علم ما لا تعلمون إلا أخبرتكم به،

<sup>(</sup>۲۷۸) « تأويل الدعائم » للقاضي النعمان ج ١ ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢٧٩) ( المصابيح في اثبات الأمامة » للكرماني باب في وجوب امامة الحاكم بأمر الله ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢٨٠) ( المجالس المؤيدية ) لهبة الله الشيرازي ص ٤٤١.

<sup>(</sup>٢٨١) ( المجالس والمسايرات ( للقاضي النعمان ص ٤٠٤ تحت عنوان ( الأثممة يعلمون ما يكون قبل أن يكون ).

علّمنيه النبي الصادق عن الروح الأمين عن رب العالمين، وكقـول جـده جعفـر بن محمد (عليـه السـلام) لم يرفع، وانه يتوارث وهو فينا نتوارثه (٢٨٢).

ولا بأس أن نذكر هنا مــارواه الداعي حــاتم بن ابراهيم عن جعفــر أنه قال : « إن الملائكة ينزلون علينا ويتكئون فرشناً »(٢٨٣).

وقـال المؤيـد في دين الله الشـيرازى في ديـوانــه المستنصر بـالله الامــام الاسـماعيلي : « له ملائكة السـماء جمعياً »(٢٨٤).

ويجب أن يكون الامام منصوصاً عليه ومعيناً من قبل الله عز وجبل، كها ذكر القاضي النعهان تحت عنوان (ليس للناس أن يقيموا لهم اماماً فتجب طاعته، بل الامامة نص وتعيين فلو كان للناس أن يقيموا لهم اماما فتجب طاعته باقامتهم اياه لوجب كذلك أن يقيموا نبياً والها . . . . تعالى الله عن قول المضلين الظالمين »(٢٨٥).

#### وقال الكرماني:

« لما كان اقامة الحدود على الأمة إلى الامام من دونها، وكان إذا كان اقامة الحدود التي هي بعض الرسوم الشرعية المبسوطة إلى الامام من دون الأمة، كانت اقامة الامام الذي به تتعلق كل أمور الشريعة، ومقامه مقام رب العالمين أولى أن لا يكون إلى الأمة، كان من ذلك الايجاب بأن الاختيار منها باطل، اذ اختيار الأمة امامها باطل »(٢٨٦).

<sup>(</sup>٢٨٢) و المجالس والمسايرات ، للقاضي النعمان ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢٨٣) (تحفة القلوب) للداعي حاتم بن ابراهيم نسخة خطية ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢٨٤) انظر « ديوان المؤيد في دين الله » ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢٨٥) ﴿ المجالس والمسايرات ﴾ لقاضي النعمان الجزء السابع ص ١٨٣ .

<sup>(</sup>٢٨٦) و المصابيح في اثبات الامامة ) للكرماني المقالة الثانية في بطلان اختيار الامة اماما ص

وقال النعمان :

« إن الامامة بالنص والتوقيف الذي لا تدخل على القائل به حجة، ولا تلزمه معه لخصمه علة »(٢٨٧).

وقال مؤلف ( الهداية الأمرية ) في شرح قول الله تعالى : ( فويـل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقـولون هـذا من عند الله ليشـتروا به ثمنـاً قليلاً فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون ) :

« هذه الآية عند أهل التأويل هي بيان أمثال هؤلاء الذين يعملون في اختيار الأئمة على آرائهم جهلاً بحدود الله، وافتراء على الله والكتاب الذي كتبوه بأيديهم مثل الامام الذي اختاروا برأيهم ورأي الماكرين من مقدميهم الخ »(۲۸۸).

ويكون الإمام أفضل ممن سبقه كما قال أبو يعقوب السجتاني في كتابه:

«لما كانت الإمامة متولدة من النبوءة ثم وجدت الإمامة تزداد عند كل إمام شرفاً وفضلاً ويظهر ذلك عند بلوغ الإمامة إلى السابع من الأثمة فإنه يصير ناطقاً، فلو لم يكن فيه من الفضل والشرف ما ليس في الأئمة الذين تقدموه لم يبلغ إلى مرتبته الناطقية، وإذا كان للسابع من الأئمة الفضل والشرف على من تقدمه ظاهراً كان للسادس أيضاً الفضل على من تقدمه، وللخامس كذلك الفضل على من تقدمه إلى أن ينتهي الأمر إلى أول الاتماء»(٢٨٩).

وقال القاضي النعمان:

«لا يأتي إمام إلا أعطاه الله فضل الإمام الذي مضى قبله، وعلمه،

<sup>(</sup>٢٨٧) « دعائم الاسلام » للقاضي النعان ج ١ ص ٤٢ ، تحقيق آصف على فيض ط دار المعارف ١٩٦٣ م .

<sup>(</sup>٢٨٨) و الهداية الأمرية ، ص ٦ تحقيق آصف على فيضي ط الهند.

<sup>(</sup>٢٨٩) «كتاب إثبات النبوءات، للسجستاني ـ الفصل السابع من المقالة الخامسة ص١٦٦ ط المطبعة الكاثوليكية بروت ـ لبنان

وحكمته، وزاده مثل ستة أسباع ذلك» (۲۹۰).

ولا يعترض على الإمام كما مرّ بيانه في باب النسب من هذا الكتاب عن النعمان القاضي أنه قال:

«أدّبوا أنفسكم أيها المؤمنون، وانهوها عما تنكره من أفعال الأئمة... وسلّموا كما أمركم الله تعالى بالتسليم لهم، وأطيعوهم كما افترض الله عليكم طاعتهم، وأحذروا خلافهم والاعتراض عليهم»(٢٩١).

ولا يكون الإمام من لا عقب له كما قال الكرماني:

«إن الإمامة لما كانت في عقب جعفر (عليه السلام)، وكان الإمام لا ينص على من يجعله إماماً إلا بعد أن يعلم أنه يصلح لها، وكان أول ما يستصلح للإمام في إمامته أن يكون لاعقياً، ثم وجود عقبه ونسله. إذ من كان لا عقب له لا يستحق الإمامة»(٢٩٢).

وعلى ذلك قالوا: «إن الإمام يستخرج ولده وينصّ عليه»(٢٩٣).

ولا يكون أحد إماماً في الدنيا وأبوه حيّ كها ذكر ذلك القاضي النعمان في كتابه تأويل الدعائم(٢٩٤).

وأخيراً نذكر أنهم يعتقدون أن الإمام يستطيع أن يتجسد في صورة أيّ شخص شاء كها قالوا:

«إن الأئمة صلوات الله عليهم لهم من الفضل والشرف وعلوّ المنزلة ما يقدرون به على اظهار المعجزات الخارقة للعادات، ويتشخصون للبشر كيف شاءوا بأي شخص أرادوا على ما يقتضيه الزمان وتوجبه سياستهم وظهـور

<sup>(</sup>۲۹۰) «المجالس والمسايرات».

<sup>(</sup>٢٩١) «كتاب الهمة» باب ذكر النهى عن إنكار أفعال الأئمة ص١٣١ نشر وتحقيق كامل حسين ط دار الفكر العربي القاهرة.

<sup>(</sup>٢٩٢) «المصابيح في اثبات الإمامة» للكرمان ص١٣١.

<sup>(</sup>٢٩٣) أنظر (مسائل مجموعة من الحقائق العالية) ص٧٥ من (أربعة كتب اسهاعيلية).

<sup>(</sup>۲۹۶) انظرج۲ ص ۲۰۱.

مولانا اسهاعيل بن جعفر صلوات الله عليها معجزة أظهرها ليبين بها فضله وعالي مرتبته، وذلك مما أقدرهم عليه المحتجب بهم (٢٩٥).

فهذا هو الإمام عند الاسماعيلية، الذي قال عنه عبد الله المرتضى الاسماعيلى:

«أما الإمام فهو الإمام المعصوم، أو قطب دائرة الوجود، أو الألف المتحرك، أو قطب الغوث، أو مظهر عين الجمع، أو مجموع المظاهر، أو النبأ العظيم، أو باب حطة، أو سفينة النجاة، أو صاحب العصر، أو الصراط المستقيم، أو روح الوجود إنه لذو نعوت جمّة وصفات عديدة قلما يدركها إلا الحكيم الخبير»(٢٩٦).

وقال الداعي الاسهاعيلي حاتم بن ابراهيم:

«الإمامة شامخة البيان، ناصبة الأركان كها قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب (على): إن لي منزلة ما عرفها إلا رسول الله والأئمة من ولده، ونحن نذكر طرفاً مما جاء عن أئمة الحق عليهم السلام نوضح به عالي منازلهم وسامي مراتبهم وما يجب لهم وأن نعتقد فيهم من ذلك ما قال مولانا المعزلدين الله (على): في خطبة له وهو:

الحمد لله موحد الأحاد، أدلة على وحدانيته، وممجد الأمجاد بمجد ربوبيته، مؤزل الأزل بأزل لاهوتيته... أحمده على ما به أفردنا وخصّنا وانتجنا بحرف اللام في الظلال، وأبرزنا في أشخاص بلا مثال، وجعلنا سبب العز سلطانه الكبير المتعال، فنحن أبوابه وخزانه ووجهه وجنبه ويداه المسوطتان في عباده، نحن باب حطته الذي من دخله غفرت ذنوبه، وكشفت كروبه، ونحن باب إلى بيته المعمور، وسقفه المرفوع، والصراط المستقيم، والنبأ العظيم...

<sup>(</sup>٢٩٥) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص١٢٠ من (أربعة كتب اسهاعيلة).

أيها الناس، قد بينا لكم ذكراً فاذكروا تمام النعمة عليكم بنا، وكمال الدين الذي رضي الله لكم ديناً، دين الإسلام. . . ونحن كماله وتمامه ومنتهاه، إن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً، إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير. لم يزل يظهر الله بظهورنا في كل وقت وأوان سلطاناً ليظهر بنقصه فضلنا، وبفساده صلاحنا . . . اللهم أغفر لي وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزد الظالمين إلا تباراً، والسلام علي يوم ولدت ويوم أموت، ويوم أبعث حياً في الكون بشراً شريفاً، وفي المعاد نوراً إلهياً لطيفاً، منه بدأ وإليه يعود» (٢٩٧).

وليس هذا فحسب، بل وأكثر من ذلك حيث يقول المعز الاسماعيلي هذا:

«نحن النجباء الأبرار، المصطفون الأخيار، نجل محمد سيد النبيين وخاتم المرسلين، لا ينكر حقنا إلا معاند، ولا يدفعه إلا مكابر، ولا يجهله إلا جاهل، ولا يدّعيه إلا ظالم. خصصنا بولادة النبي والوصي، وأورثنا الإمامة، وأعطينا الكرامة، وفضلنا على العالمين. ولو شئنا أن نقول إنا كنا مع آدم لقلنا، لأن الله تعالى لما خلق آدم (عليه السلام) نظر فرأى في ساق العرش مكتوباً: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، أيدته بعليّ وأورثته به. فقد ذكرنا الله عزّ وجل قبل أن يخلق آدم، فمن يدّعي هذا معنا، أو من يدّعي فيه فضلنا؟»(٢٩٨).

وعلى ذلك خاطبه الشاعر الاسماعيلي المغربي المشهور ابن هانيء في قصيدة قالها في مدحه بالقيروان:

«هذا ضمير النشأة الأولى التي بدأ الآلة وغيبها المكنون من أجل هذا قدر المقدور في أم الكتاب وكون التكوين

<sup>(</sup>٢٩٦) والفلك الدوار، لعبدالله المرتضى ص٢٨.

<sup>(</sup>٢٩٧) «تحفة القلوب» ـ نسخة خطية ص٨٩، ٩٠، ٩١.

<sup>(</sup>۲۹۸) «المجالس والمسايرات» ص۲۰۹، ۲۱۰.

وبدا تلقى آدم من ربه وفاء ليونس اليقطين،(٢٩٩)

وقال أيضاً في قصيدته التي قالها في مدحه، ويهنئه بها بشهر رمضان:

املك إذا نطقت علاه بمدحه همو علة الدنيا ومن خلقت له من شعلة القبس التي كانت على من معدن التقديس وهم سلالة

حرس الوفدود وأفحم الخطباء ولعلة ما كانت الأشياء موسى وقد نارت به الظلماء من جوهر الملكوت وهوضياء، (۳۰۰)

وبمثل ذلك قال ابن المعز لدين الله الاسهاعيلي الأمير تميم الـذي كان ولي عهده ثم أبعده، قال هذا في أخيه العزيز بالله ـ الإمام الاسماعيلي:

«ما أنت دون ملوك العالمين سوى نور لطيف تناهي فيك جوهره معنى من العلة الأولى التي سبقت فأنت بالله دون الخلق متصل

روح من القدس في جسم من البشر تناهيا جاز حدّ الشمس والقمر خلق الهيولي وبسط الأرض والمدر وأنت لله فيهم حير مؤتمره(٢٠١)

وليس ذلك فحسب بل يقول المعز نفسه أيضاً كم نقله عنه الداعي الإسماعلي في مناجاته التي نقلناها في الالهيات:

«إلهي كنت رتقك قبل أن تظهر في بغتقك، وأوجدت عني خلقك، وصدرت عني دنياك في المذات والأسهاء والصفات، ولست أنابك متصلا، ولا عنك منفصلا، إذ أنابك تبعيض. . . وأنا قدرتك وبرهانك، وارادتك ومكانك» (٣٠٢).

<sup>(</sup>٢٩٩) أنظر «ديوان ابن هانيء» القصيدة ٥٣ الأبيات ٢٦، ٢٥، ٢٦ ص٧٣٣ بتحقيق وتشريح الدكتور زاهد على ط مطبعة المعارف ١٣٥٢هـ.

<sup>(</sup>٣٠٠) انظر «ديوان ابن هاني» الأبيات ٣٤ وما بعد ص١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٣٠١) «ديـوان تميم بن المعـز لـدين الله» قـافيــة الـراء ص٢٢٤، ٢٢٥ تحقيق محمــد حسن الأعظمي ط دار الثقافة بيروت لبنان ١٩٧٠م.

<sup>(</sup>٣٠٢) «أجزاء عن العقائدات الاسماعيلية» للداعي إبراهيم ص ٤٨ جمع وتحقيق المستشرق كوئيارد ط باريس

يعني أن الإمام هو الإله المتجسد في صورته كما ذكر ذلك وأقرّبه الحامدي، ونقل ذلك أيضا عن إخوان الصفاء، وجعفر بن منصور اليمن حيث قال:

«ان اتصال الصورة الروحانية الظاهرة من الباب، وأفعالها بها، واتصال الإبداع بها، خصوصاً لها وبها لغيرها، وظهورها بالحدود، واتصال الإبداع بمبدعه سبحانه، وإنها سلسلة مرتبطة بعضها ببعض، أبداً سرمداً، على ما قال الحكيم: أعلم أن الغيب سبحانه متحد بإبداعه، ناطق به، محتجب به، وهو اسمه الأعظم، والمسمى الأعظم، والمسمى لجميع الموجودات، الداعي إلى ذاته بذاته، الأول قبل كل شيء، والآخر بعد كل شيء، الناص من الإمام الماضي على الإمام الآتي في آخر دقيقة، والظاهر في الحال لكونه المسلم المني لا يغيب طرفة عين، أبدي سرمدي، أزلي الغاية، يظهر بما شاء كيف يشاء، بأجل هياكله النورانية وأدناها إليه بحدوده الروحانية.

فالمبدع إذا أراد إظهار المعجزة حرك تلك الصورة المجردة النورانية التي لا تحد ولا توصف ولا تدرك، ولا تجري عليها عوارض الفناء الانبعاثية، الانبعاث الثاني الموجودة بالغلاف الذي هو الإمام، والصورة هي الإمامة، سطع نورها وأشرق ظهورها، فحجبت الغلاف حتى لا يُسرى، ولا يعاين الأنوار، يخطف الأبصار، على سبيل من يمد بنظره إلى نور الشمس يكمه، ويرتد طرفه خاسئاً، وهو حسير. والمثل بالمثل وذلك أيضاً بتأثير نور الإبداع فيه، تجلية به؛ فالإبداع لا يجب أن يوصف بالحلول والسكون بل كها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك: وأيم والله قلب أشرق لله، فأشرق الله

وقال جعفر بن منصور اليمن في بعض أوضاعه: الحمد لله ذي العلو والسلطان، والكبرياء والبرهان، كل يوم هو في شأن لا يشغله شأن عن شأن، ظاهره إمامة، وباطنه غيب، لا يدرك، وهو آية الحدود، السبعة، حتى يقال إمام مفترض الطاعة، وهو البشرية والإنسية، والجنية والملكية، والظاهر والباطن، والصفة.

ولما تمت هذه الحدود قيل له إنّه الإمام، كما قيل في التنزيل: ﴿وَكُلُّ شِيء أَحْصَيْناهُ فِي إمام مُبينٍ ﴾. وتفسير ذلك أنّه علينا سلامة، ظهر في بشرية الخلق كما يشاء، بلا أعراض. وأمّا الإنسانية فيأنس إليه كل شيء بطاعته، والأشياء، هم النقباء، والنجباء، والموحدون. وأما الجنة فهي جن علمه كل شيء. ومعنى الجن فهو الإحاطة بالأشياء، وأما الظاهر فإظهاره على الأشياء بقدرته. وأمّا الباطن فهو حاضر في السرائر عالم في الضمائر. وأما الصفة فهو الموصوف بكل اللغات، حتى يعرف الطير في وكره، والوحش في غابته. والملكية، فملك كل شيء وعلا عليهم فلم يخرج أحد من تحت طاعتهم له، والملكية، فملك كل شيء وعلا عليهم فلم يخرج أحد من تحت طاعتهم له، وتسليمهم إليه، من الجن والإنس، والطير والهوام. وكل ما خلق وذرأ وبرأ، فإنّه مالك الأشياء كلها منه بدأت وإليه تعود، سبحان لا هوته المحجوب عنا، وعن ناسوته المظهر لنا. ظهر لخلقه بخلقه، من حيث خلقه. فقد ظهر نفس المعنى أن لا هوته المحجوب هو الإبداع الذي هو المبدع. وناسوته المظهر لنا هو تلك الصورة المجردة، وظهوره لخلقه بخلقه يعني بالغلاف، المظهر لنا هو تلك الصورة المجردة، وظهوره لخلقه بخلقه يعني بالغلاف، المنه في حد الخلق، عني بالغلاف،

وعلى ذلك فالاسهاعيلية كانوا يخاطبون أثمتهم مخاطبة العبد لربّه، ويصفونهم بأوصاف الاله القادر المختار، فأبيات ابن هانيء مشهورة معروفة التى قالها في المعز الاسهاعيلي:

> ماشئت لا ما شاءت الاقدار وكأنما أنت النبي محمد أنت الذي كنت تبشرنا به هذا امام المتقين ومن به هذا الذي ترجى النجاة بحبه هذا الذي تحدى شفاعته غدا

ف حكم فأنت الواحد القهار وكأن أنصارك الأنصار في كتبها الأحبار والأخبار قد دوّخ الطغيان والكفار وبه يحط الاصر والأوزار حقا، وتخمد إن تراه الناره (٣٠٤).

<sup>(</sup>٣٠٣) ﴿ وَكُنْزُ الْوَلِدِهِ لَلْحَامِدِي صِ ١٩٣، ١٩٤، ١٩٥ ط دار الأندلس.

<sup>(</sup>٣٠٤) «ديوان ابن هانيء» القصيدة الرابعة والعشرون ص ٣٦٥.

#### وكتب مصطفى غالب الاسهاعيلى:

«الاسماعيلية يعتبرون من حيث الظاهر أن الأئمة من البشر ولكن في التأويلات الباطنية يسبغون عليه وجه الله، ويد الله، وجنب الله، وأنه هو الذي يحاسب الناس يوم القيامة، وهو الصراط المستقيم، والذكر الحكيم، إلى غر ذلك من الصفات، (٣٠٥).

وبمثل ذلك نقلوا عن محمد الباقر أنه قال:

«نحن الأئمة أولياء الله، لا يفتر علينا من علمه شيء لافي الأرض، ولا في السياء، نحن يد الله وجنبه، ونحن وجه الله وعينه، وأينها نظر المؤمن يرانا، ان شئنا شاء الله، ولا تلقه الا إلى أهله، والحمد لله الذي اصطفانا من جلته نور قدرته، ووهبنا سرً علم مشيئته»(٣٠٦).

وبمثل ذلك قبال الداعي الاسماعيلي المؤيند الشيرازي في المستنصر بن الظاهر بن الحاكم ـ الامام الاسماعيلي في دور الظهور:

وأمستنصر ايا ولي الاله الأمرك وجهت وجهي حنيفا فوجهاك وجه الاله المنير يبداك يبد الله مبسوطتان إليك المآب، عليك الحساب وأنت المثيب لأهل الشواب فنداك ابن موسى الذي لم ينزل ومازال آباؤه في العبيد عليك المسلام مدى الندهر ما

به، ما جدا مالكا للرقاب واسلمت نفسي في كل باب ونورك من نوره كالحجاب وانت له الجنب غير ارتياب فطوي لمن نال حسن المآب وانت المعاقب أهل العقاب ال عز طاعتكم ذا انتساب سراة العبيد وحير الصحاب بدا الروض من وابل ذي انسكاب، (۲۰۷).

<sup>(</sup>٣٠٥) وتاريخ الدعوة الاسهاعيلي، ص ٤٠ ط بيروت.

<sup>(</sup>٣٠٦) «الهفت الشريف» تحقيق مصطفى غالب الاسماعيلي ط دار الأندلس ـ بسيروت لبنان ١٩٨٠م.

<sup>(</sup>٣٠٧) «ديـوان المؤيد في الـدين» داعي الدعـاة القصيدة الحـاديـة عشرة الأبيات ٣٤ إلى ٤٢ ص ٢٣١ تقديم محمد كامل حسين ط دار الكتاب المصري ـ القاهرة ١٩٤٩م.

وقال في المستنصر وآبائه أيضاً: خلقوا ربي «مـن نـور

وقال:

«بمـولانـا الامـام ابي تمـيــم قسيسم النار مولانا معد وهبو المستنصر المنصور مولى ونجم المسعد للتالين ذكرا نبجوم في ظلام البر تهدي نجوم يستضاء بهم رجوم هـ والـ ذكـ رالحـ كيـم الحي قسامـت هـ و (السلد الأمين) عليه دلت ورحمة ربنا فينا تجلت وليس سواه يسسأل عنن تعيم

وقال المؤيد أيضاً في أمامه:

«له الحكم في جسمي المذي همورسه ونفسي لها أعلى الذري فمتي ابتغى فيظل الاميام البفياطيمي يجبوطها امام هو البحر المحيط وكل من امام به لاذ البرية كلهم تخر لذكراه الملائك سجدا هوالسيد المستنصر الماجد المذي

وطاب الخلق،(۲۰۸). طابوا

هديت إلى صراط مستقيم وجنبات البعلى وابسن التقسيسم هو القسم العظيم من العظيم وعراف المواقع للنجوم ولج البحر في الليل البهيم لشيطان يعاديهم رجيم دلائله من الذكسر الحيكم معاني (الركن) منه و(الحطيم) وذاك الفضل من رب رحيم اذا وقع السؤال عن النعيسم» (٣٠٩).

ألا فلينسل منه اللذي هونائل تناولها بالخسف والحيل وتكنفهامن أياد جزائبل التناول سواه إليه بالقياس جداول إذا نابهم هول من الدهم هائل كما لاسمه في الأرض تعنو القسائل يحق به حق ويسطل ساطل

<sup>(</sup>٣٠٨) «ديوان المؤيد الشيرازي» القصيدة الخامسة والعشرون ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣٠٩) أيضاً القصيدة الثانية والخمسون ص ٣٠٠.

هو البيت بيت للاله مقدس هو الوجه وجه الله والجنب جنبه

وقال أبن هاني في المعز:

«شهدت لأهل البيت أن لا مشاعر وماكنه هذا النور نور جبينه

املك تريد طباعه كرما

أنا عسدك المخلوق منك

وسيف لهام الكفر والشرك فاصل من الوحي قد قامت عليه الدلائل»(٣١٠).

اذا لم تسكن منهم وأن لا منساسك ولكن نسور الله فسيسه مشسارك» (٣١١).

وقال الأمير تميم في الامام الاسماعيلي العزيز بالله ابن المعز أخيه:

على حلق المعز وشيعة المنصور وانني لجميل ما أوليت ألف شكور،(٣١٢)

وقال فيه أيضاً:

«هذه فضائلك التي قد نرلت عجبا لأبصار تراك ولودرت

بالنص في آي الكتباب المنزل مقدار فضلك كنّ عنك بمعزل (٣١٣).

وبمثل ذلك قال المؤيد الشيرازي في الامام الاسهاعيلي المعـز أنه حجـة الله، وكعبة الله، المقـام المحمود، والحاضر الموجود\_ثم قال:

للمسطفى دنا فتدلَّ السيه رحيفا، وضده يتقلَّ طهداة كانوا إلى الله سبلا يات في العالمين قولا وفعلا»(٣١٤).

«وله الرتبة التي قال فيها الله وله الحوض فهو يستقى مو وله الحقائمون لله بالقسر وله المعجزات، والمنظهر الآ

<sup>(</sup>٣١٠) «ديوان المؤيد الشيرازي» القصيدة التاسعة والخمسون ص ٣١١، ٣١٢.

<sup>(</sup>٣١١) «ديـوان ابن هانيء» القصيـدة السابعـة والثلاثـون الأبيـات ٢٢ و٢٩ ج ٢ ص ٥٠٩ و٥١١.

<sup>(</sup>٣١٢) «ديوان الأمير تميم بن المعز» قافية الراء ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣١٣) أيضاً قافية اللام ص ٣١٤.

<sup>(</sup>٣١٤) «ديوان المؤيد في دين الله» القصيدة الحادية والعشرون الأبيات ١٢ إلى ١٥ ص ٣١٤.

وقال المؤيد أيضاً في المستنصر:

وله المقام والصفا والمشعر تأملوا من هذه الأعلام أجل هو المستنصر المنصور

وقال أيضاً في المستنصر :

والامام المستنصر العائد، الديد وبه عالم الملائك أمسى واستقامت أفلاكه دائرات وبه الأرض أنبتت باهتزاز وبه ماء رحمة الله أمسى حبدا مصر بالامام معد يامسيحايكلم الناس طفلا لست دون المسيح، سهاه ربا تعليك ليته كحمل عيني

وسيف بين الأعادى يشهر توجد فيه فهو الامام مولى به بيت الهدى معموره (٣١٥).

سن بلقياه اخضر العود رطبا مستقلا، وأمره مستقلا، وأمره مستقبا بمعد اذ قام منهن قطبا بعد فرط الهمود حبّا وأبّا فائنام سكبا فسكبا فسكبا فسكبا فسكبا فسربا في شانه أخو اللبّ لبّا أمل شرك، ولا نسمّيك ربّا أم لنعليك ليتني كنت تربا) (٢١٦).

ونقلوا عن جعفر بن محمد أنه قال:

«ما عرّف الله أحدا غاية فضلنا إلا مقدار شعرة بيضاء في ثور أسود»(٣١٧).

ونقل مصطفى غالب الاسهاعيلي أشعارا في مدح الأمر بأحكام الله من أحد الشعراء:

وبشر في العين الا أنه جلّ أن تدركه أعيننا تدرك الأفكار فيه بانيا

عن طريق العقبل نور الهدى وتعالى أن نراه جسدا كادمن اجلاله أن يعبداه (۲۱۸).

<sup>(</sup>٣١٥) أيضاً القصيدة الثانية ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣١٦) القصيدة الخامسة عشرة الأبيات ٢٧ و٣١ إلى ٣٨ ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣١٧) «الهفت الشريف» بتحقيق مصطفى غالب ص ١٧٧.

<sup>(</sup>۳۱۸) مرجع سابق.

وأما السجود ببن أيديهم فقد ذكر القاضي الاسماعيلي النعمان المغربي أنه من لوازم الأداب للأئمة، فلقد ذكر في كتابه (الهمة في آداب اتباع الأئمة) تحت عنوان (ذكر الآداب في السلام على الأئمة صلوات الله عليهم والكلام بين أيديهم):

وتعظيم الأئمة صلوات الله عليهم من تعظيم الله عز وجل، إنه إن ما يراد من تعظيم طاعته، ويبتغى مرضاته لا شريك له، وقد رأينا أوصياءهم وولاة عهودهم يقبلون الأرض في سلامهم عليهم بين أيديهم إجلالا لهم وعلما بقدرهم ومعرفة بما أوجب الله لهم، فأتباعهم أحق من اقتدى في ذلك بهم ويتقرب إلى الله بتعظيم أوليائه غير مستنكفين ولا مستكبرين عنه، والـرعاع وأوباش الناس والعوام ينكرون ذلك ويرونيه سجودا من دون الله لهم تعالى عن قولهم ونزه أولياءه عن افترائهم عليهم، وللسجود حقيقة هي غير تقبيل الأرض عند كل من نظرهم شيء من العلم من مؤالف أو مخالف، لا يمرون من قبل الأرض في صلواته ساجدا حتى يأت بحقيقة السجود على جبهته وأنفه وينويه نية سجوده على أنه لو سجد ساجد لولى من أولياء الله إعظاما لله لم يكن ذلـك بمنكـر. . . فينبغي لمن واجه الإمـام عليـه الســلام أن يبــدأ بالسلام عليه، ثم يقبل الأرض بين يديه، ويعتقد ذلك تعظيم له وتقربا إلى الله عز وجل به ويقول في السلام عليه قبل انحطاطه لتقبيل الأرض: «السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبـركاتـه» ويكون ذلـك بحيث يُراه الإمام وإن كان المسلم بحيث يسمع رد الإمام عليه السلام لم ينحط إلى الارض لتقبيلها إلا بعد فراغ رد الإمام عليه السلام، ثم إذا قبل الأرض قام فإن حضر لأمر يريد الكلام فيه مما يجب وينبغي لمثله أن يتكلم به، وكـان ممن ينبغي لمثله الكلام بين يدي الأئمة تكلم وإلا استأذن في الكلام، فإن أذن له الامام تكلُّم، وإنَّ لم يأذن له انصرفٌ (٣١٩).

<sup>(</sup>٣١٩) وكتاب الهمة في آداب اتباع الأثمة، للنعمان القاضي ص ١٠٤ ومـا بعد ط دار الفكسر العربي بتحقيق محمد كامل حسين.

#### وقال أيضاً:

«القيام بين يدى الأئمة أولياء الله لمن عرف حقهم واعتقد إمامتهم واعتقد قيامه ذلك تعظيها لهم وإجلالا لمكانهم عبادة يتقرب بهما إلى الله الذي أوجب تعظيمهم وإجلالهم، كما كان القيام في الصلاة لله تعالى تعظيما له. قال جل ثناؤه: «وقوموا لله قانتين» فينبغي لمن قام ذلك القيام أن يجعله لله تعالى قربة يتقرب بها إليه وينوي ذلك ويعتقده بقلبه ويجل مقامهم في صدره، ويرى أن ذلك القيام فيه حظ عظيم لنفسه إذ كان مما يتقرب به إلى ربه، ويرجو لديه ثوابه، ولا يرى أن الجلوس لديهم أفضل من القيام بين أيديهم، ولا أن ذلك أدنى إليهم، ولا أن أحداً يستحقه عندهم، فإذا عرف ذلك واعتقده وأضمره وقصده ثم أمروه بالجلوس إكراما لــه أو لأمر مــا رأوه فليجلس معترفاً في ذلك بفضل نعمتهم عليه، ويشكر على ذلك بما أمكنه ولا يتهاون ولا يستصغر بقدر النعمة والمنة فيه فإنه قدر جليل الدرجة وفضل عظيم المنزلة، ثم لا يعتقد ويرى أن ذلك قـد صار لـه رسما جـاريا لا يــزول عنه، ورتبة واجبة له، وأنه ليس لأحد من عباد الله على أحد من أوليائه بحق ولا إن أنالوه معروفًا صار له عليهم ضربة لازب، وإنما هم في الإنعام على عباد الله كما قال جل ثناؤه: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب، فإذا أحبوا أنعموا وتطولوا، وإذا أمسكوا لم ينبغ أن يستعجزوا ولا يبخلوا. وكذلك ينبغي أن تراض النفوس لهم على المحنة والرضا وعند المنع والعطاء، وعند أحوال الشدة وفي حالات الرخاء. فإن صنعوا صنيع معروف إلى واحد وجب شكرهم عليه، ولم ينبغ أن يرى المصنوع ذلك به أنه جدير به ولا مستحق إياه، ولا أن يستشرف نفسه بعد ذلك إليه، فإن عادوا به عليه ضاعف الشكر واعترف بالتقصير وعدم الاستحقاق، وإذا لم تكن لهم عودة إلى ذلك أدأب نفسه في شكر ما تقدم لهم عنده واعترف فيه بعجزه، ورأي أنه لو زيد من ذلك لكان أثقل لحمله وأحرى أن لا يقوم بأعباء ما يجب فيه عليه. فإذا قام القائم بين يدى الإمام فليقم قائم معتدلا كقيامه في الصلاة وليرم ببصره إلى الأرض إجلالا وهيبة له، ناظراً إلى الإمام من تحت طرف. ويخفض جناحه، نظر من يرى أن نظره إليه عبادة، فقد جاء ذلك في الحديث

المؤثور، ولا يلتفت ببصره ولا يقلق في وقوفه ولا يعبث بيدبه، ولكن يرسلها إرسالًا، أو يضع يمينه على شهاله تحت صدره (٣٢٠).

وبمثل ذلك ذكر النعمان أيضا في كتابه (المجالس والمسايرات) حيث قال:

"ولما استقضاني المنصور بالله ( المنصورية وأقمت بها كنت إذا وقفت للسلام عليه، قبلت الأرض بين يديه تعظيها له واجلالا لمكانه. فقال لي مراراً كثيرة: لا تفعل مثل هذا يا نعهان، وأنا كلّ ذلك أفعله وأرى أن نهيه ذلك ليس بنهى كراهية إذ كان المعز صلوات الله عليه يومئذ يفعله ومن دونه من الخاصة وسائر الناس خلا من يجهل حقه من الرعاع الذين لا يعقلون. فكرهت الدخول في جملتهم والكون في ذلك معهم. . . ورأيت أن أمر المنصور ( المنهزية ) في مع بيان المعزّ بترك تقبيل الأرض أمر اختبار وامتحان كأمر الله عزّ وجل إبراهيم صلى الله عليه وآله بذبح اسهاعيل ابنه ليمتحن صبره ويختبر أمره. ولا جرم أني عدت إلى ذلك كها أمرني المعزّ ( المنهزية ) فها أنكره بعد ذلك على أيام حياته صلوات الله عليه ورحمته وبركاته ( المنهزية ).

هـذا ومثـل ذلك ذكـر عن نفسـه الـداعي الاسماعيـلي الكبـير المؤيـد الشيرازي وهو يذكر دخوله على المستنصر ـ الامام الاسماعيلي ـ بقوله:

«فدخلت إلى مجلس الخلافة في آخر يـوم من شعبان سنة تسع وثـ لاثين وأربعهائة وكنت في مسافة ما بين السقيفة الشريفة والمكان الذي ألمح فيه أنوار الطلعة الشريفة النبوية....

فلم تقع عيني عليه إلا وقد أخذتني الروعة، وغلبتني العبرة، وتمثل في نفسي أنني بين رسول الله وأمير المؤمنين صلى الله عليهما ماثل، وبوجهي إلى وجهيها مقابل، واجتهدت عند وقوعي إلى الأرض ساجدا لـولي السجود

<sup>(</sup>٣٢٠) أيضاص ١٠٩، ١١٠.

<sup>(</sup>٣٢١) «المجالس والمسايرات» ص٥٩، ٥٩.

ومستحقه، أن يشفعه لساني بشفاعة حسنة بنطقه، فوجدته بعجمة المهابة معقولاً، وعن مزية الخطابة معزولاً، ولما رفعت رأسي من السجود، وجمعت علي أثوابي للقعود، رأيت بنانا يشير إلي بالقيام لبعض الحاضرين في ذلك المقام، فقطب أمير المؤمنين ـ خلّد الله ملكه ـ وجهه عليه زجراً، على أنني ما رفعت به رأسا ولا جعلت له قدراً، ومكثت بحضرته ساعة لا ينبعث لساني بنطق، ولا يهتدي لقول، وكلما استطرد الحاضرون مني كلاما ازددت اعجاما، ولعقبة العي اقتحاما وهو ـ خلد الله ملكه ـ يقول: دعوه حتى يهدأ ويستأنس» (٣٢٣).

هذا ومثل هذا كثير جداً.

وهذه العبارات الواضحة، والنصوص الصريحة ان دلّت على شيء دلّت على أن الإله لدى الاسهاعيلية إمام، والامام اله، وقد ذكرنا نصوصاً كثيرة من كتب القوم أنفسهم لبيان واثبات هذا في مبحث الالهيات.

واكتفاء بها وتجنب اللإطالة والملل نورد ههنا أخيراً ما ذكره الكرماني صاحب أكبر وأعمق كتاب سرّى اسهاعيلي:

«وكلَّ منهم «الأثمة) في زمانه مقام الله بقيامه مقام النبي الذي هو القائم مقام الله»(٣٢٣).

وعلى ذلك قال البدخشاني الاسهاعيلي في كتابه الفارسي: «ان ما ورد في القرآن (كل شيء هالك إلا وجهه) المقصود منه وجه الامام»(٣٢٤).

<sup>(</sup>٣٢٢) «سيرة المؤيد في الدين، داعي الدعاة ترجمة حياته بتحقيق محمد كامل حسين ص٥٥ ط دار الكتاب المصري ١٩٤٩م.

<sup>(</sup>٣٢٣) «راحة العقل؛ للكرماني ص٧٧٥، أيضا مسائل مجموعة من الحقائق العالية ص١١٢ من أربعة كتب اسماعيلية.

<sup>(</sup>٣٢٤) كتاب (سى وشش صحيفة) لسهراب ولي بدخشاني المؤلف سنة ٨٥٦هـ بتصحيح هو شنك آجاتي ط مطبعة كيهان ـ طهران ١٩٦١م.

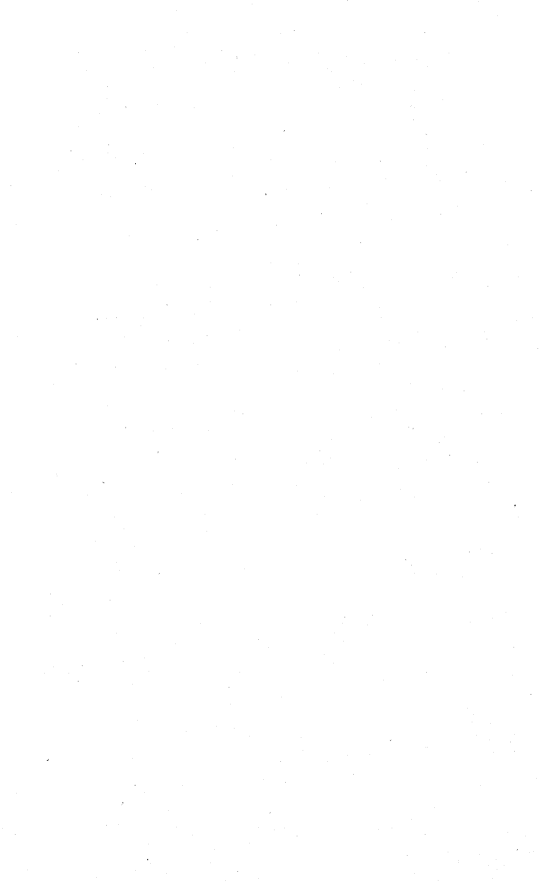
وقال المفسر الاسماعيلي:

«إنما يبلوكم الله به، يعني امام الزمان بالاختبار والامتحان»(٣٢٥).

وقال في قوله تعالى: (ومن يهن الله) يعنى امام كل زمان بمعاندة حجبه (في له من مكرم) يعني في معاده ـ ثم قال تعالى: (ان الله) يعنى صاحب كل عصر يفعل ما يشاء»(٣٢٦).

إلى آخره من الخرافات.

<sup>(</sup>٣٢٥) دمزاج التسنيم، لضياء الدين الاسهاعيلي سورة النحل ص١٣١ ط غونتيغن ـ ألمانيا. (٣٢٦) أيضا سورة الحج ص٢٤٦.



## الفصل الخامس

### المبدأ والمعاد

ان الذين تكلموا من الاسماعيلية في المبدأ والمعاد هم قليلون جدا بالنسبة للمسائل الأخرى حيث أن هذه المباحث تعد من علم الحقائق لا يطلع عليها إلا القليلون المعدودون الذين بلغوا الغاية القصوى والمراتب العليا، وتعمقوا في مذهب الباطن، وهم أيضا لم يتكلموا في هذه المباحث إلا في كتب سرية خالصة يعبر عنها بكتب الباطن أو بكتب الحقيقة، وأنها محرمة إلا على الذين سمح لهم وأذن بالاطلاع عليها من قبل الأئمة أو الدعاة المطلقين للأئمة، ولا يحق لأحد مها كان شأنه ومقامه أن يتناول هذه الكتب المطلقين للأئمة، ولا يحق لأحد مها كان شأنه ومقامه أن يتناول هذه الكتب المأذونين أن يناول تلك الكتب أو واحدا منها التي أذن له بالنظر فيها ومطالعتها أن يعطيها لأحد غيره، أو يخبره بما قرأ منها.

وأهم هـذه الكتب التي تعدّ من كتب الحقيقة هي (كنز الـولد) للداعي إبراهيم بن حسينُ الحامدي المتوفى ٦٦٧هـ.

و(الشموس الزاهرة) للداعي حاتم بن إبراهيم المتوفى ٩٦ه.

و(الأنوار اللطيفة) للداعي طاهر بن إبراهيم الحارثي اليماني المتوفى ٥٨٤هـ.

و(الذخيرة في الحقيقة) للداعي علي بن الوليد المتوفى ٦١٤هـ.

و(المبدأ والمعاد) للداعي حسين بن علي بن محمد بن الوليـد المتــوفي ٦٦٧هـ. وغيرهما من الكتب.

كما أنه ورد ذكر هذه المباحث في الكتاب الباطني الدقيق (راحة العقل) للداعي أحمد حميد الدين الكرماني المتوفي ٤٤١هـ.

وكذلك في كتاب (الافتخار) للداعي أبي يعقوب اسحاق السجستاني المتوفى ٣٣١هـ.

وكذلك في بعض كتب. جعفر بن منصور اليمن، والمؤيد الشيرازي المتوفى ٤٧٠هـ.

كما أن هناك رسالة مستقلة في النظم (سمط الحقائق) للداعي علي بن حنظلة المتوفى ٦٢٦هـ.

و(لب اللباب) لعبد على عهاد الدين المتوفى في القرن الحادي عشر.

كها أن هناك بحوثا عديدة في هذه المسائل في (رسائل اخوان الصفاء) المنسوبة إلى الإمام الاسهاعيلي أحمد بن عبدالله بن محمد بن اسماعيل حسب دعوى الاسهاعيلية، كها أن هناك كتبا فارسية عديدة للاسهاعيلية تبحث في مثل هذه المباحث، وتعدّ من كتب الحقائق مثل (هفت باب أبو اسحاق).

و(سي وشش صحيفة) لسهراب ولي بدخشاني.

و(زاد المسافرين) لناصري خسرو.

و(كلشن راز).

وغيرها من الكتب للدعاة الاسهاعيلية الفرس.

ومن الطرائف أن الاسهاعيلية لم يأتوا بشيء جديد في هذه المباحث الآما التقطوه من موائد الأفلاطونية الحديثة، والفيثاغورية الجديدة، ومن الفلاسفة الذين لم يفوزوا بتصور الهي، ولم يهتدوا بهدي النبوة، ولم يتمسكوا بالوحي والكتب السهاوية فضلوا وأضلوا.

فإن القوم مع ادعائهم الدعاوي الفارغة لم يتتلمذوا إلا على الملاحدة والفلاسفة التائهين الهائمين على وجوههم في تيه الحيرة والضلالة، والبعيدين كل البعد عن نور الله ونور الايمان، ثم هم مع ذلك مختلفون ما بينهم في هذه المباحث باختلاف لا يغمض الطرف عنه، وسنذكره عند سرد العبارات وبيان المذهب.

ويجدر بنا أن تذكر ههنا أن كثيراً من المتقدمين الذين تكلموا في عقائد الاسماعيلية لم يتناولوا مبحث المبدأ في كتبهم مع أنهم تكلموا في عقيدتهم في المعاد وأمور الآخرة من البغدادي، والشهرستاني، وابن مالك اليماني، والغزالي، وابن حمزة العلوى وغيرهم، اللهم إلا الاشارات التي لا تشبع ولا تغنى من جوع، لعلها لعدم حصول المعلومات الكافية في هذا الباب لشدة محافظة القوم على الكتب التي تبحث في هذا المباحث وسترها واخفائها عن أعين الناس الأباعد والأقارب.

ثم إن الأسلوب الذي استعمله الاسماعيليون في مثل هذه الأبحاث أسلوب عويص وعقيم جدا. فالبعض منهم يحاول محاولة متعمدة محسوسة أن يأتي بعبارات غامضة، وتراكيب معقدة، وألفاظ متنافرة، واصطلاحات مشتركة المعاني كي لا يصل الباحث إلى نتيجة قطعية حتمية، وزيادة عليه مصطلحات فلسفية يونانية، فلذلك يصعب على الكاتب أن يقدّم إلى القراء أفكارهم وآراءهم في هذا الخصوص واضحة جلية يفهمها العامي وطالب العلم، اللهم إلا من تبصر و تعقل وأمعن النظر في فهمها.

ونحن نحاول أن نختار من الكتب المختلفة عبارات سهلة كي لا يشكل على القاري، فهم الموضوع.

### تعتقد الإسهاعيلية:

«ان الخلق ينقسم إلى ثلاثة أقسام: عالم روحاني وهو الابداع، وجواهره أفراد. وعالم جرماني وهو الاختراع وجواهره أزواج. وعالم جسماني وجواهره رباعية تركبت منها الأزواج. فأولها الجسم المطلق، ثم الأفلاك، ثم

الكواكب، والاسطقصات الأربعة: النار والهواء والماء والتراب. والمتولدات الثلاثة: المعدن والنبات والحيوان.

والإنسان هو نهاية العالم الجسماني، وهو البيت الأكمل، والحجاب الأفضل الذي خاطب الله منه الخلق بأوضح خطاب... وان العالم بأسره شخص كروي الأفلاك، مسبح لباريه، مقدس لفاطره ومنشيه، عقله السابق، ونفس قدسه التالي، وقلبه الجد، وقوة حسه ونموه الفتح، وصورة أعضائه الخيال، وعيناه الهيولي والصورة، وجوارحه السبعة والبروج الإثنا عشر، وشطره الأيسر السفلي المعدن والنبات، وشطره الأيمن الحيوان والإنسان. ذلك تقدير العزيز العليم»(٣٢٧).

ثم يقولون: أول موجود هو العقل.

«أول ما خلق الله تعالى العقل، فقال له: أقبل فأقبل، ثم قال له: أدبـر فأدبر، ثم قال له: وعزتي وجلالي، ما خلقت خلقا أجلّ منك، بـك أثيب، وبك أعاقب»(٣٢٨).

ويقول اخوان الصفاء:

«العقل هو أول موجود فاض من وجود الباري عز وجل»(٣٢٩).

وأيضا «ان أول شيء اخترعه الله جل ثناؤه، وأوجد جوهره بسيط روحاني في غاية التهام والكهال والفضل، فيه صور جميع الأشياء يسمى العقل الفعال، وأن من ذلك الجوهر فاض جوهر آخر دونه في الرتبة يسمى النفس الكلمة» (٣٣٠).

<sup>(</sup>٣٢٧) مطلع الشموس للداعي شهاب الدين أبي فراس ص ٢٠ من (أربع رسائل اسماعيلية) ط دار مكتبة الحياة بيروت - لنسان

<sup>(</sup>٣٢٨) والمجالس المزيدية، للشيرازي المجلس الأول من المائة الأولى ص٦.

<sup>(</sup>٣٢٩) «رسائل إخوان الصفاء» السرسالة الأولى من القسم الثالث وهي السرسالة الثانية والثلاثون ج٣ ص١٨١.

<sup>(</sup>۳۳۰) أيضا ص١٨٧.

وبمثل ذلك قال السجستانى:

«العقل وهو أول خلق ظهر من أمر الله تعالى، وسمى العقل لأنه لما تجرّد المبدع عن سهات المربوبين، وتعرى عن صفات المخلوقين، وذلك أمجه تسبيح وأنزه معرفة وأقدس علم، ولم يوجه الباري تعالى في أول الخلق غير العقل»(٣٣١).

وبذلك قال الأخرون ولكنهم احتلفوا فيها بعد حيث أن اخوان الصفاء يقولون: إن العقل وجد عن طريق الفيض، ولكن الكرماني في كتاب راحة العقل(٣٣٢).

والمؤيد الشيرازي في ديوانه(٣٣٣).

والحارثي اليماني في كتابه (الأنوار اللطيفة)(٣٣٤).

ومحمد بن علي الصوري في كتابه القصيدة الصورية(°۳۳).

وشهاب الدين في كتابه كتاب الايضاح(٣٣٦).

وغيرهم يقولون: انه وجد ابداعا، لا فيضا كم يقول فلاسفة الأفلاطونية الحديثون، واخوان الصفاء تبعا لهم.

وأما الكرماني فلم يكتف بهذا القول فحسب، بل ردّ على القائلين (٣٣٧) بالفيض، وناقش رأيهم في فصل مستقل من كتابه الباطني الكبير، فيقول في

<sup>(</sup>٣٣١) (رسالة تحفة المستجيبين) للداعي أبي يعقبوب السجستاني ص ١٣ من (ثلاث رسائل اسهاعيلية) ط دار الأفاق الجديدة بيروت ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٣٣٢) المشرع الثاني من السور الثالث ص١٧١.

<sup>(</sup>٣٣٣) أنظر «القصيدة الثاقبة» ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٣٣٤) أنظر الباب الأول ص٣٤٠.

<sup>(</sup>۳۳۵) انظر ص۲۳.

<sup>(</sup>۳۳٦) أنظر ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣٣٧) ولا ندري كيف يقول الاسماعيلية إن كاتب رسائل اخوان المصفاء هو الإمام الاسماعيلي أحمد بن عبدالله بن محمد بن اسماعيل، ثم يخالفونه في رأيه مع أن الإمام معصوم لا يخطيء عندهم، وليس لأحد مهما بلغ شأنه ومنزلته أن يخالف الإمام. وهذا من أحد الأدلة أن الاسماعيلية لم يكونوا على هذا الرأي.

المشرع الثناني من السور الثنالث تحت عنوان (في كنون وجنوده عن المتعنالي سبحانه لا عن طريق الفيض كما يقول الفلاسفة، بل عن طريق الابداع)، فيقول:

«إننا إن اعتقدنا أن وجود الموجودات هو عن المتعالي عن الصفات سبحانه على سبيل الفيض لا على سبيل الإبداع، كنا قد صورنا أنفسنا من وجوده بما لا يطابق ما عليـه عينه وحقـه لما يلزم ويجب بـه من وجود مـا يعلل المتعالي عن الصفات سبحانه ما وجوده محال: وذلك أن من شأن الفيض أن يكون من جنس ما منه يفيض ومشاركاً له ومناسباً، ويكون الفيض من جهة ما هو فيض كعين ما يفيض منه الفيض بكونـه كذات الفيض، إذ مـا يفيض منه الفيض فيه من طبيعة الفيض مثل ما في الفيض من طبيعته، ولا فـرقأ بينهما من هذه الجهة ، كما أن الضوء الذي هو فيض من عين الشمس من جهة ما هو ضوء كعين الشمس التي منها فاض الضوء بكونها كذات الفيض، إذ ذات الشمس يوجد فيها من الضوء مثل ما فاض عنها، ولا فرقاً بينهما من هذه الجهة، فيصير الذي منه يفيض الفيض متكثراً بما يشاركه فيه الفيض وما يختص بـ ه هو ممـا لا يشاركـ فتكون ذاتـ من شيئين: شيء تشـاركا فيـ فلم يتباينا فيه، وشيء وقع به التباين بينهما، وحصلت الغيرة التي لولاها لما أمكن أن يقال ذاك غير هذا، وهذا غير ذاك. والذي يكون متكثراً فتكثره لحاجة بعض تلك الأشياء التي بها كانت الكثرة في وجوده إلى البعض الآخر، الـذي لولاه لما وجدا جميعاً، وهما جميعاً في الوجود ووجودهما باستناد الواحد منهما إلى الآخر ووقوعهما تحت القدرة الجمامعة لهمها، ويقتضي ذلك أن يكون المتعالي سبحاته - إن كان ما وجد عنه فيضاً - متكثراً واقعاً تحت قدرة غيره في وجوده، وأن يتقدم عليه ما وجوده محال، وإذا كان المتعالي سبحانه هـويته لا عن هوية هي غيرها، فقد تعالى عن أن يكون موصوفاً بقلة أو كثرة فقد بـطل أن يكون من شيئين، وإذا بطل أن يكون من شيئين بطل أن يكون ما وجد عنه فيضاً، فيكون موجباً لما فاض عنه كثرة عنها ذاته ثم أن من الأوائل في العقل وأحكامه أن الذي يكون أبسط، وأعرى من آيات الكثرة، وأقوم بذاته فهو أشرف من غيره، وعلى هذه القضية فالفيض أبسط من الذي فاض

منه بكونه شيئاً واحداً، وكون الذي فاض منه شيئين بـأحـدهمـا يشـارك الفيض، وبالأخر يختص فيباينه ويلزم من ذلك أن يكون الفيض أولى بـأن يكون متقدماً على الذي فاض منه لشرفه عليه بقلة الكثرة فيــه ووجود الكـــثرة في ذلك، وإذا كان كونه فيضاً موجباً أن يكون هو أشرف من الذي فاض منه الذي هو المتعالي عن الصفات سبحانه، فأي مجال أعظم من اعتقاد شيء هو بالضد مما عليه أمره. ثم أن الفيض لا يكون إلا عن تمامية ذات ما يفيض منه، والمتعالي سبحانه قد تسبح عن أن يكون تماماً أو تاماً فيقع الاشتراك به بينه وبين غيره في معنى من المعاني. فيلزم من ذلك وجود ما عنه تكون هويتــه إذ التمام مشارك للتمام، والتام مشارك للتمام ومناسب، والمشاركة والمناسبة بين شيئين يقتضيان ما يتقدم عليهما، ولوكان للمتعالي سبحانه مشاركة مع غيره في شيء من الأشياء أو مناسبة لا قتضي ما يتقدم عليهما، ثم لوكان للمتقدم أيضاً مشاركة مع غيره في شيء من الأشياء لا قتضى ما يتقدم عليها، ويستندان في الوجود إليه كلاهما فتؤدي الحال في ذلك إلى أمر في نهايته يوجب أن لا توجد الموجودات. فلما كان هذا باطلًا محالًا بطل أن يكون الموجود عن المتعالي سبحانه فيضاً. ثم لو كان الموجود الأول الذي هو العقبل الأول فيضاً عن المتعالي سبحانه وعظم كبرياؤه لوجب أن تكون العقول الخارجـة عنه من القوة إلى الفعل في دار لطبيعة التي هي عقول النطقاء والأسس والأثمة من جنس العقل الأول ومشاكله في قيامها بالفعل ونيلها التمامية، وكون العقل الأول فيضاً، وكون الفيض من جنس المتعالي عن الصفات سبحانـه ان لا يعتاض عليها الـوجه في تنـاول المتعالي سبحـانه إنبـاء عنه بمـا يليق به من الصفات ولا بعجز عن ذلك، ولكانت العقول تستحق أن تسبيع بالتسبيحات الموجهة نحوه تعالى كبرياؤه من حيث نفي الصفات بكونها مثله، ولما كانت للعقول في دار الطبيعة الخارجة \_ إلى الفعل التي هي عقول الأنبياء صلوات الله عليهم - لا تستحق أن يقال عليها بأنها متعالية عن الصفات والإضافات والموصوفات بكونها بما يـوصف وينعت، وهي المقرة بالقصور عن الإنباء عن الله سبحانه بما يستحقه وهي المسبحة للمتعالي بنفي الصفات ونعت الموصوفات عنه، تعالى الله علواً كبيراً، كان من ذلك الحكم بأن العقل الأول مثل هذه العقل في عجزها عن تناول المتعالي سبحانه بصفة موجودة في إبداعه، وتشكلها في تقديسها وتسبيحها إياه عن سهات اختراعه. وإذا كان العقل الأول بهذه الصفة وقد جمع ذاته عن ذلك لعجزه، تعالى الله وتكبر ولأسهائه العظمة والجلال والقدرة والسناء والرفعة والبهاء والنور والعلاء فقد بطل أن يكون ما وجد عن المتعالي سبحانه فيضاً، فلما بطل أن يكون «ما وجد عن المتعالي» فيضاً لم يبق إلا أن يكون إبداعاً» (٣٣٨).

هذا. ثم هناك اختلاف آخر في مبحث المبدأ حيث الأولية والأسبقية، وحيث أنه وجد عالم الإبداع دفعة واحدة أم بترتيب، وأيضا هل وجد العقل والزمان معا دفعة واحدة أم وجد العقل ولا زمان.

فيقول الحامدي، وعلى بن محمد بن محمد بن الوليد، والحارثي اليهاني، والحسين بن علي بن محمد بن الوليد، وعلى بن حنظلة: ان عالم الابداع وجد دفعة واحدة. يقول الحامدي:

«إن الله تعالى أبدع عالم الأمر دفعة واحدة بلا زمان». (٣٣٩)

ويقول علي بن الوليد:

«ان الله تعالى أبدع عالم الأمر دفعة واحدة، في غاية التساوي في كمالهم، الأول، وابداعهم الأفضل، لم يجعل سبحانه لأحد شرفا على سواه، ولا اختص منهم في ذلك الوجود واحدا، بأن ميزهم على غيره، وأعلاه، بل جمعت الكل منهم سمة التساوى والتكافي، وعدم فيهم اسم التباين والتنافي، وكل ذلك غاية العدل من مبدعهم» (٣٤٠).

ويقول الحارثي اليماني:

«ان الله تعالى الذي لا تتجاسر نحوه الخواطر، ولا تسمو إليه الأوهام والضائر أبدع عالم الابداع المكني عنه بعالم الأمر وعالم العقل وعالم القدس

<sup>(</sup>٣٣٨) وراحة العقل؛ للكرماني ص١٧١ إلى ١٧٤. (٣٣٩) وزهر بذر الحقائق؛ ص١٦١ من (منتخبات اسماعيلية).

وعالم الصفاء وعالم اللطافة والعالم الروحاني جميعا معا دفعة واحدة من غير شيء تقدمهم فيكون لهم هيولى أولى، ولا مع شيء صحبهم، فيكون مماثلا هم ومشاكلا، ولا على شيء أقلهم، فيكون لهم مكانا أول. . . أوجدهم أشباحا صورية محضة نورانية، ذوات قامات ألفية، كالقامات الانسانية البشرية، مباينة لأنفسها الهيولانية، وأجسامها اللحمية الدموية، اذ هي كثافة ظلمانية وتلك لطائف روحانية قدسانية، فأوجد تلك الأشباح النورانية متساوية في الكمال الأول، الذي هو الوجود والحياة، والقوة والقدرة، لاتخالف فيها ولا تفاضل ولا تباين بينها ولا تمايل، فيها دق وجل وكثر وقل، عدلا منه عز وجل، اذ العادل يتساوى عدله، والفاضل يعم فضله، كها أخبر الكتاب الكريم من قول العلى العظيم: (لو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً)» (٣٤١).

وقال الحسن بن على بن محمد بن الوليد:

«أعلم أن غيب الغيوب \_ جل وعلا \_ أبدع عالم الابداع دفعة واحدة بلا زمان ولا مكان صوراً نورانية كثيرة لا يحصيها العدد، متساوين في الكمال الأول والوجود الأول، الذي هو الحياة والقدرة والقوة. وكان ذلك بموجب عدله تعالى أن جعلهم سواء لافضل لأحد منهم على الآخر.

وكانوا في الكثرة على حال لا يحصى عددها دليلا على أن العقول لا تحيط بمبلغ فضله وجوده تعالى. فهم يسمون عالم الابداع، والعالم الروحاني، لكونهم أرواحا نورانية لاكثافة فيها ولا تجسيم، ولا يحويها مكان ولا احتاج مبدعها إلى زمان (٣٤٢).

ونظم هذا الداعي على بن حنظلة في أبياته حيث قال:

وأبدع ما أبدع من غير سبب ولا لمس حاجة ولا أرب

<sup>(</sup>٣٤٠) والذخيرة في الحقيقة، لعلى بن الوليد ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣٤١) والأنوار اللطيفة، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣٤٢) (رسالة المبدأ والمعاد) ص ١٠٢ من (سه رسالة اسهاعيلي).

من غير شيء لا ولا في شيء السخاص نور كلهم في الدات والفضل والعزة والسناء من غير تأخير ولا تقديم أبدعهم على سبيل الدفعة أوكدخول الضوء بيتا مظلا ولا زمان كان ما كان ولا اذ هذه قضية الأجسام

ولا لثيء جال في الروق والحياة والعيلم والقدرة والحياة في مبتدأ الابداع بالسواء وذاك فعل العادل الرحيم كيا أبان الجلنار طلعة لا بمثال كان قد تقدما أبدعهم في خلا ولا ملا لنقصها عن رتبة التام (٢٤٣).

ومما يزيد الأمر خطورة أن الحامدى نسب هذا الرأي إلى الامام الاسماعيلي القائم بأمر الله، القائم مقام العقل في العالم السفلى، والمعصوم بعصمة ذاتية أنه قال:

«ان عالم الابداع الذي صوّرنا كون ظهوره معا دفعة واحدة لم يسبقه أوله آخره ولا آخره أوله، فكان وجوده معا مثل حب التين المجتمع في كل حبة منه ما لا يحصى» (٣٤٤).

هذا من جهة، ومن طرف آخر يقول اخوان الصفاء، والمؤيد الشيرازي، والكرماني، والسجستاني وغيرهم: إن عالم الابداع ظهر بترتيب، فيقول اخوان الصفاء:

«كها أن من تكرار الواحد نشوء العدد وتزايده، كذلك من فيض الباري وجوده نشأة الخلائق وتمامها وكهالها؛ وكها أن الاثنين هو أول عدد نشأ من تكرار الواحد، كذلك العقل هو أول موجود فاض من وجود الباري عز وجل؛ وكها أن الثلاثة ترتبت بعد الاثنين، كذلك النفس ترتبت بعد العقل؛ وكها أن الأربعة ترتبت بعد الثلاثة، كذلك الهيولي ترتبت بعد النفس؛ وكها

<sup>(</sup>٣٤٣) «سمط الحقائق» لعلى بن حنظلة ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣٤٤) وكنز الولد، للحامدي الباب الثاني في القول على الابداع الذي هو المبدع الأول.

أن الخمسة ترتبت بعد الأربعة، كذلك الطبيعة ترتبت بعد الهيولى؛ وكما أن السبعة الستة ترتبت بعد الخمسة، كذلك الجسم ترتب بعد الطبيعة؛ وكما أن السبعة ترتبت بعد الستة، كذلك الأفلاك ترتبت بعد وجود الجسم؛ وكما أن الشهانية ترتبت بعد السبعة، كذلك الأركان ترتبت بعد الفلك؛ وكما أن التسعة ترتبت بعد الثمانية، كذلك المولدات ترتبت بعد الأركبان؛ وكما أن التسعة تخر مرتبة الأحاد، كذلك المولدات آخر مرتبة الموجودات الكليات وهي المعادن والنبات والحيوان. فالمعادن كالعشرات، والنبات كالمثين، والحيوان كالألوف، والمزاج كالواحد» (٣٤٥).

## وقالوا أيضاً:

«اعلم أن علة وجود العقل هو وجود الباري، عز وجل، وفيضه الذي فاض منه. وعلة بقاء العقل هو إمداد الباري، عز وجل، له بالوجود والفيض الذي فاض أولاً. وعلة تمامية العقل هي قبول ذلك الفيض والفضائل واستمداده من الباري تعالى. وعلة كال العقل هي إفاضة ذلك الفيض والفضائل على النفس بما استفاده من الباري عز وجل. فبقاء العقل إذاً علة لوجود النفس، وتمامية العقل علة لبقاء النفس، وكاله علة لتمامية النفس، وبقاء النفس علة لوجود الهيولى، وتمامية النفس علة لبقاء الميولى. فمتى كملت النفس تمت الهيولى. وهذا هو الغرض الأقصى في رباط النفس بالهيولى، ومن أجل هذا دوران الفلك وتكوين الكائنات لتكمل النفس بإظهار فضائلها في الهيولى، وتتم الهيولى بقبول ذلك. ولو لم يكن هذا هكذا لكان دوران الفلك عناً.

واعلم يا أخي أن العقل إنما قبل فيض الباري تعالى وفضائله التي هي البقاء والتمام والكمال دفعة واحدة بلا زمان ولا حركة ولا نصب لقربه من الباري، عز وجل، وشدة روحانيته. فأما النفس فإنه لما كان وجودها من

<sup>(</sup>٣٤٥) ورسالة إخوان الصفاء. - الرسالة الأولى من القسم الثالث ج ٣ ص ١٨١ .

الباري، جل ثناؤه، بتوسط العقل، صارت رتبتها دون العقل، وصارت ناقصة في قبول الفضائل»(٣٤٦).

### ويقول الكرماني:

«فالمبدع الأول (العقل الأول) علة لوجود الموجودات الكائنة كالواحد الذي هو أول الأعداد . . . كان المبدع الأول الذي هو الابداع علة لوجود الموجودات ، ثم وجود الشيء عن الشيء لايكون الا بكون ذلك الشيء الذي وجد عنه هذا الشيء في غاية الكهال ونهاية التهام . . . ولما كان الابداع الذي هو المبدع الأول غاية الكهال ونهاية التهام والفناء والفضل كان علة لوجود ماسواه ، ثم لما كان المبدع الأول هو الحي الأول ، ولا يكون حيا ما لا يفعل كان المبدع الأول فاعلا ، وإذا كان فاعلا والفعل علة لوجود مفعوله فالمبدع الأول علة لوجود ما سواه ، فهو المحرك الأول والعلة الأولى ، ثم انه لا يحتاج في اصدار الأفعال إلى غيره لكهاله اذ فعله في ذاته ، وذاته لذاته مادة فيها يفعل ، وذاته في ذاته صورة بها يعمل ، وما يكون وجوده هذا الوجود فلا يحتاج لغيره في الفعل "(٢٤٧)".

### ومثل ذلك قال:

«وليس في الموجودات ما هو غاية لكل غاية، ومتقدم على متقدم غير الابداع الذي هو المبدع الأول والموجود الأول فهو علة لوجود ما سواه، ثم ان الابداع الذي هو المبدع السابق في كل شيء لو لم يكن علة لوجود ماسواه لما كان للموجودات وجوده (٣٤٨).

وهذا الموضوع منتشر في كتابه مثل ما ذكر في مقام آخر:

«ان العقـل الأول الذي هـو المبدع الأول لمـا كــان وجــوده عن المتعــالى سبحانه ابداعا، وكان عقلا بابداع الله تعالى اياه كذلك، وكان في كونه عقلا

<sup>(</sup>٣٤٦) أيضاً ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣٤٧). «راحة العقل» المشرع السابع من السور الثالث ص ٢٠١، ٢٠١.

<sup>(</sup>٣٤٨) أيضاً.

ومعقولا له ذاته، لزمته بكونه عقلا نسبة، وبكونه معقولا نسبة أخرى، وكان من جهة كونه عقلا أشرف من جهة كونه معقولا بكونه من تلك الجهة \_ أعنى كونه عقلا \_ فرداً منتسبا إلى المتعالى سبحانه، ومن هذه الجهة \_ أعنى كونه معقولا \_ زوجا منتسبا إلى ذاته، وكان علة لوجود الموجودات، وكان من الكال والتهام على النهاية التي يستغنى بها عن الغير في اصدار الفعل إلى الوجود» (٣٤٩).

وبمثـل ذلك قـال في كتابـه (الريـاض في الحكم بين الصـادين صـاحب الاصلاح والنصرة)(٣٥٠).

### وبذلك قال السجستاني أيضاً:

«العقل أول خلق ظهر من أمر الله . . . ولم يوجد الباري تعالى في أول الخلق غير العقل . . . ويضاف إلى العقل اسم القلم . . . والعرش . . . والسابق . . . والقضاء . . . والهيول . . . ثم النفس فانها الخلق الثاني المنبجس من الخلق الأول ، ويقال للنفس اللوح . . . والملك . . . والثاني . . . والتالي . . . والقدر . . . والصورة . . . الخ .

#### وقال:

العقل لا يسبقه شيء من الموجود. . . فان العقل يشبه الواحد الذي هو يشبه الأعداد ولم يسبقه شيء من الأعداد لا من الأفراد ولا من الأزواج، بل الأعداد كلها إنما تنكسر بالواحد ومن الواحد»(٣٥١).

#### ويقول:

«كيف يتوهم قبل العقل شيئية، والعقل هو شيئية الأشياء كلها، وشيئية الأشياء كلها هـو العقل؟ ولـو جاز تـوهّم شيئية قبـل العقل، والعقـل شيئية

<sup>(</sup>٣٤٩) وراحة العقل، للكرماني ص ٢١٢.

<sup>(</sup>۳۵۰) انظر ص ۹۹.

<sup>(</sup>٣٥١) دكتاب الينابيع، للسجستاني ـ الينبوع الخامس ص ٢٣ من (سه رسالة اسهاعيلي).

الأشياء كلها، كان العقل اذن قبل ذاته. والشيء لا يكون قبل ذاته، فاذن توهم شيئية قبل العقل ممتنع»(٢٥٢).

وكذلك محمد بن على الصورى(٣٥٣).

روأما كون العقل مقدما على الزمان فقد ذكر فيه الكرماني رأي الرازي ورأي السجستاني ثم رأيه فيه، فيقول في الفضل السابع والثلاثين من الباب الأول:

## «قال صاحب الاصلاح (أي الداعي أبوحاتم الرازي):

ان الباري تعالي ابدع العقل والزمان معاً في دفعة واحدة. قال صاحب النصرة (أي السجستاني): من المعلوم ان الزمان هو مقدار الحركة، والحركة انما هي الأفلاك، فيجب من هذا القول ان تكون الافلاك والزمان المتولد من حركاتها قد كانت مع العقل في دفعة واحدة، وجاز ان نقول ان المتمكن والكائنات الفاسدة كانت مع العقل دفعة واحدة، وان جاز ان نقول ان المتعلل والزمان كانا معاً في دفعة واحدة، فيجب من هذا القياس ان يكون الزمان ينال من الفضائل والأنوار المفاضة على العقل مشل ما يناله العقل فيكون تاماً، وذلك محال، وان جاز القول ان العقل والزمان كانا معاً في دفعة واحدة فهما لا يخلوان من ان يكونا شيئين اثنين أو شيئاً واحداً، فان كانا شيئاً واحداً فلفظ الجمع يقع على الشيء الواحد من جهة الاسامي لأنه من المحال ان نقول ان الحجر كان مع الصخر، والمدية كانت مع السكين، وان كانا هما شيئين اثنين، فالعقل لما أبدع عقل ذاته بغير زمان أو بزمان، فاذا عقل ذاته بغير زمان فقد كان والزمان، وليس وان كان انما عقل ذاته بزمان، فاذا الأزل والأزلية:

<sup>(</sup>٣٥٢) أيضاً الينبوع السادس ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣٥٣) انظر القصيدة الصورية ص ٢٤.

ان محصول قوله وان كان قاصراً في الادلاء والدلالة ان وجود الزمان مع العقل محال، وهو صحيح عندنا في المذهب وقد تقدم من القول في استحالة وجود شيء مع العقل الأول ما هو كاف في الدلالة على ان الأمر بخلاف ما ذكره صاحب الاصلاح في هذا النصل، الا أن صاحب النصرة في قوله ان الذي يتقدم على العقل فليس هو الزمان بل الأزل والأزلية فقد اخطأ، فلا وجود لشيء متقدم على العقل الأول بما بيناه فيها تقدم من القول في كتابنا هذا وفي كتاب «راحة العقل» والذي يصح وعليه فان قانون الاعتقاد والمذهب لمن الأزل والازلية يلزم عالم الابداع على ما بيناه في الرسالة المعروفة (بالروضة)، وفيها أوردناه فيها غنى عن التطويل» (٢٥٤).

فهذا هو الاختلاف الجوهري الثاني بين الدعاة الاسهاعيلية وأثمتهم في بدء الخلق، وهناك اختلافات أخرى مثل هذه مع ادعاء القوم بـأن علومهم مقتبسة من الأثمة المعصومين الذين لا يخطئون ولا يغلطون.

ومن الغرائب أن كل طرف من الأطراف المختلفة يدعم أقـواله وآراءه بـأقوال المعصـومـين وآرائهم ونحن أشرنـا إلى ذلـك، وسـوف نـذكـر هـذه الخلافات والتناقضات في باب مستقل ان شاء الله.

وصدق الرب جل وعلا، ومن أصدق من الله قيلا:

«ولو كان من عند غير الله لو جدوا فيه اختلافا كثيرا»(°°°).

ونرجع إلى الموضوع فنقول: ان الاسهاعيلية يعتقدون أن الله أبدع أول ما أبدع العقل، أو فاض عنه العقل، ثم أنشئت صور نورانية كثيرة سواء من العقل أو من غيب الغيوب على اختلاف في الأقوال:

<sup>(</sup>٣٥٤) «كتاب الرياض، للكرماني ص ٩٧، ٩٨ ط دار الثقافة بيروت.

<sup>(</sup>٣٥٥) سورة النساء الآية ٨٢.

«ثم ان صورة من تلك الصور المبدعة نظر إلى ذاته إلى أبناء جنسه، وتفكر فيهم، فهجم بفكرته من ذاته بغير معلم ولاملهم، وعلم أن له ولهم مبدعا هو بخلافهم يعجز عن ادراكه، فنفى الالهية عنه وعن أبناء جنسه، وشهد بها لمبدعه، واستحق بهذا الفعل أن يسمى (أولا) و(سابقا)، وهو المسمى بالعقل الأول، والمبدع الأول، والقلم» (٢٥٦).

ومثله في الأنوار اللطيفة(٣٥٧).

وفي (سمط الحقائق) و (القصيدة الصورية) وغيرها من الكتب. وحصل له علم ما كان وما سيكون، ووقع عليه اسم الالهية:

«فهو الحق الحقيقة، وهو الوجود الأول، وهو الموجود الأول، وهو الوحدية والواحد، وهو الأزل، وهو الأزل، وهو العلم وهو العالم الأول، وهو القدرة وهو القادر الأول، وهو الحياة وهو الحي الأول» (٣٥٨).

«ثم انه فطن لما فطن له العقل الأول صورتان من تلك الصور، فنظرا كنظره، ونفيا الالهية عن ذاتها، واعترفا بها لمبدعها، واعترفا للسابق عليها بالفضل وشرف السبق، وسميا بفعلها ذلك منبعثين لأنها انبعثا مقتدين بالأول وفعله.

«وكان أحدهما أسبق من الاخر إلى ذلك التسبيح والتقديس والتوحيد، واستحق لسبقه أن اتخذه العقل الأول السابق له باباً وحجاباً يخاطب منه من دونه، وأمده من المادة ـ التي طرقته من مبدعه ـ بما شرف به على المنبعث الثاني وعلى كافة أبناء جنسه، وعلم بذلك ما كان و(ما) سيكون، وهوالمسمى بـ «النفس الكلية» وبـ «الانبعاث الأول» وبـ «اللوح».

<sup>(</sup>٣٥٦) (رسالة المبدأ والمعاد؛ لحسين بن على بن محمد بن الوليد ص ١٠٣ من (سه رسالة اسهاعيلي).

<sup>(</sup>۳۵۷) انظر ص ۸۲، ۸۶.

<sup>(</sup>٣٥٨) وراحة العقل، المشروع الخامس من السور الثالث ص ٨٩.

ولم يعترف المنبعث الثاني بفضل السبق للمنبعث الأول، وتوهم أنه مساوله. فكان ذلك التوهم خطأ أكسبه تأخراً عن مرتبته وانحطاطاً عن منزلته. ثم ان العقل الأول دعا جميع عالم الابداع إلى توحيد مبدعهم وتسبيحه. وكان دعاؤه لهم بالمنبعث الأول الذي قد صار حجاباً له وباباً. فأجابه من تلك الصور المبدعة سبعة عقول كل واحد منهم بعد الثاني، وفي ضمن كل عقل منهم من تلك الصور المبدعة عالم لا يحصيها العدد، هو لهم دذلك العقل - كالرئيس والامام والقدوة لسبقه عليهم، وهم له كالاتباع والمقتدين به. فصارت مراتب عالم الابداع تسعة: العقل الأول والانبعاث الأول والسبعة العقول المجيبة للدعوة.

ثم ان المنبعث الثاني لما سقط عن مرتبته بما كان من توهمه وسبق العقل باجابتها واعتراف كل مسبق منهم بفضل سابقه، لاذ المنبعث الثاني بآخر تلك العقول ـ وهو التاسع ـ مستخبراً له عن حالته وما الذي حطه عن رتبته هو توهمه المساواة لسابقه. قتشفع به إلى من هو فوقه، وشفع له من فوقه إلى من فوقه، حتى انتهت الشفاعة إلى العقل الثاني الذي هو المنبعث الأول.

فعلم أن المنبعث الثاني قد ندم على ما سبق منه، وإن لم يتعمد ذلك ولا أصر. فتاب عليه من زلته وغفر له خطئته، وأمده من فيض المادة الأزلية التي اتصلت به من سابقه، التي أمد بها جميع تلك العقول عند اجابتها. فزالت به عن المنبعث الثاني تلك الظلمة الحادثة عن ذلك الوهم الفاسد وفارقته. وعلم بتلك المادة ما كان وما سيكون، وترتب في المرتبة العاشرة؛ فصار بعد أن كان ثانياً في الانبعاث ثالثاً في العدد، عاشراً في الرتبة. وحصل له بتلك المادة ولجميع العقول السابقة عليه الكهال الثاني والوجود الثاني الذي به تأزلوا وعصموا وأمنوا من الاستحالة والفناء.

وكان قد بقى من تلك الصور الابداعية عالم لا يحصيهم العدد تأخروا عن الاجابة للدعوة مع تلك العقول، وتخلفوا مقتدين في تخلفهم العاشر. فلها تاب واتصلت به المادة كها قلنا بشفاعة تلك العقول ـ وهي الكلهات التي تلقاها آدم من ربه، لأنه آدم الروحاني الذي قال الله فيه «فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه انه هو التواب الرحيم» \_ قيل له حينئذ «اقبل على المقتدين بك في التخلف، فادعهم وخلصهم على وقعوا فيه، فانه من كسر عظا، فعليه جبره».

فعطف على أولئك المتخلفين وقال لهم «انا قد زللنا وأخطأنا في تركنا الاعتراف بفضل السابق علينا، وقد تبت عما سلف منى فتوبوا انتم تسعدوا وتفوزوا». فقالوا بأجمعهم «لا فضل لهم علينا ولا لك، لأننا كلنا ابداع المبدع تعالى أبدعنا سواء». فلما قالوا ذلك، أظلمت ذواتهم بعد انارتها. فلما نظروا إلى ما أصابهم من الظلمة، أنكروها واستوحشوا منها، والتأم بعضهم إلى بعض، وهم المكنى عنهم بـ «الهيولي الأولى» (٣٥٩).

فهكذا خلق عالم الابداع.

ومثل ذلك في الأنوار اللطيفة(٣٦٠).

وغيرها من الكتب.

ثم قال:

وتحركت هذه الصور تحركا يريدون به التلافي مما وقعوا فيه. فحدث من حركتهم تلك في ذواتهم الطول الأول. فأنكروه واستوحشوا منه أعظم مما سلف. فتحركوا حركة ثانية حدث منها العرض الأول. فأنكروا ذلك أيضاً وتحركوا (حركة) ثالثة حصل منها العمق الأول. فصاروا جسماً واحداً ممتزجاً بعضه ببعض. فكانت تلك الحركات من حكمة العاشر المتولى لتدبيرهم، لأنه علم بما ظهر له منهم من العصيان، أنه لا خلاص لهم في عالم الصفاء لأنه عالم منزه عن المخالفة والعصيان. فحركهم حتى صاروا جسماً كلياً ليجعل منه لهم ادارات وآلات يستخلصهم (بها)، ودعوة يقيمها لنجاة من يقبل منهم أولا فأولا، كما سنبينه بعد ذلك ان شاء الله.

<sup>(</sup>٣٥٩) «رسالة المبدأ والمعاد» ص ١٠٣ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٦٠) انظر ص ٨٦ وما بعد.

وذلك أنهم كانوا في عصيانهم للعاشر متفاوتين في الضائر. فمنهم النادم المستغفر، ومنهم الشاك المتحير، ومنهم المصر المستكبر. فلمّا صار الكل جسما واحداً وهبط عن عالم الصفاء للكثافة التي أصابته ـ لأنه من شأن كل كثيف الهبوط ومن شأن اللطيف الصعود والعلو، \_ فجعل الحكيم المدبر أصفى الهابط أفلاكا وكواكب وأوسطه أمهات، وأكثفه صخرة تسمى المركز، وهي بأسفل الأرض. وكان ذلك من العدل والحكمة أن جعل كل فريق حيث يستحقه لسابق نيته وضميره.

فلما هوت الكثافة ساقطة، وقد كان حدث عند تلك الحركات الأولى من المتحرك أوتاد الفلك وهي الطالع \_ وهو البرج الذي يكون في أفق المشرق، \_ والغارب \_ وهو البرج الذي يكون في أفق المغرب، \_ والعاشر \_ وهو البرج الذي يكون في أفق المغرب، \_ والعاشر وهو البرج الذي يكون أفق المغرب، \_ وهو البرج الذي يكون تحت الأرض \_ فلما هوت تلك الكثافة، وتجذبتها تلك الأوتاد من جهاتها، وقطبا الفلك من جهة الشال والجنوب، فوقفت في وسط الفلك وصار الفلك عيطاً بها من جميع جهاتها، والأرض وما عليها واقفة في وسطه كمثل مح البيضة الأصفر الميحط به البياض والقشر من جميع جهاته» (٢٦١).

وبعد ذلك انفتق الجو وترتبت الأفلاك تسعة أفلاك، كل فلك منها في ضمن الآخر. والفلك المحيط يحيط بالجميع (و) يحرّك جميع الأفلاك في كل يوم وليلة حركة كليّة الهيّة بقوّة المدبّر ومادته من المشرق إلى المغرب. وترتبت الأفلاك السبعة السيّارة كلّ كوكب منها في فلك وصارت جميع النجوم في الفلك الثامن المسمّى « فلك البروج » مقسّمة اثنى عشر قسماً، كلّ قسم منها برج. وصار الفلك التاسع خالياً لا شيء فيه من البروج والكواكب للطافته وشرفه.

فلم تحرّك الفلك الحركة الأوَّليّة، رمت الكواكب بأشعّتها نحو الأرض، وقد كان بقى على وجهها شيء من جنس الفلك، فجذبته الكواكب إلى

<sup>(</sup>٣٦١) والمبدأ والمعاد، ص ١٠٦ من (سه رسالة اسماعيلي).

ذواتها، وسيرته لها أصدافاً مشرقة، وهو النور الذي يدركه البصر من النجوم، والآفهي كانت قبل وهميّة كالأفلاك لا تراها الأبصار. فجعل المدبّر تلك الأصداف بحكمته لأنارة العالم الظلمانيّ الجسمانيّ، ولأن تدرك حواسّ البشر ذلك، فيحقّ عندهم قدرة المدبّر - تعالى من أقدره - وصحّة وجود العالم الفلكيّ.

ولًا تحرّك الفلك، صار ما يليه من الجوّ المنفتق - الذي في ضمن فلك القمر - في نهاية الحرارة واليبس، وذلك طبع النار، فسُمي الأثير، وهو احدى الأمّهات الأربع وأوّلها، وهو مركز النار ومعدنها، إلا أنها فيه غير مرئية بالأبصار، ولو ظهر ضوءها، لمنع الأبصار عن إدراك عالم الأفلاك، فكان احتجاب ضوئها حكمة من المدبّر - تعالى من أقدره لذلك - ثم صار ما يلى الأثير من الجوّ حارًا ربطاً لبعده عن الحركة الفلكيّة، فاعتدل، فسُمى الهواء الذي هو ثاني الأمّهات الأربع. ثم صار ما يلي ذلك من الجوّبارداً رطباً سيّالاً، هو مركز الماء وهو ثالث الأمّهات الأربع، ثم كانت الأرض وما يليها من الجوّفي نهاية السرد واليبس لشدة بعدها عن الفلك، وهو رابع الأمّهات »(٢٦٣).

فهذه خلقة العالم الجرماني.

وأما العالم الجسماني فقال:

« فلما أراد المدبر أن يجعل الأرض مقرّا لظهور ما يظهره من المواليد - التي هي المعدن والنبات والحيوان - وكانت ومايليها من الجوّفي نهاية الافراط في البرد واليبس، فحرّك الفلك، فرمت الكواكب بأشعتها نحو الأرض، وقد كانت صخرة صلدة لشدّة بردها ويبسها، فلم تجد الأشعة فيها منفذا لصلابتها، فرجعت منعكسة، فسخّنت وجه الأرض وما يليها من الهواء، وصيرته معتدلاً بين الحرّ والبرد واليبوسة والرطوبة، وسُمى ذلك «كُرة

<sup>(</sup>٣٦٢) ﴿ المبدأ والمعاد ﴾ ص ١٠٨، ١٠٩.

النسيم » وهو بالحقيقة مركز الماء الذي عنه يحدث، كما سنذكره فيما بعد، ان شاء الله. وكا انعكاس الأشعة إلى حدّ ما سخن ( من ) الهواء، وبقي ذلك الهواء الذي لم تبلغه أشعّة الكواكب راجعة على طبعه الأوّل بارداً يابساً، وهو أعلى مركز النسيم، ويسمى « كرة الزمهرير ».

ثم إنّ المدبر - تعالى ( من أقدره ) - صرّف تدبير العالم إلى زحل بمادته في تحريكه للفلك، فدبّر العالم ألف سنة. فامتزجت الطبائع المذكورة بعضها ببعض، وحدثت البخارات والضباب والامطار المتواترة غير النافعة، وصارت الأرض بحراً موّاجا، وتخمّر في ذلك الألف ما يشاكل طبع زحل من الحديد والأحجار، وصارت الأرض مغمورة بالمياه، وميّز كلّ جنس من الأشياء إلى جنسه، وخمر خمائر السودان والوزّاع وأهل الشقاء والنكال أجمع.

ثم إنّ المشتري رافد زحل في التدبير ألف سنة ثانية ، فجفّف بحرارته أكثر الرطوبات ، وميّز ما يشاكل طبعه من الأشياء المحمودة عمّا مازجها من المذموم ، وخمر الخمائر التي تشاكل طبيعته الشريفة من أهل الدين والعفاف ؛ ونبت في دوره أوّل النبات ؛ ودبّ الدبيب، وحدث النمل والوزغ وبنات وردان .

ثم إنّ المريخ رافد زحل في التدبير ألف سنة ثالثة. وهما نجها الفلك وأعنى زحل والمريخ و فجفّف المريخ بحرارته أكثر تلك الرطوبات ونشفها، وفتّت الجبال المنعقدة في ألف زحل وصيّرها رملاً ؛ وظهر في وقته صغار الحيوانات الشريرة كالفار والسنانير وما يشاكل ذلك من السباع والهوّام وذوات السموم ؛ وخمر خمائر القوّاد والأجناد والشجعان، ومن المعدن والنبات ما يشاكل طبعها.

ثم إنَّ الشمس رافدت زحل في التدبير ألف سنة رابعة. فأزالت تلك الطلم والضَّباب من وجه الأرض، وعدلت الأمطار بعض الاعتدال، وخرت خمائر العظهاء وما يجانسها من الأشياء الشريفة كالياقوت والذهب وما يجانسها من الحيوانات، واعتدل الجوِّ بعض الاعتدال.

ثم إنَّ الزهرة رافدات زحل ألف سنة خامسة. فخمرت خمائر العرب والنساء وأهل اللهو والطرب: ونبعت العيون المعذبة ؛ فنزلت الأمطار معتدلة: وظهر في تدبيرها الأشجار المثمرة الطيبة الروايح، وظهرت الطير وانتشرت في الهواء، وتكونت الحيوانات المعتدلة النافعة، وكل ذلك مقدمة لظهور الشخص البشري.

أما خلقة الانسان فنذكره أيضاً من رسالة ( المبدأ والمعاد)، فيقول حسين بن الوليد في الفصل الثاني في الابتداء البشري :ـ

ثم إنّ المدبّر تعالى حرّك الفلك، فصعدت البخارات الحادثة من صفو المعدن والنبات والحيوان، فصارت غيوماً، ثمّ انهلّت على وجه الأرض أمطاراً صافيةً معتدلة، وخدّدت الأرض خدداً غير عميقة وقد صفا ذلك الماء في عمقها، ثم صعد بخاراً على أشرف وألطف وأصفى من الأول، فأنهل مطراً كثيراً نظير منى الرجل. فوقع في تلك المغارات والخدد التي شبيهة بأرحام النساء، فهازج الماء الكائن فيها المشاكل لماء المرأة، فصار شيئاً واحداً.

قم أسخنته حرارة الأرض، فصعد، هارباً من الحرّ، فلحقه برد النسيم من خارج الخدد، فهبط منه هارباً، ثم لم يزل يهبط تارة ويصعد تارة، وهو يقتصر ويتلطّف وينعقد ويتكوّن في مراتب الخلقة مدّة تسعة أشهر بتدبير المدبّر وتأثير قوى الكواكب والأفلاك فيه إلى أن كملت له المدّة. ثم فتح عينيه وحواسه، واستنشق النسيم، واتصلت به الحياة المحيية الحسيّة بواسطة النسيم. فتمدد تارة وقعد تأرة، وجعل يتمرّغ ببدنه في ذلك الماء الذي تكوّن منه، ويجتذبه بمسام بدنه وقد صار دهناً.

ثمّ طلب الغذاء من فمه، وقد كان أولاً يعتدى بسرته من صفو ذلك الدهن، فجعل يمتص أصبعه الإبهام، فأجرى الله له فيها لبناً خالصاً سائغاً للشاربين، فاغتذي به، فجعل ينام تارة ويقعد تارة إلى أن كمل له سنة، ثم قام، وهو يومئذٍ في كبر جنّته كمثل ابن أربع سنين، وذلك لكبر الأبوين

اللذين هما السهاء والأرض. فمشى وتناول بما قـرب منه من الغـذاء من التين والعنب والفـواكه التي قـد كان قـدّمها لـه المدبـر سبحانـه وكان هـذا النشوء الحادث في جميع جزائر الأرض الأثنتا عشرة. وتكوّن من فضـلات تلك المياه إناث، وكان النشوء الأوّل كلّهم ذكوراً.

وكان المدبّر تعالى قد ميّز من تلك المياه أصفاها وأشرفها وأفضلها، وساقه إلى أشرف البقاع في أوّل الكون، وهي جزيرة «سرنديب»، لأنها موضع الاعتدال من الأرض يومئذ. في تلك الحدد في تلك الجزيرة ثمانية وعشرون شخصاً هم في الشرف والفضل على سائر البشر بمنزلة الياقوت الأحمر في شرفه على الأحجار، وفيهم - أعني الثمانية وعشرين شخصاً - شخص واحد له عليهم من الشرف والفضل ما للياقوت الأحمرم على الأحجار، وهو زبدة العالم وصفوته وخلاصه.

وهذا الشرف الحاصل لهذه الشهانية والعشرين شخصاً على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين، وهو من أجل صفاء النيّة وكثرة الندم على الخطيئة عند دعوة العاشر لهم، فكان هذا الواحد هو صفوة العالم وزبدته وخلاصته وأشرفه، فلمّا ظهر من تلك الخدد كظهور أبناء جنسه، نظر من ذاته بذاته من غير معلّم ولا ملهم إلى العالم، فرأى سهاءً مبنية وأرضاً مدحية وأصنافاً من الخلائق مختلفة.

فعلم بفكرته وهجم بذاته على الحقّ. فعلم أنّ له ولأبناء جنسه وللعالم كافّة مبدعاً هو بخلافهم، فنفى الألمّية عنه وعنهم، وأقرّ بها لمبدعهم وشهد بها لخالقهم. فقام في العالم الدانى مقام السابق الأوّل في العالم الروحاني. فاتّصل به قسطه من المادّة والتأييد عن السابق الأوّل بوساطة سائر العقول الابداعيّة وبواسطة حدّه الموجد له المستخرج له من عالم الطبيعة، الذي هو العاشر مدبّر عالم الطبيعة. فشرف بتلك المادّة التي واصلته على أبناء جنسه، وعلم بها ما كان وما سيكون »(٣٦٣).

<sup>(</sup>٣٦٣) أيضاً ص ١١٣.

« ثم انه ظهر في هذه المغارات الطاهرة منها تلك الأشخاص المذكرة ، أشخاص اناث بعقبها على هيئتها لكنها أقل منها حرارة وأكثر برودة ، وهيأت لها ، ومثلث لها طلباً للمناكحة لظهور أمثالها من النشوء البشري الذي هو الغرض المقصود » .

فهذه هي خلقه العوالم الثلاث.

ومعلوم أن هذه الأفكار والأراء في خلقة الكون والبشر تخالف تماماً ما أخبر الله به في كلامه المحكم وما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. لا نحتاج لاثبات ذلك إلى شواهد وبراهين من الكتاب فانها معلومة مشهورة لكل صغير وكبير، وجاهل ومتعلم.

#### المعساد

وامًا معتقدات الاسماعيلية في المعاد فلا تختلف عن عقائدهم في المبدأ وفي بُعْدها عن تعاليم الاسلام، المقتبسة من القرآن والسنة، بل اعتقاداتهم كلها مبنية على معتقدات الهندوس والمجوس واليهود والفلاسفة الملاحدة، والقائلين بالتناسخ والحلول، ونحن نحاول إثبات ذلك في هذا الفصل من كتب الحقائق للإسماعيلية ولو أنهم ينكرون هذه المعتقدات في كتب الظاهر ويردون عليها، وننهج منهج الفصل السابق في هذا الفصل أي اختيار عبارات سهلة الفهم، غير معقدة ودقيقة كي لا يصعب على الباحث والقارىء إدراك الحقيقة التي هي مكتشفة ظاهرة، فنبدأ بالموت عند الاسماعيلية.

<sup>(</sup>٣٦٤) ، الأنوار العظيمة ، للحارثي اليماني ص ١٠١.

# إلى اين يصير الانسان بعد الموت ؟

يعتقد الاسماعيلية أن الناس ينقسمون إلى قسمين: مؤمنين ومنحرفين، أو أولياء ومخالفين أو الأضداد، فالمؤمن والولى والصالح « من كان مقيماً على ولاية إمام الزمان، طائعاً للحدود، موحداً للمعبود، والمنحرف والمخالف والمضد عن عاند حدود الدين، وأظهر المنافرة للحدود، وخرج عن ولاية إمام الزمان وطاعته، أو فارق حرم الدعوة الاسلامية وانعزل عنه وتشكك في الحق اليقين وخرج بعد دخوله فيه منه »(٣٦٥).

ثم كل واحد منهم على درجات في الموالاة والمعاندة.

فالمؤمنون على قسمين عند الحارثي اليهاني تكون أحوالهم بعد الموت كها يبينه ويوضحه بقوله :

إن أهل الحق على ضربين، أحدهما: أهل المعارف الحقيقية، والعلوم الألهية، والأعمال الصالحة، والموالاة لجميع الائمة من ناطق الدور ووصيه، إلى امام النزمان وحدوده، وهؤلاء هم الذين يكونون عند مفارقتهم لكثائفهم، الأعضاء الرئيسية من ذلك الهيكل النوراني الذي هو هيكل

<sup>(</sup>٣٦٥) « الذخيرة في الحقيقة » لعلى بن الوليد ـ الفصل السادس والعشرون ط دار الثقافة لبنان ١٩٧١ م .

الإمام (عليه السلام)، وعلى قدر مبلغ كل واحد منهم في العلم والمعرفة والولاء يكون علوه في ذلك الهيكل النوراني، ويتلوهم أهل الولاء المحض، والأعمال الصالحة في ذلك الهيكل، فيكون كل واحد منهم في موضعه الذي يستحقه هذه لطائفهم دون كثائفهم، فأما كثائفهم، فتكون محفوظة في أعز وأحرز حرز، وذلك أنها تعود إلى السحيق، بعد مفارقة لطائفهم، ثم إلى المزاج والممتزج، ثم تعود إلى الأرض أمطاراً، ثم تلطف إلى أن تحلل بخاراً، ويصعد إلى فلك البروج في أماكنها، وينحدر ذلك من البروج إلى الأرض، ثم يصير تراباً سحيقاً، ثم ترتقى إلى أن تصير في القامة الألفية انساناً، وذلك الصاعد الكائن خلفاً للمنحدر، هو قسم اللحم والجلد والمخوائمة والعروق، وأما قسم العظام فبقى في الأرض مدة طويلة بسبب صلابتها وشدتها، ثم ينحل شيئاً بعد شيء، ويصير بخاراً متلطفاً، ثم يصعد إلى المزاج والممتزج.

وينصب مطراً إلى البحار، والمغارات الطيبة من بقاع الأرض، فينعقد يواقيت ودررا ولؤلؤا، ويصير منقساً إلى تيجان الملوك، وإلى خزانتهم وإلى أيدى الرجال وإلى نحور العذارى، وجميع ذلك بنظر من العناية الالهية، وتدبيرها وتركها كل شيء من ذلك في موضعه اللائق به. ولا يزال ذلك مصوناً معززا مكرماً محفوظاً مجبوباً، عند الخلائق أجمع العالم منهم والجاهل والمتكبر برهة من الدهر إلى أوان عودته، ثم يصير إلى السحيق، وقد ويرتقى شيئاً بعد شيء إلى أن يظهر بالقامات الألفية شخوصاً انسانية، وقد تتخمر منها لها وانفعل بتدبير الكواكب ونظر من العناية الالهية نفوس كالأولة وقد تطلفت وانفعلت وهي أحد أعضاء تلك الأجسام عضو من أعضائه الشريفة، قد اذن له بالخلاص والصعود فيتلطف ويتخمر وينفعل ويقبل، فيكون نفسا لذلك الجسم تقديراً من حكيم جميل.

فعند كمال هذه الأشخاص وبلوغها الحلم تدعى فتجيب ويؤخذ عليها العهد الكريم، وترتقى في الرتب الدينية والمعارف الحقيقية شيئاً بعد شيء من غير أن يدخلها شك ولا يعرض لها شبهة بل تكون جارية في مضار

الصعود، سالمة من العوائق والدواجن إلى أن يبلغ مالها أن تبلغه وهـو مبلغها الذي بلغته في أول وهلة عند كونها وظهورها بالجثة الابداعية لا قصورها عن ذلك المبلغ، ولا نفوذ لها عنه بل لكل واحد بلوغ رتبته التي كانت، فالباب يعود بابا، والحجة يعود حجة، وداعي البــلاغ يعود داعي البــلاغ، والداعي المطلق يعود داعياً مطلقاً، والمحصور محصوراً والمأذون المطلق مأذوناً مطلقـاً، والمحصور محصوراً والمؤمن البالغ مؤمناً بالغاً، والمستجيب مستجيباً وكـل على حالته الأولى لا يعدوها وإن بلغ في العلم فوق ما كان مبلغه قادماً فــلا صعود له عن تلك الرتبة أبدأ، ولا يـزالون كـذلك كلما صفت نفس وصعـدت إلى عالم الصفا، انبعث في جسمها المتخلف نفس أخرى بتـدبير المـدبرات ونــظر من العناية الالهية، تلك النفس المنبعثة هي عضو من أعضاء ذلك الجسم، قد استحق الصعود، فنظر إليه وعني فيه حتى استخرج نفسا لذلك الجسم، واتصل به من مركز الحس مـا يلائمـه عند الـولادة الجسمانيــة، فيكونــان ذاتاً واحدة على ما سبق به القول. وهؤلاء هم الذين أعرب عنهم الكتاب الكريم بقوله تعالى «قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون والذين هم عن اللغو معرضون، والذين هم للزكاة فاعلون، والذين هم لفروجهم حافظون إلا على أزواجهم أو ماملكت أيمانهم فانهم غير ملومين، فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون » ولما بلغوا هذه المبالغ الشريفة فلم يكن لهم أن يخالفوا شيئاً بما انتـظمته هـذه الآية، اذ هي سـماتهم ظاهـرها وبـاطنها لا سهات غيرهم، جعلنا الله ممن خص بهذه السهات، ولا عدل بنا عنهم، بحق محمد وآله الطاهرين.

أما الضرب الثاني فهم أهل الولاء المتعلقون بشيء من العلوم الدينية ، والحكم الالهية ، التاركون للعبادة الطاهرة ، الممتدة أيديهم إلى شيء مما حظرته الشريعة ، فيكون ولاؤهم وما علموه من علم ، غير ضائعين ، إنما ارتكابهم لتلك المحظورات ، وقطعهم للأعمال الموضوعات حجاب ، قد حجب بين نفوسهم وبين أكثر المعارف الحقيقية ، والأنوار الالهية ، فلم يتصلوا منها إلا بأيسر شيء ، فتجوهرت به نفوسهم ، وفارقت موضوعاتها

عند نقلتها، فيكون من ذلك الهيكل النوران، والمقام الألهي القدساني، منها ما هو بمنزلة الظفر من الجسم، ومنها ما هو بمنزلة الشعر، ومنها ما هو بمنزلة القدمين، وكل منهم على قدر ما يستحقه يكون موضعه من ذلك الهيكل الشريف، وعلى قدر الأعمال والعلوم. وصدق الولاء لناطق الدور ووصيه والأئمة من ولدهما، وامام الزمان خصوصاً، وحدود دينه \_ يكون التفاصيل عدلا من الله تعالى، وكذلك يكون تفاضل نفوسهم الريحية، أعنى الفريقين جميعاً في الناسوت الذي هو غلاف ذلك الهيكل النوراني حذوا بحذو، ولا تغادر فيه صغيرة ولا كبيرة.

وأما أجسام هؤلاء، فلا بلوغ لها إلى مبالغ أجسام أهل الضرب الأول، بل تبقى مرتهنة بتلك الأفعال القبيحة التى تعدت إليها واقدمت عليها من غير حلها، فيقتص منه بجميع ما أسلفته وفعلته من قليل وكثير ويسلك بها في شيء من صرط العذاب، ومطامير العقاب الأدنى، وتعرق بالنار المصفية إلى أن يكمل ما عليها من المظالم، واستؤنف بها العمل والترقى إلى أن تظهر إلى القامة الألفية، من السحيق والمزاج والممتزج، ثم إلى الأغذية والنطف على ما سبق به القول، ثم تدعي فتجيب، وتتصل إلى حدها الذي بلغته أولاً «٣١٦».

هذا ومثل هذا في رسالة المبدأ والمعاد(٣٦٧).

وأيضاً في كتاب ( الذخيرة في الحقيقة ) لعلى بن محمد بن الوليـد المتوفي ٢١٢ هـ(٣٦٨).

<sup>(</sup>٣٦٦) « الأنوار اللطيفة » للداعي الاسماعيلي طاهر بن ابراهيم الحارثي اليهاني المتوفي ٥٨٤ هـ ص ١٣١ إلى ١٣٣، البـاب الشالث من السرادق الشالث الفصــل الأول إلى الفصــل الرابع ط الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ١٩٧٠ م.

<sup>(</sup>٣٦٧) انظر ص ١١٦ ومابعـد من ( سه رسالة اسماعيلي ) تصحيح المستشرق الفرنساوي هنري كربين.

<sup>(</sup>۳۲۸) انظر ص ۱۲۵.

وذكر ذلك أيضاً الداعى الاسهاعيلي على بن حنظلة المتوفي سنة ٦٢٦ هـ في كتابه ( سمط الحقائق »(٣٦٩).

> وأيضاً إبراهيم بن الحسين الحامدي في كتابه (كنز الولد)(٣٧٠). وأما معاد المخالفين أو المنحرفين أو الأضداد فيقولون:

«ان المحالف للحق المعادي تحصل عنده من عداوة أهل الحق وأعمال أهل الشرّ صورة ظلمانية. فإذا كان عند موته تجرّدت له تلك الظلمة، فأفزعته وارعبته، واستوحش منها وارتاع بالترائي. وذلك أوّل عذابه، كما أنّ سرور المؤمن بترائي صورته واشراقها عند موته أوّل ثوابه. ثمّ أنّ تلك الصورة الظلمانيّة تفارق نفس الضدّ، وتجول في الأفق، تطلب الصعود، فلا يمكنها؛ وتطلب الرجوع إلى ذلك الجسم، فلا يمكنها. فتجول في الهواء... إلى أن يوافق من يستحقّ أو يحلّ فيه من امرأة جاهلة أو صبيّ أو من يشاكله؛ فيداخله ويصرعه ويصير ينطق على لسانه ويوسوس له ويأمر بالمعاصي، وربّا فيدا عنه، وربّا لازمه إلى أن يموت ذلك المصروع.

وفارقه ذلك التصور، وصارياوي مع أشكاله من الصور الخبيشة إلى البوادي والقفار وإلى المواضع الوسخة والبواليع والسواقي والشعاب، ويتراءى للناس في مناماتهم، ويحرضهم على أفعال الخنى وعداوة الحق. وهذه الصور هم الجنّ المذمومون والشياطين والعفاريت المتمرّدون الضارّون للبشر المحدثون فيهم الأحداث والصرع، الذين تطردهم الرقي والعزائم وقراءة القرآن، فيهربون وينصرفون به.

ولا يزال كلّ صورة منهم تجول في الأماكن الموحشة ما شاء المدبّر. ثم تصعد بعد ذلك إلى ذنب التنّين، وهي ظلمة تسمّى الرأس، والذنب خارجة من نطاق الفلك، وأصلها من أخسّ تلك الظلمة الهابطة بالخطيئة

<sup>(</sup>٣٦٩) انظر ص ٤٧ ومابعد.

<sup>(</sup>٣٧٠) انظر الباب الثالث عشر من كتاب (كنز الولد) ص ٢٩٤ وما بعد.

من عالم الابداع. وهذه الظلمة ـ التي هي الرأس ـ والـذنب هي مغناطيس لهذه الصورة الشيطانيّة الخبيشة لما بينهم من المناسبة، وهي مركزها، فتقيم هنالك، ويكون فيها من الأفعال الضارّة بالعالم ما يطول شرحه.

ثمّ يصير بعد ذلك إلى برزخ العذاب الأدنى، ثمّ إلى العذاب الأكبر. فربّا أن يكون منهم من ذنوب قليلة، فيجيب دعوة بعض الأنبياء عليهم السلام - فيسلم ويقيم يخدم كها هو مجرّد في معونة الأولياء وتخليص من وقع في شدّة منهم. ثمّ إذا وفي واستحق المجازاة، لحق بالسحيق. ثمّ جاء في برازخ الصعود المحدودة من المعدن والنبات والحيوان إلى أن يحصل في الصور البشريّة. ثمّ يستجيب ويصعد. وهذه جملة القول في التصوّر». هذا معاد الخسم فيقول:

القول على معاد جسم الضد ونفسه. وذلك أنّه إذا فارقه التصوّر وقبر جسمه، بعد أن تشيع نفسه فيه ولا تفارقه، فإنّ نفسه تشيع في جسمه ولا يفارقه غير التصوّر، وباقي النسيم الذي كان يستنفسه ـ وهو يسمّى نفساً هوائية ـ تفارق أجسام الحيوان كلّها عند الموت، فإذا دفن وأنتن وتمزّق في التراب، لحق كلّ قسم منه بقسم من الأمّهات: بخار الصفراء بالنار، والدم بالمواء، والبلغم بالماء، والسوداء بالتراب... بقدرة المدبّر تعالى.

ثمّ يجتمع ما صعد منه، فيكون مطراً ويقع في جملة غيره، ويلحق ما ينحلّ منه إلى التراب الذي بقي منه. فيكون منه نبات يغتذى به بعض من يستحقّ أن يكون عنده ويعبّر منه من أجناس برازخ العذاب. فأوّلها مثل النزنج ومن يشاكلهم. فإذا اغتذى الذكر والأنثى بشيء منه، ظهر ذلك الغذاء خبيثاً مثل والديه ويقيم مدّة ما يستحقّ الاقامة. ثمّ يموت وتشيع نفسه في جسمه، وهي تعكس أوّلاً، وتصير عند العودة نفسه في جسمه قد تكتّفت بالمعاصي، فتصير جسماً له. ثمّ يموت وينحلّ مثل المرّة الأولى، ويصير نباتاً، ويغتذيه من يستحقّ الكون عنده مثل النسناس والعذار والدبّ.

ثم يموت بعد ذلك ويستحيل مثل المرّة الأولى، ويصير إلى أسفل من ذلك يغتذيه مثل القرد والكلب؛ وجملة القول أنّه يصير في سائر الصورة

المذمومة من الحيوان. تمّ إذا استوفى ح... > في برازخ العذاب في النبات، يصير نباتاً سمّ قاتلاً مهلكا. فكلّما استحال وتهشّم، صار إلى أسفل من ذلك، إلى أن يستوفى برازخ النبات. تمّ يرجع إلى المعادن المذمومة مثل النزاج والكبريت والحديد والرصاص وما يشاكل ذلك. ثمّ يستوفى ما يستحقّه في المعادن... وهذا يختص بالأصداد الكبار وأهل المعاصي الكبار والحباء الأشرار. فأمّا سائر الهمج والرعاع، فلا يصلون إلى ذلك لعدل الله سبحانه، لأنّه يجازي كلّ أحد بقدر فعله، بل إنّ الميت من الهمج والرعاع إذا مات، شاعت نفسه في جسمه ولم يفارقه إلّا الهوائية التي ذكرت. ثمّ يتحلّل ويصير من البرازخ المذكورة فيها يستحقّه منها على قدر عمله، ان استحقّ بعضها أو كلّها. ثمّ يرجع صاعداً بالاستحالة والولادة إلى الصور البشريّة، وتعرض عليه الدعوة. فإن استجاب، خلص؛ والآ، ردّ إلى ما البشريّة، والغرض كلّه في انشاء الخلقة استخلاصها عمّا وقعت فيه من الخطيئة الميعاد، والغرض كلّه في انشاء الخلقة استخلاصها عمّا وقعت فيه من الخطيئة والإنكسار. فمن تخلّص صعد، ومن أبي وعاند الحدود، ارتكس وهبطه (۱۷۳).

ومثل ذلك ورد في (الأنوار اللطيفة) لطاهر بن إبراهيم (٣٧٢).

وأيضا في (الذخيرة في الحقيقة) لعلي بن الوليد(٣٧٣).

وأيضا في (كنز الولد) لإبراهيم الحامدي (٣٧٤).

وورد مثله كذلك في كتاب فارسى (هفت باب أبو اسحاق) للداعى أبو اسحاق قوهستاني(٣٧٠).

<sup>(</sup>٣٧١) «رسالة المبدأ والمعاد» ص١٢٥ وما بعد من «سه رسالة اسماعيلي» الفصل الخامس.

<sup>(</sup>٣٧٢) انظر الباب الرابع من السرادق الثالث ص١٣٥ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٧٣) انظر الفصل السابع والعشرين بعنوان (مصير المخالفين) ص١٢٦ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٧٤) انظر الباب الرابع عشر ص٤٩٤ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٧٥) انـظر باب ششم بعنـوان (در بعد عـودن روحاني وجســاني ومبــدأ ومعــاد) ط مـطبعــة حيدري طهران ١٩٥٧م .

وأيضا في كتاب فارسي آخر (سي وشش صحيفة) للداعي سهراب ولي بدخشاني (٣٧٦).

وقد نظم هذا الاعتقاد الداعي على بن حنظلة في كتاب سمط الحقائق (٣٧٧).

وانظر لذلك أيضا (مسائل مجموعة من الحقائق العالية)(٣٧٨).

## الحلول والتناسيخ

وهذه هي عين عقيدة التناسخ، وعين ما يعتقده الهندوس، ومعلوم أنه قل من يؤمن بعقيدة التناسخ ولا يؤمن بالحلول.

ولقد أقرّ بهذه العقائد وجاهر بها الأئمة الاسهاعيلية المعصومون ـ حسب زعم القوم ـ ودعاتهم البارزون في كتب الحقائق، ولو أنهم ظاهروا نحالفة هذه العقائد وعدم الإيمان بها في كتب الطاهر، واتهموا نحالفيهم بأنهم هم الذين كذبوا عليهم، وألصقوا بهم التهم الكاذبة المختلقة باعتقادهم مثل هذه العقائد وأنهم منها براء، وقد انخدع بأقوالهم الظاهرة بعض من كتب عنهم من المسلمين والمستشرقين لعدم التعمق في كتبهم السرية أو كتب الباطن كها يسمونها.

وها نحن ننقل اثباتا لما قد ثبت فيها مرّ نصوصاً صريحة في معتقداتهم الحقيقية الأصلية التي طالما خفيت على الناس في هذا الخصوص زيادة على ما

<sup>(</sup>٣٧٦) انظر ص٥١ طمطبعة قيهان طهران.

<sup>(</sup>٣٧٧) انظر ص٤٨ وما بعد تحت عنوان (القول على المعاد المذموم).

<sup>(</sup>٣٧٨) انظر ص٥٦ من أربعة كتب اسماعيلية.

أوردناها في معاد المؤمنين والمخالفين، فينقلون عن عـلي رضي الله عنه ـ وهـو الأساس القائم مقام الله عند الاسماعيلية ـ(٣٧٨) أنه قال:

«أنا ومحمد نور واحد من نور الله... أنا صاحب الرجفة، صاحب الأيات... أنا أهلكت القرون الأولى، وأنا النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون... أنا الكتاب... أنا اللوح المحفوظ... وأنا القرآن الحكيم... أنا محمد ومحمد أنا... ان ميتنا لم يمت وقتيلنا لم يقتل، ولا نلد ولا نولد... وأنا الذي نجيت نوحا... ونطقت على لسان عيسى بن مريم في المهد، فآدم، وشيث، ونوح، وسام، وإبراهيم، واسماعيل، وموسى، ويوشع، وعيسى، وشمعون، ومحمد، وإنا كلنا واحد... أنا أحيى وأميت، وأخلق وأرزق، وأبرىء الأكمه والأبرص... وكذلك الأئمة المحقون من ولدى، لأنا كلنا شيء واحد يظهر في كل زمان» (٢٨٠٠).

وكيف يمكن أن يكون الشخص الواحد متشخصا في أشخاص عديدين، ومتصورا هذه الصور الكثيرة؟ يجيبون عليه بقولهم:

إن الأئمة يتشخصون للبشر كيف شاءوا بأي شخص أرادوا على ما يقتضيه الزمان وتوجبه سياستهم. وظهور مولانا اسهاعيل بن جعفر صلوات الله عليها معجزة أظهرها ليبين بها فضله وعالى رتبته، وذلك مما أقدرهم عليه المحتجب بهم فاعلم ذلك». (٣٨١).

هذا ولقد أورد الاسماعيلي المعاصر مصطفى غالب في كتابه الدعائي (تاريخ الدعوة الاسماعيلية) خطبة كاملة لعلي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه بعدما قدمها مهذه العبارة:

<sup>(</sup>٣٧٩) انظر «راحة العقل» ص٧٧٥ وغيره من الكتب. كما بينًا ذلك في باب الوصي والوصاية من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣٨٠) «زهر المعاني» للداعي ادريس عهاد الدين الباب السابع عشر ص ٧٤ وما بعد من (٣٨٠) (المنتخب من بعض الكتب الاسهاعيلية) لأيوانوف ط اجمل بريس يومبيء.

<sup>(</sup>٣٨١) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١٢٠ من أربعة كتب اسماعيلية.

«وقد تمكنت من الحصول على نسخة خطية من خطبة البيان المشهورة أقدمها للقراء نظراً لما لهذه الخطبة من مكانة سامية في القلوب»(٣٨٢).

وذكر أنه نقل هذه الخطبة من كتاب (رسالة مختصرة في تحقيق اعتقاد الاسهاعيلية) للداعي الاسهاعيلي سليهان درويش كها ذكر الناشر أنه يوجد لها مخطوطتان بباريس أرسل إليه صورة عنهها(٣٨٣).

وهذا نص الشاهد من هذه الخطبة الطويلة، نورده بتهامه لما له من أهمية، ولما للخطبة من مكانة سامية في قلوب الاسهاعيلية، فينقلون عن على رضى الله عنه أنه قال بعد كلام طويل:

«أنا سر الأسرار، أنا شجرة الأنوار، أنا دليل السموات، أنا أنيس المسبحات، أنا خليل جبرائيل، أنا قائد الأملاك، أنا سمندل الأفلاك، أنا سائق الرعد، أنا شاهد العهد، أنا سرير الصراح، أنا حفيظ الألواح، أنا قطب الديور أنا البيت المعمور، أنا محرك العواصف، أنا مزن السحائب، أنا نور الغياهب، أنا شرف الدواثر، انا مؤثر المآثر، انا الميثاق، انا عصام الشواهد، انا سهام الفراقد، انا شعاع العساعس، انا جوف الشوامس، انا فلك اللجج، انا حجة الحجج، انا الأمم، انا فضيل الزمم، انا سبب الاسباب، انا امين السحاب، انا مسود الخلائق، انا محقق الحقائق، انا جوهر القدم، انا مرتب الحكم، انا منية الأمل، انا عالم العوالم، انا شريف الذات، انا محدث الشتات؟ انا الأول والآخر، انا الباطن والظاهر، انا البرق اللموع، انا السقف المرفوغ، انا قمر السرطان، انا زحل الشواقب، انا غفير الشرطيين، انا ميزان البطين، انا حمل الا كليل، انا عيوق النوس العراك، انا خرقد الساك، انا مريخ القرآن، انا عيوق الميزان، انا حارس الاستراق، انا جناح البراق، انا جامع الأيات، انا سرير الخفيات، انا ساجر البحر، انا قسطاس القطر، انا صاحب الحديد، انا امير الخفيات، انا ساجر البحر، انا قسطاس القطر، انا صاحب الحديد، انا امير

<sup>(</sup>٣٨٢) «تاريخ الدعوة الاسهاعيلية» ص ٤٤ لمصطفى غالب ط دمشق سورية. (٣٨٣) أيضاً ص ٢٢٩.

النرين، أنا محط القصاص، أنا خلاصة الأخلاص، أنا شملال الخيال، أنا مقدم الأمال، إنا مفجر الإنهار، إنا معذب الشهار، إنا مفيض الفرات، إنا معرب التوراة، إنا ملك إبن ملك، إنا هدية الملك، إنا مبين الصحف، إنا يافث الكثف، انا ذخيرة الشكور، انا مفصح الزبور إنا مؤول التأويل، إنا مفسر الانجيل، إنا أم الكتاب، إنا فصل الخطاب، إنا صراط الحمد، إنا اساس المجد انا منجد البررة، انا فصول البقرة، انا مثقل الميزان، انا صفوة آل عمران، انا علم الأعلام، انا جملة الانعام، انا تبيان النساء، ألفة الألاف، انا رجل الاعراف، انا محجة القال، انا صاحب الانفال، انا مائدة الكشف، انا توبة الثقف، انا صادق المثل، انا راسخ الجبل، انا سر ابراهيم، أنا ثعبان الكليم، أنا عبلانية المعبود، أنا صف هبود، أنا نخلة الخليل، انا مبعوث بني إسرائيل، انا مخاطب الكهف، انا محبوب الصف، انا ولي الاولياء، انا ورثة الانبياء، انا حجة الحجج، انــا موصــوف المؤمنين. انا نور المسبحين. انا الفرقان، انا البرهان، انا عقود الكرهن، انا عماد المركن، انا امير الترك، انا شملاص الشرك، انا جنبثا الزنج، انا جرجس الفرنج، انا عقد الايمان، انا زركم الفيلان، انا بـرستم الروس، انا لولش الشدوس، انا سلمه المكا، انا دودين الحكا، انا بدر البروج، انا شنشا الكروج، انا حاتم الأعاجم، انا دوشان التراجم، انا أوربا الزبور، انا حجاب العقور، انا إيليا الأنجيل، انا جنة الغزاة، انا كاسي العراة، انا مؤاخي يوشع وموسى، انا ميمون رضى عيسى، انا دمـلاخ الفرس، انـا عماد الانس، انا شديد القوى، انا حامل اللواء، انا إمام المحشر، انا ساقي الكوثر، انا قسيم الجفان، انا مشاطر النيران، انا يعثوب الدين، انا إمام المتقين، انا وارث المختار، انا مبيد الكفرة، انا نور الائمة البررة، انــا قالــع الباب، إنا مفرق الأحزاب، إنا صاحب البيعتين، إنا رب بدر وحنين، إنا حافظ الكلمات، انا مخاطب الأموات، انا مكلم الثعبان، انا رب آلاء الرحمن، إنا الضارب بالسيفين، إنا الطاعن بالرمحين، إنا ليث الزحام، إنا إنس الهوام، أنا الجوهرة الثمينة، أنا باب المدينة، أنا وارث العلوم، أنا هيولي النجوم، انا مفسر البينات، انا أمانة ياسس، انا حاء الحواميم، انا

سابق الزمر، أنا آية القمر، أنا صاحب النجم، أنا جانب الطور، أنا باطن الصور، انا عتيد قاف، انا وازع الاحقاف، انا منازل الصافات، انا سهام الذاريات، إنا فأطر النافعة، إنا متلوسباً والواقعة، إنا أمانة الأحزاب، إنا مكنون الحجاب، إنا وعد الوعيد، إنا مثال الجديد، إنا وفاق الأفاق، إنا علامة الطلاق، انا النون والقلم، انا مصباح الظلم، انا سؤال متى، انا ممدوح هل أتى، إنا النبأ العظيم، إنا الصراط المستقيم، إنا زمام الطول، إنا محكم الفضل، إنا عذوبة الفطر، إنا هلال الشهر، إنا لؤلؤ الأهداف، إنا جبل قاف، أنا سر الحروف، أنا نور الظروف، أنا الجبل الراسخ، أنا العلم الشامخ، أنا مفتاح الغيوب، أنا مصباح القلوب، أنا نــور الأرواح، أنا روح الاشباح، إنا الفارس الكرار، إنا نصرة الأنصار، إنا السيف المسلول، إنا الشهيد المقتول، أنا جامع القرآن، أنا تبيان البيان، أنا شقيق الرسول، انا بعل البتول، أنا عمود الإسلام، أنا مكسر الأصنام، أنا صاحب الأذن، أنا قاتل الجن، أنا ساقي العطاش، أنا نائم الفراش، أنا شيث البراهمة، أنا سعد اليعاقبة، إنا ازوهن البطارق، إنا كور المفارق، أنا بطرس الروم، إنا سيد الاشموم، أنا حقيق الارمن، أنا أمين المأمن. أنا صالح المؤمنين، أنا إمام المعلمين، إنا غاب الكنور إنا مشكاة النور، إنا إمام الفتوة، إنا كنز اسرار النبوة، أنا المطلع على اخبار الاولين، انا صاحب الآية، انا قطب الاقطاب، إنا حبيب الاحباب، إنا مهدى الزمان، إنا عيسى الأوان، أنا والله وجه الله، إنا اسد الله، إنا سيد العرب، إنا كاشف الكرب، إنا الـذي قيل في حقه، لافتي إلا علي، إنا الذي قيل في شأنه انت مني بمنزلة هـارون من موسى، انا ليث بني غالب، انا علي بن أبي طالب» (٣٨٤).

وهذه الخطبة ليست بغريبة بالفاظها ومدلولاتها على من تعمَّق في العقائد الاسهاعيلية وسبر غورها، وصابر على إكتشاف أسرارها من الكتب السرّية

<sup>(</sup>٣٨٤) «تاريخ الدعوة الاسماعيلية» لمصطفى غالب الاسماعيلي ص ٤٤، ٤٥، ٤٦، وأيضاً ص ٣٣٣، ٣٣٤، ٣٣٥، انظر كذلك «الانسان الكامل» للدكتور عبدالسرحمن بدوي ص ١٣٩ وما بعد، الطبعة الثانية ط وكالة المطبوعات الكويت.

الباطنية التي لازالت محرّمة على عامة الاسهاعيلية وخاصتها، اللهم الا من أذن له وصار من أخص الخواص، وأقرب المقربين إلى الدعاة المطلقين الذين لهم النيابة المطلقة للأئمة المعصومين \_ فضلا عن غير الاسهاعيليين أو المخالفين والأضداد والمنحرفين حسب مصطلحات القوم.

فهاهي الشواهد لهذه الخطبة من الكتب الاسماعيلية الأخرى، والنصوص التي تثبت عقيدة القوم في التناسخ والحلول. يروى جعفر بن منصور اليمن عن جابر الجعفى أنه قال:

«سمعت سيدي ومولاي أبا جعفر الباقر محمد بن علي صلوات الله عليه يرفع هذا الخبر عن آبائه عن أمير المؤمنين أنه قام على منبر الكوفة فقال:

أيها الناس أنا المسيح الذي أبرىء الأكمه والأبرص، وأخلق الطير، وأذهب الغيام \_ ومعنى ذلك المسيح الثاني \_ أنا هو وهو أنا. فقام إليه رجل فقال: يا أمير المؤمنين التوراة أعجمية أم عربية؟.

فقال: بل أعجمية وتأويلها عربي، ان المسيح هو القائم بالحق، وهو ملك الدنيا والآخرة، ويصدّق ذلك قول الله عز وجل: ﴿والسلام على يـوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حيا﴾، وعيسى بن مريم هو مني، وأنا منه، وهو كلمة الله الكبرى، وهو الشاهد وأنا المشهود على الغائبات» (٣٨٥).

### وذكر أيضاً:

«وعاد وثمود، وقوم ابراهيم وقوم نوح، الأول منهم أبوبكر، الثاني منهم عمر، الثالث منهم عثمان، الرابع منهم طلحة، وأصحاب مدين وأصحاب الرس أصحاب الجمل والنهروان، وأصحاب فرعون موسى معاوية وأصحابه بنو أمية، والكور الثاني فرعون وهامان وقارون الأول أبوبكر، الثاني عمر، الثالث عثمان، وكذا في كل قرن، ألا ترى إلى قوله: (فأمليت للذين كفروا ثم أخذتهم فكيف كان نكير).

<sup>(</sup>٣٨٥) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن نشر شتروطهان ص ٨ ط دار الفكر العربي القاهرة ١٩٥٧م.

ومن ذلك أن رجلا من الشيعة قام إلى أمير المؤمنين وهو يخطب بالكوفة فقال: يا مير المؤمنين ما لقيت من هذه الأمة؟

فقال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة الذي لقيت من الأمم السالفة أكثر مما لقيت من هذه الأمة، فوجب على قوله أنه هو الأول والآخر» (٣٨٦).

وقال المؤيد الشيرازي:

«ان عليا رضى الله عنه هو قسيم الجنة والنار، على الكرار، ليث يوم الهياج، وضوء صاحب المعراج، مبطل الأبطال، والقائل وهو أصدق من قال: انا الزلزال والخسوف، وأنا مروع الألوف، من ذا الذي يناطقني أو يفاحرني، أو يرد على قولي»(٣٨٧).

ومثل ذلك يروون عن جعفر بن الباقر أنه قال:

«أنا من نور الله نطقت على لسان عيسى بن مريم في المهد، فآدم وشيث ونوح وسام وابراهيم واسماعيل وموسى ويوشع وعيسى وشمعون ومحمد كلّنا واحد، من رآنا فقد رآهم . . . أنا أحيى وأميت وأخلق وأرزق، وأبرىء الأكمه والأبرص، وأنبئكم بما تأكلون وتدخرون في بيوتكم باذن ربي، وكذلك الأئمة المحقون من ولدى لأنا كلنا شيء واحد» (٣٨٨).

هذا ولقد نقلنا مناجاة المعز لدين الله من كتاب الداعي ابراهيم، وفيها يقول الامام الاسهاعيلي المزعوم صراحة:

«إلهي كنت رتقك قبل أن تظهر في بفتقك، وأوجدت عنى خلقك، وصدّرت عني دنياك. . . ولست أنابك متصلا ولا عنك منفصلا. . . اني كما أنت عظيم في سلطانك، وأنا قدرتك وبرهانك وارادتك ومكانك، وأنت أنا

<sup>(</sup>٣٨٦) أيضاً ص ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٣٨٧) «المجالس المؤيدية» للشيرازي المجلس السابع والشلائون المائة الأولى ج ١ ص ١٨٥ ط بيروت.

<sup>(</sup>٣٨٨) وكتاب بيت الدعوة الإسلامية، نسخة خطية ص ١٠ نقلا عن وتاريخ الدعوة الاسهاعيلية، ص ٨١ و ٨٦ لصطفى غالب.

بحيث أنا في القدرة والعظمة، وحيث أنا خلقت بقدرتك أولياءك، وبـدعت أنبياءك. . . فأنت بي باطنا، وأنا بك ظاهراً . . . الهي ، ظهـرت الموجـودات كلها بي، واخترعت مني كل رسول ونبي ـ إلى آخر الكلام»(٣٨٩).

ويقول في فصل من فصول هذا الكتاب نقلًا عن راشد الدين بن سنان السوري الداعى الاسهاعيلي الكبير أنه قال :

« أيها الرفقاء غبنا عنكم غيبتين، غيبة تمكين، وغيبة تكوين، واحتجبنا عن أرض معرفكتم فضجّت الأرض وتقلقلت السموات وقالت يا بارى البرايا الغفور فظهرت بآدم، وكانت الدعوة حواه فحوينا على قلوب المؤمنين الذين ضجّت أرض قلوبهم شوقاً الينا، فنظرنا في سمآء نفوسهم رحمة منّا، فمضى دور آدم ودعوته ونفدت رحمة منّا في الخلائق حجته ثم ظهرت بدور نوح، فغرقت الخلائق في دعوتي فنجا برحمتي ولطفي من آمن بمعرفتي وهلك من الخلائق من انكر حجتي.

ثم ظهرت في دور ابراهيم على ثلاث مقالات كوكب وقمر وشمس خرقت السفينة وقتلت الغلام، واقمت للجدار جدار الدعوة فنجا بلطفى ورحمى من آمن بدعوتي. وخاطبت موسى بخطاب ظاهر غير محجوب وانا باب للسائل هارون ثم ظهرت بالسيد المسيح فمسحت بيدي الكريمة عن اولادي الذنوب فأوّل تلميذ قام بين يَديّ يوحنا المعموداني، وكثت بالظاهر شمعون ثم ظهرت بعليّ الزمان وسترت بمحمّد وكان المتكلّم عن معرفتي سلمان، ثم ذرّابو الذرّ الحقيقي في أولاد الدعوة القديمة بقيام قائم القيامة حاضراً موجوداً فها تمّ لكم الدين حتى ظهرت عليكم براشد الدين فعرفني من عرفني وأنكرني من أنكرني فالحق جار والمحقون جارون، معهداً في كل دور وزمان.

<sup>(</sup>٣٨٩) وأجزاء عن العقائد الاسهاعيلية، كتاب البداعي ابراهيم ص ٤٨ وما بعد تقديم المستشرق الفرنساوي كويثارد ط امبيريل نيشنل بريس ـ باريس ١٧٨٤م.

وأنا صاحب الكون ما خلت الدار من افراخ القدم انا الشاهد والناظر، ولى الرحمة في الأوّل والآخر، فلا يغرّنكم تقلّب الصور، تقولون فلان مضى وفلان الى اقول لكم أن تجعلوا الوجوه كلّها وجها واحداً ما يكون في الوجود حاضراً موجوداً صاحب الوجود لا تخرجوا عن أمر ولى عهدكم من عربها وعجمها وتركها ورومها فانا المدبّر ولى الامر والارادة، فمن عرفني باطناً قد تمسك بالحق ولا تكمل معرفتي بغير ما اقول عبدى أطِعني وأعرفني حقَّ معرفتي اجعلك مثلي حياً لا تموت وغنياً لا تفتقر وعزيزاً لا تذل اسمعوا وادعوا تنتفعوا انا الحاضر وأنتم الحاضرون بحضري أنا القريب الذي لا أغيب فان عذبتكم فبعدلى، وان عفوت عنكم فبكرمي وبفضلي، أنا طحب الرحمة وولى الغفر والحق المبين، والحمد لله ربّ العالمين (٢٩٠٠).

ونقلوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

« من عرف نفسه عرف ربه، وأيضاً عرفت ربى بـربى، فقال: أشـار لأنـك لست أنت، إنما أنت بـالهو أنت، لا هـو داخل فيـك، ولا هو خـارج منك، ولا أنت خارج منه (٣٩١).

وبمثل ذلك نقل القاضي النعمان في كتاب ظاهري بـطريق غير مكشـوف عن المعز لدين أنه قال :

« نحن النجباء الأبرار المصطفون الأخيـار . . . خصصنا بـولادة النبي والوصى، وأورثنا الامامة، وأعطينا الكرامة، وفضلنا على العالمين، ولـو شئنا أن نقول : كنا مع آدم لقلنا «٢٩٢).

<sup>(</sup>٣٩٠) أيضاً ص ١٧ ومابعد.

<sup>(</sup>٣٩١) أيضاً ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣٩٢) و المجالس والمسايرات ، للقاضي النعمان المغربي المكنى بـأبى حنيفة ص ٢٠٩، ٢١٠ ط تونس ١٩٧٨ م.

« وبمثل ذلك ذكر القلقشندي عن ابن المعز العزيز بالله :

« أنها أبهن رسول الله غير مدافع من تنقلت في الأدوار من قبيل آدم ١٣٩٣)»

وهناك روايات أخرى كثيرة أوردها الداعي الاسماعيلي الأجل ابراهيم بن الحسين الحامدي، وغيره تدل دلالات واضحة على التناسخ والحلول، منها ما ذكرنا في مختلف الفصول، ومنا عبارات نوردها ههنا، يقول ابراهيم الحامدي:

« قال مولانا الصادق صلوات الله عليه : ظاهرنا امامة ، وباطننا غيب لا يدرك . وقد روى أن مولانا أمير المؤمنين صلى الله عليه وسلّم ظهر لسلمان ولأبي ذر بالنورانية . وكذلك مولانا الحسين صلى الله عليه وسلّم ، ظهر لجابر بن عبد الله . وكذلك الباقر صلى الله عليه وسلّم ، سأله سائل عن ظهور موالينا الميم والعين . فأخبره وظهر له فيهم كظهورهم . وما ظهر أحد منهم بتلك الصورة الأولة إلا ويقول عند تمام فعله ؛ لا تدعونا آلهة ، وقولوا في فضلنا ما شئتم أن تحتمل عقولكم ذلك ، إن هذا إلا بعض آيات ربك ، ما قيل في الله فهو فينا ، وما قيل فينا فهو في البلغاء من شيعتنا .

وقد وصف ذلك صاحب الأبيات في كتـاب الابتداء والانتهـاء واصفاً للصورة الروحانية وللصورة الغلافية بصفات حقيقة حيث يقول شعراً :

باهر المعجزات لله والله مثلوه بما يُسرى فيه جهنراً بعد ما أعلم الورى أنّه الفا يحجب الحجب عندما يظهر الأم إن ذاك المثال بمشوله المح عزّمن في ضياه يبصر المشكل فإذا ما الغطاء زال عن الخلق

مه لها فاعل وليس سواه شم قاسوه بالذي قد نراه علل عبره تعالى عبلاه سر على الخلق والحجاب خداه لعيون تراه وجمهل الجمهول عنه عماه فشم المريد يعطي مناه

<sup>(</sup>٣٩٣) نقلا عن هامش و المجالس والمسايرات ۽ ص ٢١٠.

#### وقال أيضاً :

خاب من لم يسراكم فيرى الله أنتم للعيسون حجب إذا ما فسمتى أظهر العظيم عظيمًا منكم الملك فيكم

م عيانا بمن تمثل فيه وحد الخلق منكم من يليه غيب الحجب فاعلاً بالشبيه ياغيوبامن البناء البنيه

وكذلك قال مولانا أمير المؤمنين صلى الله عليه وسلم في الحجاب، ما هو المرهان :

نحنُ في الله لا حلول ولكن نحن أجزا مطالع النور لما نحنُ لا في الورى لآل خفي نحن أدني البيوت منكم وفيكم نحن منكم لكم وفي النور نور

مثل ما في النصياء يستظر ظلا طلع النور بالمغيب كلاً وبذاك الخفي يشرق إلاً من علينا من الغيوب تدليً عز من يستمد منه وجكلاً

نيلي لما أنا راجيه والفائي

#### وقال بعض الحدود البلغاء قس وغفر له :

بالميم والعين والحائين والفاء بالخمسة الحجب اللاي سا احتجبت مطالع النور من كان الظهور سا د تلك المقامات عند العارفين سا

دات المدوات فسأسدت نسور الألاء للمنصت السسامسع السواعي ولملرائي وسيلتي في معسادي يموم رجعسائي «٢٩٤).

وأيضاً :

لخلف سبحان من عز وجل «(۲۹۵).

«هـم الأول بهـم تجـلّى ربــا وهناك عبارة أخرى:

« فان النفوس الطاهرة الفاضلة من الحدود المؤمنين اذا فارقت

<sup>(</sup>٣٩٤) ( كنز الولد » ص ١٩٥، ١٩٦، ١٩٧٠. (٣٩٥) أيضاً ص ١٩٨.

أجسامها، وصعدت في الأسباب وتدرجت في دخول الأبواب، ارتقاء إلى أن تبلغ الباب الذي هو مجمعها، وبرزخها الأدنى فإن العناية الإلهية تعمد إلى تحريك الشمس لسريان قواها إلى أجسامهم الشفافة، عند نقلة كل شخص منهم، فتخمرها وتمزجها، ثم تجمع تلك القوى من الجسم حتى يكون مجتمعاً على سبيل فعلها أولاً، وهو نطقة في الرحم، أربع طبائع، فتخمره كها يخمر اللبن الحليب لإخراج الزبدة الشائعة فيه. فكذلك تخمر النطفة حتى تكون علقة، ثم مضغة، ثم تستخرج الزبدة التي هي النامية، التي فيها الحسية بالقوة، فكذلك تخمر الجسم ثلاثة أيام، ثم تستخرج باقي تلك الحملة إلى النمس يوم الاجتماع، والشمس تحفظ كل ما صعد إليها، من جميع كل المسم ينتقل صاحبه، جسماً بعد جسم لأنها المجمع الطبيعي، والباب الجسماني، وعلى ذلك فإن اللطائف تتوارد إلى باب المقام، لطيفاً بعد لطيف، وتلك الأثارات تتوارد إلى الشمس، من كثيف بعد كثيف.

فإذا آن الوقت لولادة الإمام عليه السلام ليخلف المقام الأول، إذا تم التيام، دفعت الشمس ما اجتمع إليها، وقد صارت جملة واحدة قابلة للانفعال، أعضاء جسدانية نامية حية، إلى الزهرة، ثم إلى عطارد، ثم إلى القمر، ثم تدفعه سعود هذه الكواكب السعيدة إلى قرار حفيظ في شيء من الفواكه، فيكون وقوعه عليه مثل وقوع الطل، فينشفه، وسبب الله تعالى ذلك للمقام الكريم عليه السلام، صاحب ذلك العصر والأوان، فيغتذي به غلافه الجسداني، وبعض من قد علم الله من أزواجه، مستحقاً لذلك.

ثم تكون الجملة ولداً تاماً ، كاملاً تاماً طاهراً ، شريفاً في الساعة التي يغتذي بتلك الجملة والده ، وتظهر له الإشارة ، وهو التجلي به ، وظهور النور به ، فيشير به من ساعته ، ويشير إليه . وهذا القول هو سر الإمامة ، والمشيئة ؛ وصار ذلك المولود جسمه حياً ، جوهرياً ، مضيئاً ، يتشكل بالأشكال ، والألوان ، ويتراءى بالصفات المختلفة ، ويكون ولي عهد الإمامة ، الذي يظهر به الظاهر به العجز والقدرة وقتاً بعد وقت ، ويظهر به

أيضاً المعجز والضعف، لأن لا يقال فيه بالإلهية، وهو الملك المقرب، الموكول إليه أمر العالم الديني الذي به تتعلق الأنفس وبه تستمد في دار الحس، وهو بجسمه المشار إليه باسم الغلاف، يشاهد أن لكل فاكهة طببة غلافاً، مثل الجوز، والموز، واللوز، والتين، والنارنجيل، وأمثالها. فهذه غلافات طبيعية، وجواهرها، ولبابها، نفوس حية، عالمة قادرة ؛ التي هي معنى الغلاف، وزبدته المستخرجة من تلك الفضلات، وهذا الغلاف أيضا يسمى كافورياً «ضوء صورياً » حساً كله، سمعاً كله، بصراً كله، شماً كله، نطقاً كله، لمساً كله، نخيلاً كله، فطنة كله، فكرة كله، وهماً كله تمييزاً كله، حفظاً كله.

وبرهان ذلك ما روي أن عيسى صلى الله عليه وسلم ظهر من قبره بعد ثلاثة أيام، وظهر لتلامذته في جبل الزيتون ثلاثة أيام. وما رواه جعفر بن منصور اليمن: أن رسول الله صلى الله عليه وسلّم ما أقام بقبره سوى ثلاثة أيام. وما روي في أن أسماعيل بن جعفر عليه السلام ظهر بالبصرة بعد ثلاثة أيام من قبره. إنّه وذلك الغلاف كها قدمناه ذكره إذا ولد، ووفت له سني التربية، انتقل الباب الذي هو مجمع الصور اللطيفة الروحانية، وجذبتها العناية الإلهية التي هي النور الساري الجاري، من النهاية الإلهية الأولية، الحافظ على وجودها، عمود شعشعانية، مجردة انبعاثية، قائمة بالفعل. ثم وصلت بينها وبين معنى ذلك الغلاف المستخرج المدرج، الذي هو من جملته وشكله، فتمتزج بذلك اللطيف، وتتحد بذلك الغلاف، وتحتجب به كها يصعد المستفيد إلى المفيد، سواء بسواء.

ولهـذا معنى النسب، والسبب، الذي فرق أهل الإلحـاد والكفـر بينها (٣٩٦).

ونظن أن هذه النصوص التي أوردناها في هذا الفصل لكافية لبيان ومعرفة عقيدة القوم في التناسخ والحلول.

<sup>(</sup>٣٩٦) وكنز الولد ، للحامدي ص ١٩٠ إلى ١٩٣.

هذا ولقد ذكر المفضل بن عمر الجعفي في كتاب (الهفت الشريف) عن جعفر بن الباقر أنه قال:

«ان الله حلق للعصاة سبعة أبدان يترددون فيها ثم ينقلبون إلى غيرها» (٣٩٧).

ويروي المفضل هذا عن جعفر أيضا أنه قال له:

«إنه ليلقاك الرجل في بدنه وأنت تظن أنه آدمي، وإنما هو قرد أو كلب أو خنزير أو دُبّ فاشتبه ذلك على الناس»(٣٩٨).

وروى أيضًا عنه أنه قال:

"وقوله تعالى أيضاً: "وما من دابةٍ في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم". قال العالم: يعني أن كل دابة في الأرض وفي السباء قد كانت امم قبلكم. ثم قال: ان عدونا ليمسخ في كل شيء خالف الصورة الانسانية حتى إذا عاد أحدهم يقتل الف قتلة ويذبح ألف ذبحة ويموت الف ميتة. واما أولياء الله وأتباعهم المؤمنون خلصهم الله من المسوخية وجعل ذلك عقوبة لاعدائهم ان ذلك هو العذاب الأدني. وأمّا العذاب الأكير فعند قيام القائم حتى ينتقم كل ولي من الأعداء. قال العالم: أول ما ينكس إليه الكافر إنما يصير في الأنعام حتى يمر بكل شيء في البر من العذاب، ثم يصير أنه يمر في الجو والهواء، حتى في كل شيء يدب ويدرج حتى يصير أضيق من قم الخياط، لقوله تعالى: "وكذلك نجزي الظالمين". فهذه علة أرواح الكافرين تجعل في المركبات إلى قيام القائم. وقال العالم: وأمّا الذي لم أرواح الكافرين تجعل في المركبات إلى قيام القائم. وقال العالم: وأمّا الذي لم يكن فيه روح الحياة مثل الحجر والشجر والماء والملح وغيره مما لا يدب ولا يدرج ونما يتحلل من ابدان المؤمن والكافر، فكل شيء رأيته أو سمعته أو شممته وله طعم طيب ورائحة زكية أو ملامسة لينة أو مطعم أو مشرب، فإن ذلك نما يتحلل من ابدان المؤمنين وكلما خالف هذه الأشياء إلى غيرها من نتن ذلك نما يتحلل من ابدان المؤمنين وكلما خالف هذه الأشياء إلى غيرها من نتن

<sup>(</sup>٣٩٧) «الهفت الشريف» للمفضل الجعفي ص٢٦ ط دار الأندلس الطبعة الثالثة ١٩٨٠م. (٣٩٨) أيضا ص٣٦

أو مر أو كريه أو مما يكرهه الإنسان في شمه أو في منظره أو في ذوقه أو في ملامسته في جميع الحالات، فإن ذلك مما يتحلل من ابدان الكافرين وليس للكافرين أظهر ولاهم فيه أنعم من بدن الإنسانية الذي هو فيها، فإذا استوفى دولته اخرجه من بدنه هذا إلى أنجس الابدان وأشرها» (٢٩٩٠).

وقال إخوان الصفاء:

«من استراح من المعاد والسرداد. . . صار في جملة الملائكة المقربين» (٤٠٠).

والمفسر الاسهاعيلي أيضا يذكر هذا التناسخ في تفسيره كثيراً مثل ما يقول تحت قوله تعالى: «فزادتهم رجسا إلى رجسهم»:

«يعني في ظهورهم في النسوحية في الكرات»(٤٠١).

وأيضاً: «عذاب الله، وهو تدحرجهم في القوالب»(٢٠١).

وأيضا يقول:

«لجنهم سبعة أبواب: معناه سبع دركات، الدرك الأول هم النزنج والبربر، والدرك الثاني يسمى العكس في قصص القردة والنسناس، والثالث في قصص السباع»(٤٠٣).

وقال:

«فأولئك الذين لهم سوء العذاب: يعني في القوالب الممسوخة»(٤٠٤).

<sup>(</sup>٣٩٩) أيضاً ص٦٦، ٦٧.

<sup>(</sup>٤٠٠) ﴿جَامِعَةُ الْجَامِعَةِ لَإِخْوَانَ الصَّفَاءُ صَ ١٨٢ تَحْقَيْقُ عَارَفَ تَامَرٍ.

<sup>(</sup>٤٠١) تفسير «مواج التسنيم» لضياء الدين الاسهاعيلي ص ١٣ تحقيق شتروطهان ط غونتيغن.

<sup>(</sup>٤٠٢) أيضًا ص٨٠.

<sup>(</sup>٤٠٣) أيضا ص١٠٩.

<sup>(3+3) 777.</sup> 

ويقول الاسهاعيلي محمود شبستري:

وقد سألوا وقالوا ما النهاية فقيل: هي الرجوع إلى البداية، (٥٠٥). وأخيراً نذكر ما قالوا:

«ان جميع الأثمة يصيرون ذاتا واحدة (أي عند الرجعة)، وكل منهم قادر على الانفصال»(٤٠٦).

### القيامية

وأما القيامة عند الإسهاعيلية فإنهم يقصدون بها قيام القائم كها يقول إخوان الصفاء:

«أعلم أن صاحب الدور السابع المؤيد بسعة اللطافة في المعارف هو الغاية، وبه تكون النهاية وقيام القيامة»(٤٠٧):

وبمثل ذلك قال الداعي الاسهاعيلي شمس الدين بن أحمد عن القيامة، هي :

«قيام النفوس الجزئية المفارقة للمدركات الحسية والآلات الجسدانية، وقيام الشرائع والأديان بظهور صاحب الزمان» (٤٠٨).

<sup>(</sup>٤٠٥) وبعض ازتاويلات كلشن، راز لمحمود شبسترى ص ١٣٩ من وسه رسالة اسهاعيلى،؟

<sup>(</sup>٤٠٦) ومسائل مجموعة من الحقائق العالية ص٤٩ من أربعة كتب اساعيلية.

<sup>(</sup>٤٠٧) «جامعة الجامعة» الفصل الخامس والثلاثون ص١٧٤ ط دار مكتبة الحياة لبنان، أيضا «من وتش صحيفة» لسهراب بدخشاني ص٥٣، أيضا «هفت باب ابو اسحاق» باب ينجم ص٣٤، أيضا وروضة التسنيم» لنصير الدين طوسى تصحيح أيوانوف فارسي ص٨٦٠ ط مطبعة اجمل بومبي ١٩٥٠م.

<sup>(</sup>٤٠٨) «رسالة الدستور ودعوة المؤمنين للحضور» ص٦٩ من «أربع رسائل اسماعيلية» نشر عار تامر ط دار مكتبة الحياة لبنان ١٩٧٨م.

ويقول الداعي حاتم بن إبراهيم الحامدي:

«إن البعث بعثان: فالبعث الأول هو بعث الصورة الحاصلة للمستفيد من المفيد فينبعث العلوم الالهية والمعارف الربانية. وأما البعث الثاني فهو النقلة إلى حدّه. قال النبي صلى الله عليه وسلم: من مات فقد قامت قيامته، وصار أيضا بتلك النقلة في عالم ثان وبعث عند قيام القائم على ذكره السلام. وذلك هو البعث الحقيقي والنشور لأهل الحق، ولأهل الباطل للجزاء» (٤٠٩).

وعلى ذلك يبين جعفر بن منصور اليمن الداعي الاسماعيلي الكبير معنى يوم الفصل، ويوم النفخ في الصور بقوله:

«إن يوم الفصل كان ميقاتا» يوم الفصل هو المهدي صلى الله عليه الذي يفصل الله به بين الحق والباطل والمؤمن والكافر، وهو ميقات أمر الله ونهايته، وسابع النطقاء السبعة، يوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجا، يعني يوم يعلن بالدعوة إليه، وقد ظهر أمره فتأتون أفواجاً، فوجا بعد فوج رغبة ورهبة» (٤١٠).

ثم يبين معاني علامات يوم القيامة بقوله:

«وفتحت السهاء فكانت أبوابا، يعني وكشف علم الأثمة الباطن المستور فيكون فيها مقامات أبواب يعلمه منهم كل سائل وطالب، وسيرت الجبال فكانت سرابا، يعنى وسيرت الحجج أمروا أن يظهروا سيرة الحق عند ظهور المهدي ويسيروا بها، فكانت سرابا، يعني فكان الحجج مثل السراب يومئذ من انقيادهم وطاعتهم وظهور أمرهم بعد امتناعهم عن الإظهار بالستر والكتمان»(٤١١).

<sup>(</sup>٤٠٩) (زهر بذر الحقائق؛ للداعي حاتم بن إبراهيم الحامدي ص١٧٧ من (منتخبات اساعيلية).

<sup>(</sup>٤١٠) وكتاب الكشف لجعفر بن منصور اليمن ص١٧٠ نشر شتروطهان ط دار الفكر العربي. (٤١١) أيضا.

ورود في كتاب اسماعيلي باطني قديم آخر أن يوم ظهور القائم هو يوم التناد ويوم التلاق، ويوم الأزفة، ويوم التغابن، والساعة، والقيامة، وكذلك الصاخة والغاشية وغيرها من الألفاظ الماثلة لها كلها تنبيء عن يوم ظهور الناطق السابع القائم كها يقول ابن حوشب الداعي الاسماعيلي الذي فتح اليمن وأقام فيها الدعوة الاسماعيلية، وهو من مؤسسي هذه الديانة، والوالد الأكبر لجعفر وهو يعدد سور القرآن:

«بعد سورة الفرقان ست سور، والسابعة سورة السجدة، وفيها ذكر القيامة فدلت على تمام السبعة المتمين بالعدد، وكذلك على سابع النطقاء بذكر القيامة، [ويستأنف العدد] بعد سورة السجدة فبعدها سورة الاحزاب أولها «يا أيها النبي إتق الله» فهو محمد ﷺ ثم بعد سورة الأحزاب ست سور والسابعة سـورة غافـر وهي أول الحواميم، وفيهـا ذكر التنـاد ويوم التـلاق، وفيها «وأنذرهم يوم الأزفة» وهذا كله وقت ظهور سابع النطقاء، فدلت على تمام السبعة المتممين بالعدد، ودلت على سابع النطقاء»... ثم يستأنف العدد بعد سورة الفتح فبعدها سورة الحجرات وأولها «يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله» وهنو محمد، وبعندها ست سنور والسابعة سورة الواقعة وبما ذكر عند وقـوعها وهـو وقت ظهور سـابع النـطقاء. . . ثم بعد سورة الحديد ست سور، والسابعة سورة التغابن، ويوم التغابن يوم القيامة، فدلت على السبعة المتمين بالعدد، ودلت على سابع النطقاء بذكر يوم القيامة؛ ثم بعد سورة التغابن: سورة الطلاق أولها «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن، فيها ذكر محمد؛ ثم بعد سورة الطلاق ست سور والسابعة سورة الجن وفيها «حتى إذا رأوا ما يـوعدون فسيعلمـون من أضعف ناصراً وأقل عدداً، قل إن أدري أقريب ما توعدون أم يجعل له ربي أمدأً» فقوله «ما توعدون» فهو وقت ظهور سابع النطقاء، وهو الساعة: وقال «وما يدريك لعل الساعة قريب» فدلت سورة الجن على السبعة المتمين بالعدد، ودلت على سابع النطقاء بما فيها، ثم بعد سورة الجن سورة المزمل وهو مخاطبة لمحمد على ، ثم بعدها ست سور والسابعة «عبس وتولى» وفيها «فإذا جاءت الصاخة» وهو وقت ظهور سابع النطقاء، بذكر الصاخة وهو وقت الظهور؛ ثم بعد سورة عيس، سورة «إذا الشمس كورت» والشمس دليل على الناطق وهو محمد، ثم بعدها ست سور والسابعة سورة الغاشية أولها «هل أتاك حديث الغاشية» وهو وقت ظهور سابع النطقاء فدلت على عام السبعة المتمين بالعدد، ودلت على سابع النطقاء بذكر الغاشية وقت ظهوره» (٤١٢).

ويمثل ذلك قال القاضي الإسهاعيلي النعمان المغربي في كتابه الباطني تحت قول الله عز وجل: (ونفخ في الصور فصعق من في السموات والأرض):

«فالنفخ في الصور هو ما يأتي به سابع النطقاء عليه السلام والصور الشرعية وسهاها صور لأنها محيطة بجميع الشرائع ومعنى قوله ونفخ في الصور فصعتى من في السموات ومن في الأرض إلا ما شاء الله فالسموات هم النطقاء ومن فيها من أهل الظاهر والأرض في منزلة الأسس ومن فيها من أهل الباطن الذين ستروا الأمر ثم استأنف بعد ذلك بقوله إلا من شاء الله وهم المؤمنون الصابرون على البأساء والضراء فهذه الكشفة الأولى التي تجري على يد القائم وأما الثانية فهو قوله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون وأشرقت الأرض بنور ربها الآية . فذلك عند اتصاله في النفس وهي المنزلة وألتي بها الكيال والتهام وفي المنزلة يظهر له جميع الحدود العلوية الكروبية وذلك ان قيل إن له منزلتين يظهر بها في الجسهانية والروحانية واذا ظهر بهذه المنزلة العلوي وأما ما سألت عنه عن الذي له من المنزلة وسائر النطقاء وحدودهم في ذلك العالم بعد الارتقاء من هذه الدار فأعلم أن منزلة القائم سلام الله في ذلك العالم الروحاني أنه مالك لجميع الحدود كلها ألا ترى إلى قول الله عليه في العالم الروحاني أنه مالك لجميع الحدود كلها ألا ترى إلى قول الله تعالى لمن الملك اليوم لله الواحد القهار وعرضوا على ربك صفاً لقد جئتمونا

<sup>(</sup>٤١٢) «كتباب الرشيدو الهداية» لابن حوشب منصبور اليمن ص١٩٣ وما بعيد المطبوع مع المنتخبات لأيوانوف ج١ ط مطبعة برل له ليدن هولندا ١٩٤٨م.

كما حلقناكم أول مرة وقوله للمنافقين هذا يوم الفصل جمعناكم والأولين فإن كان لكم كيد فكيدوني وقوله يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن وقوله إن الأولين والأخرين لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم وقوله هل ينظرون الاأن ياتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة وقضي الأمر وإلى الله ترجع الأمور فهذه إشارة كلها إليه» (٤١٣).

ويقول الداعي حاتم بن عمران مبيّنا الأيام وما تدلّ عليه:

«خلق الله تعالى السموات والأرض في ستة أيام فكان دليل تلك الستة نطقاء كما سبق أن بيناه، فأول الأيام يوم الأحد فهو لأدم لأنه أول من تعبد الله في دور الستر وقام بالرسالة، وعلمه الله بهذه الأيام الستة عدد النطقاء والأئمة.

ويوم الأثنين وهو لنوح لأنه تالى النطقاء الذي أُجرى الله منه الحكمة .

والثلاثاء لإبراهيم لأنه جاء ثالث النطقاء وجمع الله فيه علومه... ويوم الجمعة لمحمد صلى الله عليه وآلـه وسلم لأنه جمع علم من مضى من أولى العزم والرسل والأوصياء إلى يوم القيامة، وليجمع الله شمله ويملكه الأرض كلها شرقها وغربها بلا منازع له بظهور صاحب يوم السبت الذي هو القائم، وهو من نسله عليه الصلاة والسلام، وبه تختتم أمور الـدنيا وتفتح الأخرة، وتتضاعف الأعمال، ويجازي أصحاب السيئات» (٤١٤).

ويمثل ذلك قال الداعي على بن محمد بن الوليد، وزاد «أنه هو اليـوم الأخر، واليوم المعلوم المبشر به، والمعبر عن النشأة الأخرى والخلق الجـديد، ويوم ندعو كل أناس بامامهم»(٤١٥).

<sup>(</sup>٤١٣) «الـرسالـة المذهبـة» للقاضي النعمان ص٧٤، ٧٥ من (خمس رسائــل اسهاعيليــة) نشر عارف تامر ط بيروت.

<sup>(</sup>٤١٤) «رسالة الأصول والأحكام» للداعي حاتم بن عمران ص١١٦ من خس رسائل اسماعيلية.

<sup>(</sup>٤١٥) انظر «كتاب جلاء العقول وزبدة المحصول» ص ١٣٥، ١٣٥ من منتخبات اسهاعيليـة ط دمشق

وأضاف شهاب الدين أبو فراس على تلك الأيـام يومـا آخر، وهـو (يوم يقوم الروح والملائكة صفا لا يتكلمون الا من أذن له الرحمن وقال صوابـا)، «وان الرحمن في هذه الآية هو القائم بهويته البسيطة»(٤١٦).

ويوم ظهوره هو يوم الفصل كما صرح بذلك أبو يعقوب إسحاق السجستاني (٤١٧).

واليوم الأخر أيضا(٤١٨).

وأخيراً ننقل ما قاله إبراهيم بن الحسين الحامدي:

ويعني إذا تجردت الصور بكماله فجمعت، سطع فيها أنوار الملكوت، ولا يكون لكل منها إلا بقدر الألة التي حصلت لها بالاكتساب. فإنّه لا أنساب هنالك في الدنيا.

قال الله تعالى: ﴿ يُوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجاً ﴾. أي أشار إلى صاحب الدور السابع الذي يحصل في الوجود آخر دور حين ينبعث في عالم الطبيعة أولاً كما تنبعث أصحاب الأدوار فيطيعونه إشارة إلى صاحب الدور السابع الخاتم للأدوار الذي به يتم الخلق، فيفتح أولاً في دار الطبيعة باب الجنزاء، وفي الأخرة ثانياً، وهمو النفخ الأول. يريد به أول كما نفخ في أصحاب الأدوار أولاً، فصعق من في السموات ومن في الأرض. إلا من كان عارفاً بمرتبته، ومؤمناً به من قبل ذلك، قائلاً به، كما قال تعالى: ﴿ إلا من شاء الله ﴾. وهذا همو يعني به النفخ الأول، والجزء الأول في دار الطبيعة الذي ذكره حصول الأنفس بالمجمع الأدنى، الذي هو باب الإمام عليه السلام، كما بينا ذلك، قال تعالى: ﴿ إلا من قبل السلام، كما بينا ذلك، قال تعالى: ﴿ وَهُم نَفْخُ فِيه أَخْرَى ﴾. إلى قوله:

<sup>(</sup>٤١٦) انظر دكتاب الايضاح، لشهاب الدين أبي فراس بتقديم عارف تنامر ط المطبعة الكاثوليكية بيروت.

<sup>(</sup>٤١٧) أنظر وكتاب اثبات النبوءات، الفصل الثالث من المقالة الثالثة ص٩٦ ط المطبعة الكاثوليكية بيروت.

<sup>(</sup>٤١٨) انظر وكتاب الكشف، الرسالة الثالثة ص٥٠.

﴿وجيء بالنبين والشهداء﴾ أي كل أهل ملة ، وحكم بينهم بالحق فيها كانوا متعلقين به ، فلا يبقى علم إلا ويتعلمه أهل الأرض بمكانه ، ولا يترك أمر يتقرب بعبادته إلا بالعبادة الناسخة لما سبقها ، فيحكم في ذلك بما ينفذ من نور التأييد فتصير الصور كلها صورة واحدة تجمع الصور فيحصل تمامها في الصفحة العليا من السموات على باب الحجاب» (٤١٩).

### من هو الناطق السابع؟

فالناطق السابع عند الاسهاعيلية هو محمد بن اسهاعيل، والذي يعدّه الاسهاعيلية ناسخا لشريعة محمد صلى الله عليه وسلّم كها سيأتي بيانه إن شاء الله لأنه هو متم دور الناطق السادس محمد صلوات الله عليه حسب زعم الاسهاعيلية، وبقيامه قامت قيامة الشريعة التي جاء بها محمد رسول الله صلى الله عليه وسلّم. ويصرح بذلك الكثيرون الكثيرون من الدعاة الاسهاعيلية وأثمتهم، ومنهم الداعي إدريس عهاد الدين كها ذكر ذلك في كتابه الباطني (زهر المعاني):

فيقول: «فقام محمد بن اسهاعيل صلوات الله عليه وهو سابع الأئمة وقائمهم مقابل لجده علي أمير المؤمنين تمام الدور الروحاني والخلق الآخر الذي هو نفس الشيء وروحه ومعناه، وهو تمام الدور الأول، ومنه ابتداء الدور الثاني. . . فقام محمد باللسان وصمت عنه السيف إلى بلوغ الكتاب أجله، فأظهر العلوم، وبين الحقائق، وكشف لخلصائه منها السر المكتوم، فظهرت منه حقائق ومعجزات، ودلائل وآيات، لم تظهر في الائمة من قبله، ولا قام أحد من الائمة كمثله، لأنه السابع صاحب القوة والظهور، والضياء والنور، ومبين العلم المستور.

<sup>(</sup>٤١٩) «كنز الولد» لابراهيم لابراهيم بن الحسين الحامدي تحقيق مصطفى غالب ص٣٣٣ ط دار الأندلس بيروت.

وكان محمد بن اسماعيل متم الدور المنتهية إليه غاية الشرائع المختومة به، المشتمل على مراتب حدودها، المحيط بعلومهم. وهو القائم بالقوة، صاحب الكشفة الأولى، لأن القائم بالفعل هو القائم الكلي، الذي هو صاحب الكشفة الأحرى والبطشة العظمى، قائم القيامة الكبرى، لأن القيامات كثيرة، أولها المأذون المكفوف، ثم المأذون المطلق، ثم الداعي المحرم، ثم الداعي المطلق، ثم داعي البلاغ، ثم الحجة، وغايتها الباب». وإنما كانت هذه الحدود قيامات، كقيام كل واحد منهم بما يتصل من الصور المجردة المفارقة للأجسام الصائرة إلى أفقه المعروفة به.

ويتلو هذه القيامات قائم قيامة كبرى، وهو المقام الذي هو الامام عليه أفضل السلام، فهو قائم القيامة ونهاية النهايات، وكل واحد ممن ذكرنا قائم بنسبة إلى من دونه. ويتلوها جميعاً قائم القيامة الكبرى، صاحب البطشة العظمى، المجتمعة عنده جميع المقامات، وهو لهم غاية الغايات الشريفة، الجامع لها. وإنما وقع عليه إسم الناطق السابع لنطقه بالأمر الإلهي، وجمعه للفضل الذي هو إليه متناهي، وليس بمتم ولا رسول، بل هو منفرد برتبة الوحدة، وقد تم التهام، واتسق النظام. وإنما خص محمد بن اسماعيل بذلك، لانتظامه في سلك مقامات دور الستر، لأنك إذا عددت آدم ووصيه وائمة دوره، كان خاتمهم الناطق، وهو توح عليه السلام. وهو الناطق الخاتم للنطقاء، وكان وصيه عليه السلام بالفضل منفرداً، وإذا عددت الأئمة في دوره، كان محمد بن إسهاعيل سابعهم، وللسابع قوة على من الدور السادس» فلذلك صار ناطقاً وخاتماً للاسبوع وقائماً؛ وهو ناسخ شريعة صاحب الدور السادس» فلذلك صار ناطقاً وخاتماً للاسبوع وقائماً؛ وهو ناسخ شريعة صاحب الدور السادس» فلاداً.

وبذلك قال الداعي حاتم بن عمران بن زهرة أن محمد بن اسماعيل:

<sup>(</sup>٤٢٠) «زهر المعاني» ص٥٥ وما بعد نقلا عن كتاب تاريخ الدعوة الاسماعيلية للاسماعيلي المعاصر من ١٣٥، ١٣٦، ١٣٧.

«عظمت دعوت متى قال بعض المستجيبين عنه أنه صاحب القيامة»(٤٢١).

وقال أيضا:

«كان قائم الدور السابع محمد بن إسهاعيل» (٤٢٢). وسيأتي بيان ذلك أيضاً في فصل نسخ الشريعة.

# الى القائم يكون الحساب ومنه يكون الجزاء والعقاب

وبعد تصريح الأسماعيلية أن القيامة هي قيام القائم يصرحون بأن القائم هو الذي يكون إليه الحساب، وهو الذي يجازي ويعاقب لأنه هو الله الواحد القهار الذي نزل فيه (لمن الملك اليوم لله الواحد القهار الذي نزل فيه (لمن الملك اليوم لله الواحد القهار»(٤٢٣).

و «لأنه هو ربّ يوم الكشف المستوى على العرش» (٤٢٤).

ويصرح بذلك على بن الوليد حيث يقول:

«ما حكى القرآن الكريم، وخبر الرسول صلى الله عليه وآلـه من صفة العـرش واستواء الـرب عليه وجيئـه في ظل من الغـمام والمـلائكـة للمجـازاة والمحاسبة، والإثابة والمعاقبة فكـان ذلك يصـح ظاهـرة في قائم القيـامة عـلى

<sup>(</sup>٤٢١) «رسالة الأصول والأحكام» لحاتم بن عمران ص١٢١ من خمس رسائل اسهاعيلية.

<sup>(</sup>٤٢٢) أيضا ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢٣) أنظر «الرسالة المذهبة» للنعمان القاضي ص٧٥ من «خمس رسائل اسماعيلية».

<sup>(</sup>٤٢٤) انظر «كتاب الايضاح» للداعي شهاب الدين أبي فراس ص٨ ط المطبعة الكاثوليكية ـ لبنان.

ذكره السلام المستوفي قوى السموات والأرض الستة الذين هم النطقاء الستة في مدة أدوارهم الستة، المكنى عنهم بخلق السموات والأرض في ستة أيام . . . وبحيئه في ظلل من الغمام والملائكة بروزه على ذكره السلام بمن في ضمنه من الصور القدسانية والهياكل النورانية لكافة الخلق يوم فصل القضاء والمحاسبة لهم على سوابق أفعالهم والمجازاة لهم على سوالف مقدماتهم . . . ثم ان القائم على ذكره السلام قد جرى عنه بوساطته مما طرق من مادة مبدعه نور سار أفاضه على كافة النطقاء الستة ومن في ضمنهم من المؤمنين ما لا يهتدي عقولنا إلى تصوره، ولا تستطيع السنتنا العبارة عنه ، فشخص كل ناطق لأهل دوره ، ووصى لأهل عصره ، وامام لأهل زمانه ، وكل واحد لأهل صقعه ، فيوافقون كل أحد على ماسبق منه من صغير أمر وكبير ، ويقرئونهم كتابهم ، وذلك شخصهم لهم صورهم التي تصورونها في دار الدنيا ، وعرضها عليهم من خير وشر ، وكبير وصغير وقمطير ، ولا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ، ووجدوا ما عملوا حاضرا ، ولا يظلم ربك أحدا .

يصح ذلك ما ورد من كلام سيدنا المؤيد أعلى الله قدسه، في المجلس الرابع والستين من المائة الخامسة، وأوردنا في تفسير الظاهر من ذكر النبأ العظيم، وإنه هو القيامة التي يجلس الله تعالى فيها على عرشه لفصل القضاء، والقيام بثواب المحسنين، وعقاب المسيئين. ويقول ما قيل: عرفت شيئا وغابت عنك أشياء، إلى قوله: فإن الذي بهذا المثابة هو قائم القيامة على ذكره السلام، المجموعة له قوى الأنبياء والأوصياء والأئمة وأرباب التأييد كلهم، فيظهر في شخص جساني موجود محدود. قلنا إن كل شيء طائع من شرف الإنتهاء إليه لأنهم الأنبياء، وهو النبأ العظيم، وأسهاؤهم وأنباؤهم مشتقة من اسمه، ورسومهم منساقة إلى رسمه. والله تعالى المنزه أن يشبه بخلقه الروحاني والجسهاني إلى قوله: والقائم عليه السلام صاحب المنزلة التي أوردناها، والمستوى على عرشه لفصل القضاء، المكنى عنه بقوله تعالى: وجاء ربك والملك صفاً صفاً، فصح بهذا القول، وانكشف عن هذا السر، حقيقة ما دعا إليه الأنبياء صلوات الله عليهم.

وكان الرب المثيب المعاقب البارز لفصل القضاء والمحاسب، هو القائم على ذكره السلام»(٢٠٥).

وقبل ذلك قال أيضا:

«ان قائم الدور الأكبر والقيامة الكبرى، وهو الذي يكون بيده الشواب والعقاب. . . إليه المنقلب والمآب»(٢٦٠).

وبذلك قال الداعي الاسماعيلي القديم أبو يعقوب اسحاق السجستاني:

«إن القيامة التي دعا إليها المرسلون موسومة بيوم الحساب والمتعارف من الحساب أنه إحصاء الشيء الذي بلغ إلى غايته ونهايته وتحصيل المدخل والمخرج واثبات ما حصل منهما ثم وجدت الرسل في وضعهم النواميس لم يحاسب أحد منهم قوم الرسول المتقدم بل وضعوا أشياء هي أحوج إلى المحاسبة من وضع الرسول المتقدم إذ ليس لأحد منهم هو النهاية، فلما بلغ الأمر إلى القائم عليه السلام ألزم الأمم السالفة بمحاسبة ما ألزموا أنفسهم من استعمال نواميس رسلهم والمطالبة لهم باحصاء حقائقها. . : فمن هذه قلنا: ان نهاية الرسل إلى القائم سلام الله على ذكره إذ هو الموصوف بالمحاسبة ويوم الحساب، ثم هي أعنى القيامة موسومة بيوم الجزاء، والجزاء إلى يكون بعد العمل للرسل الذين يقدمونه وليس كلهم ولا واحد منهم جاز أمته بما لزم من العلم بل أحبرهم أن اليوم الذي يثبت لهم الجزاء فيه بما عملوا هو اليوم الآخر وأنه يوجب عليهم الإيمان بالله واليوم الأخر كما قال وكان الله بهم عليماً) إذ هو النهاية والغاية والحدود الجسمانية كلها داخلة فيه وكان الله بهم عليماً) إذ هو النهاية والغاية والحدود الجسمانية كلها داخلة فيه

<sup>(</sup>٤٢٥) «رسالة جلاء العقول وزبدة المحصول» لعلي بن الوليد الباب الثالث ص١٤٣ وما بعد من (منتخبات اسماعيلية)، أيضا «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص٤٦ من (أربعة كتب اسماعيلة).

<sup>(</sup>٤٢٦) «جلاء العقول» لعلي بن الوليد ص١٣٦، أيضا «الأنوار اللطيفة» للحارثي اليماني ص١١٦.

ومن آمن بذلك اليوم حق الايمان فقد آمن بما دونه من الأيام التي يجب الايمان بها إذ أن حقيقة الايمان بذلك اليوم هو الوقوف على جميع الحدود والواقف على جميع الحدود مرهوبا.

فإذن نهاية الكل من الرسل إلى القائم عليه السلام وسم يومها بيوم الجمع»(٤٢٧).

«والقيامة موسومة أيضا بيوم الفصل، لأن الفصل إنما يكون بعد الخصومة والمنازعة فيفصل بين الخصمين والمتنازعين باقامة الحق، والمخاصات إنما تكون بين أهل الشرائع فيها ينتحلونه ويتقلدونه من الديانات فيكفر بعضهم بعضا، وترى كل فرقة منهاجها وصاحبتها، فإذا بلغت الخصومات والمنازعات إلى غايتها ونهايتها ظهر القائم بالحق فيفصل بين أهل الأديان بالكشف عن حقائق ما ينتحلونه ولا يبقى لهم خصومة ولا منازعة، وقال الله تعالى: (وأشرقت الأرض بنور ربها) يعني أشرقت التأويلات والحقائق التي عليها استقرار النفوس الزكية بنور ربها عني به القائم ووضع الكتاب وجيء بالنبيين والشهداء وقضى بينهم بالحق وهم لا يظلمون، يعني وألزم أهل الأديان الرجوع إلى الحقائق والقرار عليها» (٢٨٥).

«القائم من القيامة وهي موسومة بيوم الفصل لأن الفصل إنما يكون بعد الخصومة والمنازعة، وهكذا القائم يفصل بين أهل الأديان وينظهر الحقائق، والقائم ألزم أهل الأديان الرجوع إلى الحقائق والقرار عليها (٢٩٩).

وذكر جعفر بن منصور اليمن تحت قول الله عز وجل: (أفمن حق عليه كلمة العذاب أفأنت تنقذ من في النار):

<sup>(</sup>٤٢٧). «اثبات النبوءات» الفصل الثامن من المقالة الخامسة ص١٦٦، ١٦٧.

<sup>(</sup>٤٢٨) أيضًا ص١٦٨، ١٦٩.

<sup>(</sup>٤٢٩) أيضا الفصل التاسع المقالة السادسة ص١٩١.

«من خصم في ذلك اليوم وتحقق عليه ولاية الظالمين أحـذه سيف القائم صلوات الله عليه ولم يكن له (أي للنبي) أن ينقذه من النار»(٤٣٠).

وبمثل ذلك كتب المفسر الاسهاعيلي ضياء الدين تحت قول الله عز وجل: (ويوم يحشرهم):

يعنى للحساب لدى القائم المنتظر»(٤٣١).

وكتب النعمان المغربي القاضي:

«إن القائم له ثلاث حدود: حد الجسماني، وحد القيامة في الروحاني، وحد الحساب»(٤٣٢).

وأيضا ما نقلناه سابقا عنه أنه قال:

«إن للقائم منزلتين يظهر بهما في الجسمانية والروحانية، وإذا ظهر بهذه المنزلة حاسب أهل الجسمانية وأهل الروحانية، وهو ظهوره في العالم السفلي والعالم العلوي» (٤٣٣).

## الثواب والعقاب والجنة والنار

وأما الثواب والعقاب والجنة والنار، وكذلك منكرو نكير، والحشر والنشر فلها معانٍ ومفاهيم ومدلولات تخالف تماماً ما يعتقده المسلمون وماورد في القرآن والسنة مثل اختلافهم معهم في المبدأ والمعاد، والقيامة، ومن يكون إليه الحساب.

<sup>(</sup>٤٣٠) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن نشر شتروطهان ص٧٦ ط دار الفكر العربي.

<sup>(</sup>٤٣١) «مزاج التسنيم» الجزء الأول من القسم الثالث ص ٢٣ بتصحيح شروطهان ط المجمع العلمي . غونتيغن .

<sup>(</sup>٤٣٢) «الرسالة المذهبة» للقاضي النعمان ص ٧١ من (خمس رسائل اسماعيلية) ط دار الانصاف.

<sup>(</sup>٤٣٣) أيضاً ص ٧٤.

فعن الثواب والعقاب يقول الداعي الاسهاعيلي في جواب سائل سأله: «ما حقيقة الثواب والعقاب؟»

فقال: «الجواب، اعلم أن حقيقة عقابها فنقصها عن بلوغ كما لها وإدراك مجدها، ودليل ذلك أن الجسم إذا أكملت آلاته، وتمت جوارحه وأدواته، وأقبلت عليه طبيعته، وحكم بها وتصرف في جميع الكائنات وأحاط بها بما علا ودنا فأحسّ بذلك غاية السرور، وإذا لم يكن كذلك قصر عن بلوغه وضجر وتألمّ.

ومن وجه آخر أن حقيقة الثواب نظر النفس إلى مولاها من حيث قدرتها وقربها منه وجوا رها في حضرة قدسه.

وحقيقة عقابها احتجابها عنه وبعدها منه لقول عنالى: (كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون. ثم انهم لصالوا الجحيم. ثم يقال هذا الذي كنتم به تكذّبون).

ومن وجه آخر أن نظر اعجب مجدها هو غاية مناها وأقصى منتهاها وقربها منه هو نهاية سرورها وبعدها عنه هو حسرتها وعدم نظرها هو ألمها وعقابها» (٤٣٤).

ويقول الداعي علي بن الوليد:

«أما الثواب والعقاب كان كما وصفه الله من الأنهار الجارية والحور والأطعمة والأشربة اشارة في الثواب الأدنى إلى ما يحصل للنفوس من الفوائد العلمية في الدعوة التأويلية، فكان الأنهار أمثال ما يجري من العلماء من نشر الفوائد العلمية في مستفيديهم، والحور امثالهم ما يصورونهم به من الصور القدسية التي تحار في حسنها الأفكار، وتقصر عن وصفها الألسن، ولا تكتنفها الحدود والأفكار، وهي التي تزاوج النفوس فتصفها، وتشرف عليها

<sup>(</sup>٤٣٤) «أجزاء عن العقائد الاسماعيلية» للداعي الاسماعيلي ابراهيم ط المستشرق كوؤيارد - باريس ١٨٧٤م.

وترفع قدرها في أهل عليين والفوائد التي تشتهي الأنفس، وتلذ الأعـين، هو ما يطلعونا عليه من الحقائق الشاهد محسوسها لمعقولها، ومثلها لممثولها، وتبرهن فروعها على صحة أصولها، وهي ماتشتهيه الأنفس التي هي حدود الدين، وتلذ الأعين الذين هم أعين الحق للناظرين، ولذلك قالت الحدود: «ان الدعوة جنة بالقوة تؤدي إلى الجنة بالفعل. . . وأما العقاب الأدني فهو ما يدخل على النفوس المخالفة للحق من الشكوك والشبهات، وما يحل بها من الألم عند الاستفهامات والسؤالات إذا سمعت آي الكتاب والتبس عليها فيه نهج الصواب، ونظرت في مختلف آياته، وتفاوت عباراته، والنزع وعجائب موضوعاته، تلاطمت بها أمـواج الشكوك في زاحـر بحره، ورمت بهـا الحيرة والطلام إلى أسفل قعره، فهي تارة تهب طالبة حل مشكلة، وتارة تحبذ، وحينا تذكي نار شوقها بحثاً عن طيات ذلك، وحيناً تخمد. فهي تتعجل من آلام ما تخلدها حنادس الظلام حتى يهجم عليها الموت وهي أغفـل ما كـانت عنه، ونفسها أوحش ما كانت منه، ثم ترد قناطر العكوس، وصراط الهبوط، وإدراك النحوس، إلى أوان اليوم المعلوم، وحضور الأجل المحتوم، ويكون حصول العقاب الأكبر لهـا عند قيـام القائم عـلى ذكره الســلام، وهو مالا سبيل إلى وصفه. لأن أول ذلك وأهونه أنهم يذبحون كما تذبح الضحايا ذبحاً، ويطرحون على وجوه الصحراء طرحاً»(٤٣٥).

وأما الداعي الاسماعيلي القديم أو يعقوب السجستاني فيقول في كتابه (الينابيع) مبيناً حقيقة الثواب تحت عنوان (إن الثواب هو العلم):

«لما كان قصارى الثواب إنما هي اللذة وكانت اللذة الحِسّية منقطعة رائلة ، وجب أن تكون التي ينالها المثاب أزليّة غير فانية ، باقية غير منقطعة . وليست لذّة بسيطة باقية على حالاتها غير لذّة العلم . كان من هذا القول وجوب لذّة العلم للمثاب في دار البقاء ، كها قال الله ـ عز وجلّ ـ «أكلها دائم وظلّها تلك عقبى الذين اتقوا . » .

<sup>(</sup>٤٣٥) «جلاء العقول وزبدة المحصول» لعلى بن الوليد ١٥١، ١٥٢ من منتخبات إسهاعيلية.

وأيضاً فإن اللذات الحسيّة ليس وجودها من موضع واحد، بل في مواضع مختلفة. والمثل في ذلك أنّ اللذّات المنالة بحاسّة البصر بين إدراك الألوان والصور والأشكال، إذا فسدت تلك الحاسّة، لا تدرك بحاسّة السمع والشّم والذوق واللمس. وكذلك اللذّات المدركة بحاسّة السمع من إدراك الأصوات والألحان والتأليف والنغم، إذا فسدت تلك الحاسة، لا تدرك بحاسّة البصر والشّم والذوق واللمس. وهكذا اللذّات المدركة بحاسّة الشّم من إدراك الأرايح والطيّب، إذا فقدت تلك الحاسّة، لم تدرك بحاسّة البصر والسمع والذوق واللمس. وكذلك الذوق واللمس على ما ذكرنا. ثمّ وجدت العلم إذا امتد في الوقوف على المعلومات لاصابة اللذّات النسبيّة، فسبيله في باب الدرك سبيل واحد، فيلتذّ به من جهة واحدة أنواع كثيرة لا يحصى عددها، ولا يفقد منه شيء يكون يعتقد أنّه فقد لذّة العلم. فإذا الثواب في دار البقاء هو العلم لا الحسّ ولا الأشياء الحسيّة.

وأيضاً فإنّ العلم لا يبيد بل ين يند وينمو عند كلّ استنباط ويتكتّر، والحسّ يفسد وينقص ويضمحل بذاته عند الاستعبال ويستحيل، كالمأكولات والمشروبات اللذيذة تستحيل من جهتها وحالتها، فتصير بحالة يتألم الإنسان منها أن يمسّها أو يتناولها. واللذة العلمية إذا استعملها، أشهى وأطيب مما كان قبله.

فإذن الثواب هو العلم لا الحسّ»(٢٣٦).

ويقول الداعي الاسهاعيلي الفارشي بأن الثواب هو معرفة قائم القيامة ومتابعته، والعقاب جهله القائم ومعصيته وعدم معرفته لأنه لم يبعث الأنبياء إلا لكي يبشروا الخلق، ويهدوهم إلى قائم القيامة، قال الله عز وجل: عم يتساءلون عن النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون كلا سيعلمون ثم كلا سيعلمون ثم كلا سيعلمون. . . وانه هو سبب خلق العالم. فمن عرفه فقد وجد الثواب

<sup>(</sup>٤٣٦) «كتاب الينابيع» للسجستاني الينسوع السابع والعشرون ص ٦٧،٦٦،٦٥ من (سـه رساله اسهاعيلي).

الأبدى والراحة السرمدية، ومن لم يعرفه فهو الذي حصل له العذاب الأبدى والشقاوة الأزلية، وهو الذي ورد ذكره في القرآن: ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر فقد ضلّ ضلالًا بعيداً (٤٣٧).

وأما ناصر حسرو الاسهاعيلي الفارسي فيقول:

«ان الثواب الشخص هو حصوله على وجوده الحقيقي، والعقاب هو عدم الحصول عليه، والوجود الحقيقي للإنسان هو اتحاده بذات الخالق كي يبقى موجودا، ويصير أبديا، وهذا هو الثواب، وعدم اتحاده بذات الرب يؤدي إلى عدم حصوله على الوجود فيجره إلى العدم ولا يصل إليه فيبقى أبد الدهر بين الوجود والعدم، وهذا هو العذاب كما قال الله عز وجل: إنه من يأت ربه مجرما فإن له جهنم لا يموت فيها ولا يحيى (٢٨٥٤).

وأما الداعي حاتم بن إبراهيم الحامدي فلقد أعرض عن ذكر الثواب والعقاب قائلًا:

وأما الثواب والعقاب فلا يمكن في هذا جواب لعلوّ ذلك»(٤٣٩).

ومرة قال:

«ولولا الخوف أن تقع أسرار أولياء الله في أيدي الأراذل الذين يكفرون أهل الحق لبينًا ذلك شافيا» (٤٤٠).

وأما منكرو نكير فيقول عنهما الداعي الاسماعيلي الحارثي اليماني:

«ان في الكلام المتعارف عند أهل الظاهر أن لابدّ من مبشر وبشير لأهـل الخير، ومنكر ونكير لأهل الشر. . . والقول في ذلك أن كل ناطق دور وصيـه

<sup>(</sup>٤٣٧) انظر «سى وشش صحيفة» للداعي الاسهاعيلي سهراب ولي بدخشاني، صحيفة بيست وسوم دراشارات بثواب وعقاب ص ٤٧، ٨٥.

<sup>(</sup>٤٣٨) «زاد المسافرين» لناصر خسرو ص ٤٨٤، ٤٨٥ طـ مطبع كاوياني برلين ـ ألمانيا .

<sup>(</sup>٤٣٩) انظر كتابه «زهر بدر الحقائق» ص ۱۷۷.

<sup>(</sup>٤٤٠) أيضاً ص ١٧٦.

هما الملكان المشار اليهما في عصرهما بمبشر وبشير لأوليائهما، وبمنكر ونكير لأضدادهما، وكذلك كل امام زمان وحجته، فهو مبشر وبشير لأوليائه، ومنكر ونكير لأضداده، وعلى هذا القول ينطوي الأمر في كل وقت وزمان ولذلك قال أمير المؤمنين على:

«ياحار همدان من يمت يبرني من مؤمن أومنافق عجلا يعرفني طرفه وأعرفه باسمه والكنى ومافعلا»

وحقيقة أن خيال كل مقام من ناطق ووصى وامام في كل واحدمنهم يحرّك عمود النور الذي هو الساري من عالم القدس المتصل بصورة كل ولي عهد صاحب الزمان على، فيتخيل للمنتقل عند آخر دقيقة من عمره علمه الالهي وعمله الصالح شخصا نورانيا فيسرّ به ويبتهج بسببه، ويغتبط عند معاينته، ويعلم حينئذ أنه صائر إلى خير، ويفارق في الوقت والحين. . . فذلك حقيقة مبشر وبشير للولي، وأما الضد، فان المغناطيس الخبيث المظلم الذي هو العقدتان بحركة المقام لهما يحركان علمه الابليسي وعمله الخبيث الذي كان يعمله ويعتقده في أهل الحق، ويكنه لهم من العداوة ويضمره فيهم من المناصبة والبغض لهم، والأعمال القبيحة، وهو صورته التي ابتنت من ذلك شيئا بعد شيء، فيتخيل له في آخر دقيقة من عمره شخصاً مظلما مشوها، على أقبح ما يكون وأشوهه فينكره وبفزعه ويقلقه ويهوله، ثم يفظع عند ذلك، وقد علم من أهل الشر، وهذه حقيقة منكر ونكير» (١٤٤١).

وبمثل ذلك ذكر علي بن الوليد «أن كل ناطق ووصيـه هما الملكـان المشار اليها بمبشر وبشير للأولياء ومنكر ونكير للأضداد اللعناء الأشقياء»(٢٤٢).

<sup>(</sup>٤٤١) «الأنوار اللطيفة» للحارثي اليهاني ص ١٤٧، ١٤٨ الفصل الثالث والرابع الباب الأول من السرادق الرابع.

<sup>(</sup>٤٤٢) «الـذخـيرة في الحقيقـة» الفصـل الحـادي والشلائـون ص ١٤٤ ط دار الثقـافـة لبنـان ١٩٧١م.

وأما الجنة والنار فيبين حقيقتهما الداعي الاسهاعيلي أبو يعقوب إسحاق السجستان بقوله:

«الجنّة والنار لفظتان تقتضيان معنيين: أحدهما لأهل الثواب، والآخر لأهل العقاب. فنظرنا في كلّ واحد من هذين اللفظتين ممّا يقتضيه في المعنى. فوجدنا الجنّات تقع على اسم البستان الذي هو مزيّن بالأشجار المثمرة والرياحين الطيبة والمياه الجارية، لكي يكون للحسّ فيها سكون وراحة ودعة. كذلك العلوم والفوائد العقلية والنفسيّة ائما هو بستان التمييز، قد زيّن بالنطقاء والأسس والأئمّة واللواحق وبعلومهم الجارية من قبلهم وبحكمهم الطيبة الشهيّة، التي تكون للصور الخفيّة فيها سلوة وسرور وراحة وأنس ودعة؛ غير انّ علومهم الجارية ههنا الما هي علوم مشوبة بألفاظ وعبارات، لا ينبىء عن هويّتها الآ الوقت المقدّر لها. فاذا بلغت غاياتها واستقرّت في هويّتها ورمت بثقلها، استقرّت بأحسن هيئة وأشرف رتبة بما واستقرّت في هويّتها ورمت بثقلها، استقرّت بأحسن هيئة وأشرف رتبة بما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر».

ومثال ذلك الأغذية التي بها قوام الحياة في الأبدان، فانهاحياة لها؛ غير ان الحياة فيها مستورة في قشورها ووقاياتها؛ فاذا استقرت في هويتها ورمت بسفلها، استقرت بأحسن هيئة وأشرف رتبة، ولا يمل البدن تلك الحياة أبداً، ولا يتعب في امساكها (بل يمل) من قبل أن رمت بسفلها من قبل نيل الأغذية ويتعبه استعالها. كذلك العلوم الجارية من النطقاء المشوبة بالألفاظ والعبارات تمل النفس الاستعال لها، ويصيبها التعب والنصب في حفظها. فاذا ألقت عنها قشورها، صارت في غاية اللطافة والبعد من الملالة والنصب والتعب.

وأمّا النار فإنها مستعملة في صلاح المعيشة وطبخ الأشياء النيّئة؛ غير أنّها تفسد الصور الطبيعيّة وتجعلها مجهولة بحيث لا توقف على صورة ذي صورة. كذلك الشرائع الناموسيّة المعراة عن العلوم مستعملة لإصلاح العالم الطبيعيّ وقوام الخلق بها؛ غير أنّ الاصطلاء بها والاستعمال لها يفسد الصورة اللطيفة ويوقع الشبهة والالتباس؛ غير أنّها إذا برزت بهويّتها، نراها في غاية

الإيلام للأنفس المتعلّقة بها ما «لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر».

ومثله كالسموم القاتلة، فإنها قد أخرجتها الطبيعة لصلاح الخلق في بعض الأوقات الداعية إليها. فإذا أدامها الانسان، أفسدت حياته وقطعت عنه لذّات هذا العالم الحسيّ. غير أنّ النار ههنا موجودة في كلّ محان دون مكان. يخلو منها موضع. والجنّة غير موجودة في كلّ مكان، بل في مكان دون مكان. وفي الأمكنة التي توجد (فيها) الجنّة، عليها موكّل لا يأذن لكلّ أحد (في) الدخول فيها. وأمّا النار فإنّها ظاهرة نيرة مبذولة لكلّ أحد. كذلك الشرائع المقلّدة موجودة في كلّ مكان، لا يخلو منها قوم من الأقوام. وأمّا العلوم المخصوصة بها أقوام، فلا يتهيّأ لأحد الوصول إليها إلّا بإذن الهادي العالم الموكّل بها. وأمّا الشريعة فإنّها ظاهرة نيرة مكشوفة مبذولة لكلّ طالب، فاعرفه» (٢٤٤٠).

ويقول الداعي الفارسي سهراب ولي بدخشاني: «إن الجنة عبارة عن البقاء والمعرفة في العالم المعقول وعن اللذات في العالم المحسوس، وعلى ذلك أن الجنة هي كناية عن أهل الحق والبقاء وهم أرباب التأويل الذين يعرفون حقائق التنزيل، وعن أهل اللذات الذين هم أصحاب الجاه والمال، وأن أبواب الجنة الشمانية عبارة عن القوى التي يملكها الانسان ويدرك بها المحسوسات والموهومات والمعقولات، وأنها هي الحواس الخمسة والخيال والوهم والعقل. وحازن الجنة هو الشخص الذي يكون هواه تبعاً لعقله «داك المعقلة» لعقله المعقولات المعقولات المعقولات المعقولات المنابق المنابق المنابق المعقولات المعقولات المعقولات المنابق ال

<sup>(</sup>٤٤٣) «كتاب الينابيع» للسجستاني الينبوع الثامن والعشرون في معنى الجنمة والنار ص ٦٧ و ٦٨ و ٦٩ .

<sup>(</sup>٤٤٤) كتاب فارسي «سي وشش صحيفة» لسهراب ولي بدخشاني صحيفة سي وسوم دربيـان بهشت ودرهائي بهشت ص ٦٣،٦٢.

وأما الجحيم فيقول هذا الداعى:

«إن الجحيم عبارة عن الباطل والفناء والألم، وأهل الجحيم هم أهل الباطل وأهل الفناء والألم، وأن أبواب الجحيم السبعة كما ورد في القرآن: (لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم) وأن هذه الأبواب السبعة هي الحواس الخمسة الطاهرة والخيال والوهم» (٤٤٥).

ويقول أبو إسحاق القوهستماني: «إن الجنة شخص يدعو الخلق إلى الخالق، وأن الجحيم أيضاً شخص يبعد الناس عن الله وعن ألوهيته، وأهل الجنة هم الذين يتحدون في ذات الله، وأهل النار الذين يهربون من الاتحاد في ذات الله »(٤٤٦).

ويقول الداعي عبدان:

«إن الجنة هي العقل، وأبوابها الشهانية هي النفس والحروف العلوية السبعة»(٤٤٧).

ويقول داع اسهاعيلي آخر:

«إن أبواب الجنة الثمانية هم الأئمة السبعة، والقائم على ذكره السلام، وأبواب النار السبعة هم أضداد الأئمة السبعة، والقائم لا ضدّ لـه لقهره الأضداد عند قيامه» (٤٤٨).

ويقول الداعي قيس بن منصور:

«إن أهل الجنة هم الأنس بالفعل، وأرضهم الروحانية هي القائم،

<sup>(</sup>٤٤٥) أيضاً «صحيفة سي وششم» ص ٨٦٨،٦٧

<sup>(</sup>٤٤٦) «هفت باب أبو اسحاق» باب ششم ص ٤٨،٤٧.

<sup>(</sup>٤٤٧) «شجرة اليقين» للداعي عبدان ص ١٣٨ نشر عارف تامرط دار الأفاق الجديدة الممام.

<sup>(</sup>٤٤٨) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ٧٣ من (أربعة كتب اسماعيلية) نشر المستشرق شتروطهان ط المجمع العلمي غونتيغن.

وماؤهم الروحاني هو النفس، وهواؤهم العقل، والكلمة للعقل والنفس، والقائم في المقام الأعلى من النار»(٤٤٩).

هذا وقد ذكر الجنة والنار والثواب والعقاب والحشر والنشر وغيرها من أمور الأخرة كلّها الداعي الاسهاعيلي شمس الدين بن أحمد الطيبي بقوله:

«والقبر فهو الصورة الجسمانية، والهياكيل الجرمانية، وأمّا عذاب القبر فهو تأثر النفس بسبب ما يظهر عليها من الصور الهيولانية المخالفة للطبائع، وذلك على سبيل التغيير، وأمّا إتيان منكر ونكير، فهو إستيلاء القوة الشهوانية والغضبية الداعيتين إلى الهلاك، وأمّا الحشر فهو إنحطاط النفوس في سلك إنقيادها وإنجبارها إلى ما فيه ذاتها وحقيقتها:

[يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَناس بِإِمَـامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَـهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِك يَقْـرَأُونَ كِتَابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتيلًا].

وأمًّا النشر فهو ظهور النفوس في عالم بعد عالم على وفق مكتسباتها، وأمًّا تأويل القيامة، فقيام النفوس الجزئية المفارقة للمدركات الحسية، والآلات الجسدانية، وقيام الشرائع والأديان، بظهور صاحب الزمان، وقيام الدور بروز النفس الكلية لمحاسبة النفوس الجزئية، وقيام القيامة بكمال الإخلاص والنجاة، واستراحة النفوس بأجمعها من الإيراد والإصدار، واتصالها بعالم القدس، ومحل الأنوار، وانقضاء مدة الساعات الكبيرة، واجتهاع السيارات بعد افتراقها في نقطة الاعتدال الأولى بقيامة الكل، وانقضاء البعثين، وانطباق المنطقتين، وحصول العلم والقدرة للنفس في العالمين، وفقدان التفاوت في الأصول، وخلع الهيولي لباس الصورة، والاستغناء عن موجبات الضرورة، واتخاذ العالم بنوعه وأصله، وتحقيق قوله، وإليه يرجع الأمر كله، وأمًّا الكتاب فهو لوح الضمير، ومحل ما حرمنا به النفس من التصديق والتصوير، وقراءته هي المعاينة والمشاهدة النفسية لمعلوماتها المكتسبة، فإذا كانت العلوم البرهانية، والحقائق القطعية مأخوذة

<sup>(</sup>٤٤٩) «رسالة الأسابيع» لقيس بن منصور الداديخي ص ١٧٢ من (خمس رسائل اسماعيلية).

من قبل النفس باليمين تكون هي الطرف الأعلى في الهدى واليقين، وإذا كانت التصورات الوهمية والتصديقات الطنيَّة، والشكوك الجدلية، والاعتقادات التقليدية مأخوذة من قبل النفس بـالشمال، تكـون في الطرف الأدنى من الضلال والتخمين، وأما الحساب فهو توقف النفس الكلية العالية للنفوس الجزئية على ما صدر منها من الأقوال والأفعال والأعمال عند استعمالها آلات الصورة والأشكال، بالقوى الأربعة المركبة، ومنها القوى الانسانية وهي الملكية، فإن تغلبت عليها استحقت حسن الثواب، وأمنت من سوء العقاب، وارتقت سائحة في فضاء الأفلاك، متصرفة في العوالم التي هي دونها، واندرجت في العروج إلى مستقرها الروحاني، وعــالمها النــوراني، وان تغلبت عليها القوى الثلاثة منعتها من الانبعاث، وسارت بها إلى موضع العقاب، عندئذِ تكون قد رجعت بخيبة المآب، وانطلقت إلى ظل ذي ثلاث شعب، وسجنت في قبور الذل والتعب، وأمَّا الميزان فهو الآلة التي يستعملها العقل الدّراك المحيط المميز المركب من البسيط، وأمَّا الصراط فهو الـبرزخ، ومعبر النفس إلى العالم الأعلى من الأدنى، وأمَّا معنى الجنَّة فهي العوالم الثهانية: أولها جنة الميراث وهي رتبة الانسانية، والثانية جنة عدن وهي الرتبة الملكية، وثالثها جنة الخلد وهي العوالم الفلكية، ورابعها الجنة العالية وهي العوالم الروحانية المجردة من العوالم الجرمانية، وخامسها جنة الفردوس وهي النفسانية، وسادسها جنة النعيم وهي عالم العلم، وسابعها جنة رضوان وهي عالم العقل، وثامنها جنة المأوى وهي عالم الأمر الـذي منه بـدت العوالم وإليه معادها، أما درجات الجنة فهي مراتب العلوم ومقاديـر المفهوم في كــل مقام، وأمَّا اللذات والنعمات، فهي جولان النفوس في فضاء معارها وابتهاجها عند الحصول في مشاهدها ومواقعها، وأمَّا الأرائك والظل والنهارق والحلل، فهي مظاهر النفسوس في الصور المتفاضلة، وخلعها للصمور المخالفة، وتلبسها بالأشخاص المشاكلة، وأمَّا الأبارق والأكواب والساقي والكأس والشراب فهي آلات المدارك وأدوات المخالطة بعلوم الملكوت والملائكة، والساقي هو إمام الدور الدائر، والكأس ما ألف الناطق من الظواهر، والشراب المظهور من تأويل التنزيل، وكشف المستور، وأما النار

فهي العوالم السبعة المتولدة من الثلاثة أركان أولها: لظي وهي كرة الأثير، ثم الجحيم مركز الهواء والزمهرير، ثم السعير مقر الماء، ثم الهاوية مكان الغبار، ثم جهنم عالم الحيوان غير الإنسان ثم مقر مرتبة النبات، ثم سجيل منزلة المعدن ودرجاته وأجرامه الكثيفة والثقيلة، وأهلها هم النفوس الجزئية القائلة في الآيات بالباطل، والاعتقادات الرديئة، وأمَّا العـذاب، والعقاب فـما تجده من الآلام والأوجاع والاسقام ومفارقة المؤلفات بهجوم الحوادث والنكبات، والزبانية فهي صور أهل الشكوك والجهالات، وأشخاص أهل الضلالات والخيالات، ومظاهر الآراء الباطلة، والاعتقادات الرديئة، وشجرة الـزقوم الانتساب إلى الأضواء، والاجتناء من ثمرة الكفر والعناد، وطعام غسلين اعتقاد ما لا يطيقه العقل والدين، وتقلب أصحاب الشبهات والتخمين، وشراب الحميم الاحكام والمخالفة للحق اليقين، وأمَّا المصير والسرجوع إلى الله تعالى فهو انتهاء جميع النسب والاضافات التي بين البسائط والمركبات من العوالم الروحانية والجسمانية واللطائف والكشائف إلى الأربعة الحاملة إشارة الكلمة على المرتبة المشار إليها بحروف الله المتصل بالأمر الذي هو معنى رجوع المركبات العددية، أو معرفة مرتبة الامام، ومشاهدة أنواره المحيطة بالخاص والعام، ومطالعة آثار البسيط على المعاني والأجسام»(٢٥٠)

ولا بأس أن نذكر أخيراً أن الداعي الكبر القديم. أبا يعقوب السجستاني قد أنكر القيامة والبعث والنشور وانشقاق السهاء وانفطار الأرض وانتثار الكواكب وغيرها من علامات الساعة واستهزأ بها، كما أنكر الجنة والنار بمعناهما الحقيقي، وقال مخاطباً مخالفيه:

«إذا كان أمر القيامة على ما وصفتموه وخلد الأبرار والفجار في النعيم والجحيم ماذا بقى من ربوبيته؟

وفي أيّ شيء يستعمل قدرته؟»(<sup>(٤٥١)</sup>.

<sup>(</sup>٤٥٠) «الدستور ودعوة المؤمنين للحضور» لشمس الدين بن أحمد بن يعقوب الـطيبي ص ٦٨ وما بعد من أربع رسائل اسهاعيلية ط دار مكتبة الحياة بيروت.

<sup>(</sup>٤٥١) انظر «كتاب الآفتخار» لأبي يعقوب إسحاق السجستاني ص ٨٢ ط بيروت.

وهناك عقائد أخرى وافق فيها لاسهاعيلية الطوائف الشيعية الأخرى، نذكرها ههنا إتماماً لهذا الباب، فمنها: الاعتقاد بتحريف القرآن الكريم فيصرح القاضي النعمان بهذه العقيدة في كتابه (أساس التأويل) قائلاً:

وقد مثل جعفر بن منصور اليمن للتحريف في القرآن أمثلة عمديدة فيقول:

«وقد خاب من حمل ظلماً ظلم آل محمد «هكذا أنزلت هذه الآية»(٤٥٣)

وأما قول الله عز وجل: «إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحفظون».

<sup>(</sup>٢٥٢) «أساس التأويل» للقاضي النجمان.

<sup>(</sup>٤٥٣) «كتاب الكشف» ص ٧٨.

فيجيب عنه مفسرهم الكبير حيث يقول:

«إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون «أي من التغيير في معانيه»(٤٥٤).

إذ من المعروف أنهم يعتقدون أن معانيه محفوظة، مصونة لـ دى أئمتهم ودعاتهم.

وإضافة إلى ذلك فإن الاسماعيلية يعتقدون بأن القرآن الكريم من تأليف النبي على ولا ينزل به جبريل كها هـ و معتقد المسلمين فيذكر داعيهم الكبير أبو يعقوب إسحاق السجستاني في كتابه:

«أَلُّف النبي كتابه (القرآن) عما استفاده من العالم الروحاني» (٥٥٠).

وهناك روايات أخرى يروونها، وقد ذكرناها فيها سبق في فصل «اعتقادهم في النبوة» مثل «تسلّمت من خمسة وسلمت إلى خمسة» وغيرها يستدلون منها أن القرآن الكريم لم ينزل به جبريل وإنما تسلم من رجال أو عقول.

فهذا هو اعتقادهم في كتاب الله القرآن الكريم بأنه من كلام الرسول عَلَيْ وعرف فيه :

وأما معتقدهم في الصحبة وعلى رأسهم أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم أجمعين فيقول جعفر بن منصور اليمن في تفسير قول الله عز وجل: «فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج»:

«هم أبو بكر وعمر وعثمان»(٢٥٦).

ويفسر الآية «وكان الشيطان للانسان خذولا «أي عمر لأبي بكر» (٤٥٧).

<sup>(</sup>٤٥٤) انڤر «مزاج التسيم» ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٥٥٤) إثبات النبوءات، للسجستان ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٤٥٦) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤٥٧) أيضاً ص ٣٠، «سرائر النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن، نسخة خطية.

كها أنه يقول:

«إن القائم يصلب أبا بكر وعمر»(٥٥١).

ويقول:

«ألا انهم هم السفهاء» أي الأول من الطلمة والثاني ومن آمن مها»(٢٥٩).

وأن كتابه (الكشف) لممتلىء من مثل هذه السباب والشتائم، والتفسيق والتكفير.

وأما القاضي النعمان فكفّر أبا بكر وعمر رضي الله عنهما حيث قال: «كفر أبو بكر بنصبه عمر \* وكفره لما أتى عنه الخبر»(٢٦٠)

ويقول:

«كان أبو بكر وعمر وعثمان جاهلين بأحكام الدين»(٤٦١).

وكذب على عليّ حيث قال:

«قال علي في أهل صفين: والله ما أسلموا ولكن استسلموا، وأسروا الكفر»(٤٦٢).

وحكي المؤيد الشيرازي قصة غريبة تدل على كفر أبي بكر وعمر وبقية الصحابة رضي الله عنهم ملخصها أن أبا بكر كان حجة لإحدى الجزائر وكان يطمع أن يكون هو آخر الأنبياء ولكن الله أرسل محمداً على، فاضطرب أبو بكر ولم يجد بداً من إيمانه بمحمد على طمعاً في الوصاية، ولكن الله نص على على، فعزم أبو بكر وعمر وغيرهما على اغتصاب حق الوصاية من على، فلما

<sup>(</sup>٤٥٨) أيضاً ص ٣٤.

<sup>(</sup>٤٥٩) أيضاً ص ٦.

<sup>(</sup>٤٦٠) «الأرجوزة المختارة» للقاضي النعمان ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤٦١) «المجالس والمسايرات، للقاضي النعمان ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤٦٢) أيضاً ص ٢٣٥.

علم بذلك رسول الله على دعاهم فحلفوا أنهم ما قالوا فأنزل الله هذه الآية:

«يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم وهموا بما لم ينالوا»(٤٦٣).

ويقول كذلك في تفسير الآية:

«ومن يكن الشيطان له قريناً فساء قرينا» إن الشيطان هو عمر» (٤٦٤).

ويقول الكرماني:

«تـرك النبي ﷺ قومـه وفيهم المنافقـون، ومضلون، والمبطلون . . . لم يساعد الزمان علياً فعلبته الأضداد وقعدوا مكانه (٤٦٥).

وأما الحامدي فيقول في كتابه:

«من الصحابة من أقروا بنبوة النبي وخالفوا علياً فلم ينفعهم إقرارهم بالرسول»(٤٦٦).

ولعن أحد دعاتهم أبا بكر وعمر رضي الله عنهما في رسالته حيث قال:  $^{(277)}$ .

ويقول السجستاني:

«لما انتقلت الإمامة والخلافة من أهل بيت النبوة إلى تيم وعدي وأمية أتت بسفك الدماء واستحلال الفروج»(٤٦٨).

<sup>(</sup>٤٦٣) «شرح الرسائل» ج٢ ص ١٦٣ نقلًا عن مقدمة «ديوان المؤيد الشيرازي» لمحمد كمامل حسين.

<sup>(</sup>٤٦٤) «المجالس المؤيدية» ج٢ ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٤٦٥) «راحة العقل» للكرماني ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>٤٦٦) «كنز الولد» للحامدي ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤٦٧) «كتاب الإزهار» لحسن بن نوح الهندي منتخبات اسماعيلية ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٤٦٨) «إثبات النبوءات» للسجستاني ص ١٥٩.

وأما مفسرهم ضياء الدين الاسماعيلي فقد كفّر الصحابة، وشتمهم، وسبّهم في مواضع كثيرة لا تعد ولا تحصى، من كتابه (مزاج التنسيم) فانه طبق جميع آيات الكفر والضلال على أخيار هذه الأمة وأسلافها، فمثلاً يقول تحت تفسير قول الله عز وجل: «وكان في المدينة تسعة رهط يفسدون في الأرض»:

«هم: الثلاثة ومعاذ وعبيدة وسالم وعبد الرحمن ومعاوية وعمرو وطلحة والزبير . . . إنهم رأس الضلالة في كل دور من أدوار الستر»(٤٦٩).

ويقول:

«الزاني لا ينكح إلا زانية: يعني الأول والثاني . . . ف اجلدوا كل واحد منها مائة جلدة » أي عند نبشهم من قبورهم لدى تعليقهم في جذوع النخل «٤٧٠).

وغير ذلك من الآيات الكثيرة الكثيرة.

هذا هو اعتقادهم في صحابة الرسول ﷺ.

وأما التقية فيروون فيها روايات كثيرة عن أئمتهم، منها الرواية المشهورة: قال جعفر: التقية ديني ودين آبائي...(٤٧١).

ورواية أخرى ذكرها جعفر بن منصور اليمن في كتابه:

قال الأئمة: اكتموا سرّنا، ومن أذاع سرنا فقد جحد حقنا ١٤٧٢).

وأما رأيهم في مخالفيهم فهم يعتقدون بتكفيرهم وتفسيقهم ولعنهم فيقول جعفر بن منصور اليمن:

<sup>(</sup>٤٦٩) «مزاج التنسيم «لضياء الدين ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤٧٠) أيضاً ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤٧١) «أسرار النبطقياء» لجعفر بن منصبور اليمن ص ٩٢ من «المنتخب»، أيضاً «الأنبوار اللطيفة» ص ١٤٤، أيضاً «المجالس المويدية» ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٤٧٢) «كتاب الكشف» ص ٣.

الذين كفروا سواء عليهم . . . أراد به الأصداد ومن اتبعهم ١٤٧٣). ويقول السجستان مخاطباً لمخالفيهم:

«على جميع الوجوه الكفر لكم لازم» (٤٧٤).

وقالوا:

«أهل الباطل (أي المخالفون) أمثال الكلاب»(٥٧٥).

وقيال النعمان المغربي: المخالفون: اتبعبوا أهبواءهم وخالفوا كتباب الله»(٤٧٦).

وقال أحد دعاتهم: يأجوج ومأجوج هم أمثال أهل الظاهر(٤٧٧).

ويخاطب السجستاني نحالفيهم ويقول:

«إن مد الله أعماركم سترون ما تحسون به نتن أنفسكم وطهارة أنفسنا»(٤٧٨).

كما أن المؤيد الشيرازي سمى المسلمين الـذين يخالفون ديانته بـأولاد الزنا(٤٧٩).

وذلك لانكارهم علياً فانه بمنزلة أم للمسلمين ويستدلون لذلك بما ينسبونه إلى الرسول عليه أنه قال: «أنا وأنت يا علي أبوا المؤمنين» فقد أنكر المسلمون علياً فإذن هم أولاد الزنا»(٤٨٠).

<sup>(</sup>٤٧٣) أيضاً ص ٤ و ٦ .

<sup>(</sup>٤٧٤) «الافتخار» للسجستاني ص ١٨.

<sup>(</sup>٤٧٥) «كتاب الكشف» ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤٧٦) «اختلاف أصول المذاهب» للنعمان المغربي ص ٣٨ ط دار الأندلس، بيروت.

<sup>(</sup>٤٧٧) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١٣٠ من «أربعة كتب اسهاعيلية».

<sup>(</sup>٤٧٨) «كتاب الافتخار» ص ١٣١.

<sup>(</sup>٤٧٩) انظر «القصيدة الأربعون من «ديوان المؤيد الشيرازي» ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤٨٠) انظر «المجالس المؤيدية» للشيرازي ج١ ص ١٣١.

وأخيراً نذكر ما قالوه في الخلفاء الراشدين الثلاثة ومن اتبعهم: «الأضداد الثلاثة وتابعيهم لعنهم الله» (٤٨١).

فهذه هي نظرتهم إلى المسلمين المخالفين لمذهبهم وديانتهم. هذا آخر ما أردنا إيراده في هذا الباب. والله يهدينا إلى سواء السبيل.

<sup>(</sup>٤٨١) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١١٧ من «أربعة كتب اسماعيلية».



### الباب السادس

# الاسهاعيلية والتأويل الباطني

من الخصائص التي يختص بها الاسهاعيلية، ويعدّونها من مفاخرهم هي تمسكهم بالتأويل الباطني قائلين: إنه لا بدّ لكل محسوس من ظاهر وباطن، فظاهره ما تقع الحواس عليه، وباطنه ما يحويه ويحيط العلم به بأنه فيه، وظاهره مشتمل عليه(١).

مستدلين بقول الله عز وجل: «هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات \_ إلى قولـه تعالى: وما يعلم تأويله إلّا الله والراسخون في العلم(٢).

وبما نسبوه إلى رسول الله ﷺ:

«ما نزلت عليّ من القرآن آية إلّا ولها ظهر وبطن»<sup>(٣)</sup>.

وروى أبو حاتم الرازي عن رسول الله ﷺ أنه قال:

<sup>(</sup>١) كتاب «أساس التأويل» للنعمان القاضي ص ٢٨ ط دار الثقافة بيروت».

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) انظر «أساس التأويل ص ٢٩، ٣٠ أيضاً المجالس المؤيدية للشيرازي ج١ ص ٣٤٩ ط دار الأندلس بيروت.

«ما نزلت عليّ آية إلا ولها ظهر وبطن، ولكل حرف حدّ، ولكل حدّ مطلع»(٤).

ثم قسّموا الظاهر والباطن بين الرسول والوصي حيث قالوا:

«كانت الدعوة الظاهرة قسط الرسول صلوات الله عليه، والـدعوة الباطنة قسط وصيه الذي فاض منه عليه جزيل الانعام»(٥).

وفرَّقوا بين الظاهر والباطن إلى حدَّ أن قالوا:

«إن الظاهر هو الشريعة، والباطن هو الحقيقة، وصاحب الشريعة هو الرسول محمد صلوات الله عليه، وصاحب الحقيقة هـو الوصيّ عـليّ بن أبي طالب»(٦).

وهكذا جعلوا علياً رضي الله عنه شريك الـرسول في نبـوتـه وشريعتـه كاذبين على الرسول ﷺ أنه قال:

أنا صاحب التنزيل: وعليّ صاحب التأويل» $^{(V)}$ .

فجعلوا تبليغ نصف الدين إلى الرسول عليه الصلاة والسلام، وتبليغ النصف الآخر إلى عليّ رضي عنه الذي هو الوصيّ والأساس كما صرّح بذلك الداعى الاسماعيلى:

<sup>(</sup>٤) «أعلام النبوة» لأبي حاتم الرازي تحقيق صلاح الصادي ط انجمن فلسفة إيران 1٣٩٧هـ.

<sup>(</sup>٥) «كتاب الذخيرة» في الحقيقة للداعي عـلي بن الوليـد المتوفي سنـة ٦١٢هـ ص ١١٣ ط دار الثقافة بيروت ١٩٧١م.

<sup>(</sup>٦) انظر «الافتخار» للداعي أبي يعقوب إسحاق السجستاني ص ٧١ ط لبنان.

<sup>(</sup>٧) «سيرة المؤيد في الدين» ص ١٧ تقديم محمد كامل حسين ط دار الكاتب المصري، إيضاً كتاب الكشف لجعفر بن منصور اليمن ص ٦٥ نشر شتروطهان ط دار الفكر العسربي القاهرة ١٩٤٩م، أيضاً «مذكرات داعي الدعاة» ص ٣٥ تحقيق عارف تامر ط مؤسسة عز الدين بيروت، أيضاً «فصل من الرشد والهداية» لابن حوشب منصور اليمن ص ٢١١ من «COLECTANEA»، نشر الجمعية الاسهاعيلية ط ليدن هولندا.

إن على بن أبي طالب هـ و مثل الليـل لكونـه صاحب التـأويل، ومنزلة الرسول منزلة النهـار لأنه صاحب التنزيـل الظاهـر، ولما كـان الدين ظـاهراً وباطناً قام النبي صلى الله عليه وآله بتبليغ الظاهر، وصرف إلى وصيه نصف الدين وهو الباطن (^).

فها دام صاحب التأويل مبلّغاً نصف الدين ومالكه فلا يقل شأنه ومقامه عن صاحب التنزيل الذي يملك تبليغ نصف الدين الآخر، بل يكون عارفا بكل ما عرفه صاحب التنزيل، وعالماً بما علمه، ومطلعاً على ما اطلع عليه، بل يفوقه في أشياء حيث هو يعرف كنه الأشياء ومغزاها، ويطلع عليها المستحقين المستجيبين، ولا يبوح بها عند غيرهم وقت ما لا احتياج لصاحب النظاهر إلى هذه الأمور لملكه الأمور النظاهرة التي لا تحتاج إلى الاخفاء والكتهان.

ولقد صرّح بكل ذلك كبير القوم أبو يعقوب إسحاق السجستاني الداعي الأجل في كتابه (إثبات النبوءات) تحت عنوان (أن الدور لا يكون إلا من اثنين: صامت وناطق) فيقول:

لما كان الناطق يأتي لينسخ شريعة ما قبله بإظهار شريعة جديدة، كذلك يكون الصامت فيأتي لنسخ التأويل الذي قبله، وأنه لا بدّ للناطق من صامت يكون قريباً منه وأساساً له. وقد جاء بالقرآن الكريم: (ولقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيراً) فدلت هذه الآية وغيرها من الآيات على أنه لا بد لكل ناطق من صامت يحتاج إلى مشورته في أمور الدين والدنيا وما يجب فيه من الحكمة الإلهية والعناية الربانية، وقد وجب أن يكون الصامت قد اطلع مثل الناطق على جميع الأسرار النبوية ليمكنه موآزرته ومعاونته ومعاضدته بتنفيذ أحكامها.

<sup>(</sup>٨) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ٢٩، ٣٠ من (أربعة كتب اسماعيلية) لشتروطهان ط المجمع العلمي غونتيغن

وقد اتفق جميع العلماء على أن الله سبحانه وتعالى أنزل فرائضه في الشرائع مجملة وغير مقسمة ففسرها وقسمها الرسول ظاهرياً ووضع كل شيء منها في موضعه ثم عهد بتقسيمها وتفصيلها باطنياً إلى صامت يعرض عليه من التأليف ما يكون له القوة والفاعلية، وقد لا يكمل الدور إلا باثنين صامت وناطق، وقد رأينا الخلق من الابداع قد استقر على أصلين: ناطق وهو السابق، وصامت وهو التالي<sup>(۹)</sup>.

ولا يكون نصب صاحب التأويل واصطفاؤه واختياره إلا من قبل الله عز وجل كما يكون اصطفاء صاحب التنزيل واختياره (١٠٠).

ولا يكمل الدين إلا به لا بغيره كما ذكره جعفر بن منصور اليمن:

«إن حجة محمد وهو على صاحب التأويل صلوات الله عليه ينفخ الروح في الأجسام، ومعناه في الباطن أنه يلقي العلم الباطن على العلم الظاهر فيثبت بذلك الدين القيم ويكمل بإذن الله، ويحيى بذلك العلم الأموات بالجهل، والروح مثل العلم والعمل مثل الجسم، وكل جسم لا روح فيه فهو ميّت، وكل عمل لا علم معه هو جسد لا روح فيه، فالجاهل ميت حتى عييه صاحب الحق بعلم الحق (١١).

فالعلم والروح هـو الباطن، والعمـل هو جسـد بلا روح، واعتقـاد بلا علم كما قال إخوان الصفاء(١٢).

وعلى ذلك قال الكرماني:

<sup>(</sup>٩) «إثبات النبوءات» للسجستاني الفصل العاشر من المقالة السادسة ص ١٩١، ١٩٢ ط المطبعة الكاثوليكية ١٩٦٦ لبنان.

<sup>(</sup>۱۰) انظر «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ٦٦ تحقيق شبتروطهان ط دار الفكر العربي.

<sup>(</sup>۱۱) «كتاب الكشف» ص ٦٨.

<sup>(</sup>۱۲) انظر «رسائل أخوان الصفاء» ج١ ص ٧٨.

«إن أهل الظاهر العابدون بالعمل فقط، وإن أهل الباطن هم العالمون بالعلم»(١٣).

و «منكر صاحب التأويل كافر»(١٤).

كما كفروا كل من لا يؤمن بالباطن، فيقول جعفر بن منصور اليمن:

«من عمل بالباطن والظاهر فهو منا، ومن عمل بالظاهر دون الباطن فالكلب خير منه، وليس منا»(١٥).

ويقول النعمان القاضي:

"ومن أقام الظاهر وحده دون الباطن كان كمن قال رسول الله على الاخلاق له، وعمن قال الله سبحانه : "إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم"، والخلاق في اللغة: النصيب من الحظ الصالح فمن اقتصر على الظاهر وحده دون الباطن لم يكن له نصيب من الحظ الصالح في الدنيا ولا في الآخرة، والشرى الذي ذكره الله عز وجل أنه اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم هو البيعة للرسول في وقته ولإمام كل زمان من بعده، كما نص على ذلك سبحانه في هذه الآيات بقوله: «أن المذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً» هو العهد المأخوذ في البيعة، فمن اشترى به ثمناً قليلاً من أعراض الدنيا بمخالفة ما أخذ عليه فيه لم يكن له نصيب من الحظ الصالح في الآخرة كما أخبر الله سبحانه بذلك فيما تلوناه من كتابه وبيناه فيما تقدم من كتابنا هذا من وجوب إقامة الظاهر والباطن، وأنه لا يجزي إقامة أحدهما دون كتابنا هذا من وجوب إقامة الظاهر والباطن، وأنه لا يجزي إقامة أحدهما دون

<sup>(</sup>١٣) انظر «راحة العقل» ص ٢٧٥ ط دار الأندلس بيروت.

<sup>(</sup>١٤) كتاب الكشف ص ٦٨.

<sup>(</sup>١٥) كتاب الفترات والقراءات لجعفر بن منصور اليمن ص ٦٦ نسخة حطية.

<sup>(</sup>١٦) تأويل الدعائم للنعمان القاضي ج ٣ ص ٢٧١ ط دار المعارف مصر.

وروى أيضاً عن علي رضي الله عنه أنه قال: «من عبد الاسم دون المعنى فقد كفر»(١٧).

وكتب آخـر تحت قول الله عـز وجل: (ومن النـاس من يعبـد الله عـلى حرف):

من عبدالله تعالى بظاهر دون باطن، أو بباطن دون ظاهر فهو ممن يعبده على حرف (۱۸).

فالعاملون بالظاهر والمتمسكون به والقائمون عليه هم المسلمون عامة.

وأما المتمسكون بالباطن والمعتقدون بالتأويل فهم الاسماعيلية الـذين سمّوا بالباطنية أيضاً لقولهم هذا.

كما أنهم قالوا: إن رسول الله ﷺ معجزته ظاهر القرآن، وتأويله معجزة لعليّ رضي الله عنه، ثم وسعوا فيه وعمموه على أولاده فقالوا:

فجعل عز وجل ظاهر القرآن معجزة رسوله، وباطنه معجزة للأئمة من أهل بيته لا يوجد إلا عندهم، ولا يستطيع أحد أن يأتي بظاهر الكتاب غير محمد رسول الله على جدهم، ولا أن يأتي بباطنه غير الأئمة من ذريته، وهو علم متوافر بينهم، مستودع فيهم، يخاطبون كل قوم منه بمقدار ما يفهمون، ويعطون كل أحد منه ما يستحقون، ويمنعون منه من يجب منعه، ويدفعون عنه من استحق دفعه لقول العزيز الوهاب: هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب (١٩).

ومعنى هذا وما سبق أن رسول الله ﷺ لم يبلّغ دين الله إلى الخلق إلا قسماً منه مع قطع النظر أنه بلغ إلى من يستحقه أو لا يستحقه، وأن علياً

<sup>(</sup>١٧٧). الرسالة المذهبة للقاضي النعمان ص ٣٨ من خمس رسائل اسماعيلية ط دار الأنصاف.

<sup>(</sup>١٨) المجالس المستنصرية ص ٣٩ تحقيق محمد كامل حسين ط دار الفكر العربي مصر.

<sup>(</sup>١٩) «أساس التأويل» للنعمان ص ٣١، ٣٢ باب جوامع من القول في تثبيت التأويل وباطن ما جاء في الحديث والتنزيل.

رضي الله عنه هو الـذي بلّغ القسم الأخر ولمن يستحقه ويستأهله خــاصة، وبتبليغه كمل الابلاغ، وبقيامه كمل الدين.

وهكذا اشترك هو والنبي على في أداء الرسالة التي حمّ لاها كلاهما دون الأخر، وصار القشر والجسم نصيب السرسول، واللب والسروح حظّ على، وعلى ذلك يقال له الأساس بمعنى أنه هو الأصل والمقصود، كما أن الأساس يكون أصلًا للعمارة وسوساً للشجرة، ولذلك يكفر من يؤمن بالقشر والجسم ولا يؤمن باللبّ والروح.

وبناء على ذلك أن الإيمان بالناطق والرسول ودعوته لا يكفيان لإدخال الكافر في الاسلام، بل لا بدّ مع ذلك الإيمان بالأساس والصامت، فهو معيار الإيمان، وعلى دعوته المدار للفوز والفلاح.

ويظهر من هذا التقسيم أيضاً أن الرسول على صامت عن الباطن، كما أن علياً رضى الله عنه ساكت عن الظاهر:

«الناطق هو صاحب الشريعة، والصامت هو أساس الشريعة في عهد الناطق وصاحب تأويلها، فالرسول ينطق بالظاهر، والأساس صامت عنه أي عن الطاهر مؤدى للباطن . . . فالناطق بإزاء القلم، والصامت بإزاء اللوح»(٢٠).

ومعناه أن علياً لا يأمر الناس بالصلاة والزكاة والصوم والحج وبالتكاليف الشرعية الأخرى سواء أتوا بها أم لم يأتوا، وعملوا بها أم لم يعملوا، فإن عليه تبليغ الباطن وتعليم التأويل لا غير.

كما أن الرسول ﷺ ساكت عن العلم والباطن نهائياً ليس عليه بيانه، والافصاح به كما صرّح بذلك جعفر بن منصور اليمن:

الناطق نطق بالظاهر، وأعجم بالباطن فلم يفصح به(٢١).

<sup>(</sup>٢٠) أيضاً ص ٤٠، ٤١.

<sup>(</sup>٢١) «كتاب الشواهد والبيان» ص ٥١ ـ نسخة خطية.

ASM وإن كان الأمر كذلك فيها معنى إذن أن الرسول عليه الصلاة والسلام أرسل إلى الناس كافة، وأنه رسول الجميع، ودعوته إلى الخلق عامة، وأنه خاتم النبيين، في قول الله عز وجلّ:

«وما أرسلناك إلّا كافة للناس بشيراً ونذيراً» (٢٢).

و «قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعاً»(٢٣).

و «قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني»(٢٤).

وقول الله عز وجل: «ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبين» (۲۰).

وغير ذلك من الآيات الكثيرة الكثيرة في هذا المعنى.

ثم وما الفائدة من دعوة الرسول على عامة الناس إلى دين الله، واكتفاء على رضي الله عنه وأولاده بعده بدعوتهم الخاصة وخاصة الخاصة، وبعد أخذ المواثيق والعهود ما دامت النجاة مقتصرة على من يقبل التأويل والباطن، التأويل الذي ليست له أية مناسبة قريبة ولا بعيدة بالظاهر من حيث اللفظ والمعنى، والباطن الذي لا دلالة عليه من الكلام، من سياقه وسباقه ومدلوله.

أو لم يكن هدف القوم من هذا كله صرف الناس عن الشريعة وتعطيلها، وإبعادهم عن الرسول على ودعوته الحقيقية بالتستر وراء على وأولاده وهم منهم براء، حيث لا يقولون ما يقولون من التأويل والباطن إلا من عند أنفسهم مختلقين مخترعين، متقوّلين على الطيبين من أهل بيت على ظلماً وباطلاً، بهتاناً وزوراً، بأقوال لم يتفوهوا بها أبداً.

<sup>(</sup>٢٢) سورة سبأ الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢٣) سورة الأعراف الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٢٤) سورة يوسف الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>٢٥) سورةالأحزاب الآية ٤٠.

وبذلك قال كل من الغزالي، والديلمي، والعلوي، فيقول الديلمي تحت عنوان (ذكر طرف من تأويلاتهم الباطنية):

«أعلم أن مذهبهم في الجملة أنه لا بدّ لكل ظاهر من باطن وهو المقصود في الحقيقة وهو بمنزلة اللبّ والظاهر بمنزلة القشر وعمّوا بذلك جميع الكلام وأنواع الأجسام ولم يعتبروا المطابقة بين الظاهر والباطن بل تأويلاتهم لا تناسب الظاهـر من حيث الحقيقة والمجـاز ولم يقتصروا مع ذلـك على تـأويل واحد بل أثبتوا تأويلًا للتأويل وجعلوا للعبارة الواحدة أيضاً تأويلات عدّة حتى ذكر صاحب «المبتدأ والمنتهي» وهو من أكابرهم في الكفر والضلالات والعمى قال وقد روى عن موالينا عليهم السلام أنّا نقـول الكلمة لهـا سبعة وجوه فقال قائل سبعة وجوه فقال سبعون فقال القائل سبعون فقال سبعمائة فكل ما أرتج على قبارئه وخفيت معرفته ودقّت عليه اشارتيه وكُنّا بقيربيه فليسالنا عنه أو من يعلم أنه أعلم منه من أبناء جنسه من يحمل هذا العلم، ومتى كان الأمر على ما ذكره فلا يمكن الوقوف على المراد بالكلام أصلًا والحال هذه ولعلّ السائل لو قال له سبعائة لقال سبعة آلاف ثم كذلك لأن كل ذلك قد خرج عن الحصر لعدم المطابقة وهذا يحقق لكل ذي تمييز أن غرض القوم ما قدمناه من الخلع عن الدين والسلخ عن دين المرسلين صلوات الله عليهم أجمعين وقد قبال تعالى «وينوم القيامة ترى النذين كذبنوا على الله وجنوههم مسودة أليس في جهنم مثوى للمتكبرين» (٢٦).

#### وقال الغزالي:

«انهم لما عجزوا عن صرف الخلق عن القرآن والسنة صرفوهم عن المراد بهما إلى مخاريق زخرفوها، واستفادوا بما انتزعوه من نفوسهم من مقتضى الألفاظ إبطال معاني الشرع، وبما زخرفوه من التأويلات تنفيذ انقيادهم للمبايعة والموالاة، وأنهم لو صرّحوا بالنفي المحض والتكذيب المجرد لم

<sup>(</sup>٢٦) «بيان مذهب الباطنية وبطلانه» للديلمي ص ٣٩، ٤٠ ط إدارة ترجمان السنة لأهور باكستان.

يحظوا بموالاة الموالين، وكانوا أول المقصودين المقتولين»(٢٧).

### وبمثل ذلك قال العلوي:

«أعلم أنهم لما عجزوا عن صرف الخلق عن التصديق، عمدوا بلطف الاحتيال، ودقة الاستدراج، فصرفوا ظواهر الشرع ونصوصه إلى هذيانات لفقوها، وتهويسات جمعوها وزوّروها، ليستفيدوا بذلك إبطال معاني الشرع وهدم أساسه، وأوقعوا في نفوسهم أنهم لو صرّحوا بالنفي المحض والتكذيب الصرف، لم يثقوا بانقياد الخلق لضلالاتهم، ولا بإصغاء سمع أحد إلى جهالاتهم. فقالوا: كل ما ورد من التكاليف، والحشر والنشر، وضائر النصوص، والظواهر، وجميع المعجزات، فهي بأجمعها أمثلة ورسوم إلى بواطن مكذوبة، وأمور محرفة موهومة»(٢٨).

والدليل على أن تأويلاتهم وباطنهم لا علاقة لها بظاهر الكلام، ولا سياقة وسباقه، ولا مدلوله ومطلوبه هو ما أثبتوه في كتبهم الباطنية وكتب التأويل من العجائب والغرائب البعيدة كل البعد عن الكلام الأصلي ومعناه الحقيقي والمفهوم المتبادر إلى الذهن.

وكذلك أن التأويلات التي أق بها هؤلاء الناس أتوا بها من عند أنفسهم، لم يقل بها عليّ رضي الله عنه، البذي يقولون إنه هو صاحب التأويل، لوجود التعارض والتناقض في تأويل شيء واحد صادر عن أكابرهم في كتبهم المختلفة، التعارضات والتناقضات التي بلغت إلى حدّ لا يمكن التوفيق بينها، والتي جعلت أحد المثنين عليهم والمحبين لهم يضطر ويقول:

نستطيع أن ندرك كثرة الاختلافات التي كانت بين الدعاة، ولا نستطيع أن نعلل وجـود هذه الاختـلافات في حـين أن الفاطميـين صرّحوا مـراراً أن

<sup>(</sup>٢٧) «فضائح الباطنية» للإمام الغزالي الباب الخامس الفصل الأول ص ٥٥ ط الكويت.

<sup>(</sup>٢٨) «الافحام لأفئدة الباطنية الطغام» الافحام الرابع ص ٧١ ط منشأة المعارف ... الاسكندرية.

علمهم مأحوذ من الإمام المعصوم الذي أودعه الله أسرار دينه وأسرار خلقه (٢٩).

وإليكم بيان ما قلناه من كتب القوم من التأويل البعيد الغريب الذي لا ينهض الكلام به، والتعارض والتناقض في تأويل شيء واحد.

# نظرية المثمل والممشول

وقبل أن نسرد النصوص نريد أن نلفت أنظار الباحثين والقراء إلى أن هناك إصطلاحاً إسهاعيلياً خاصاً للتأويل، وهو: المثل والممثول. فالمثل هو الكلام الدال على شيء، والممثول هو مقصود الكلام الباطني الذي يدل عليه. فمثلاً يقول الاسهاعيلية إن المبدع الأول وهو القلم يدل على الناطق، والمبدع الثاني وهو اللوح يدل على الأساس. فالمبدع الأول والقلم، والمبدع الثاني واللوح مثل، والناطق والأساس ممشولان، وكذلك يقولون إن صلاة الظهر مثل على النبي، وصلاة العصر مثل على علي، فالظهر مثل والعصر مثل أيضاً، والنبي ممثول للظهر، كها أن علياً ممشول للعصر، فالظاهر مثل والباطن ممثول.

ويقول المؤيد الشيرازي مبيناً معنى المثل والممثول:

خلق الله أمثالاً وممثولات، فجسم الانسان مثل ونفسه ممثول، والدنيا مثل والأخرة ممثول، وأن هذه الأعلام التي خلقها الله تعالى وجعل قوام الحياة بها من الشمس والقمر والنجوم لها ذوات قائمة يحل منها محل المثل، وأن قواها الباطنية التي تؤثر في المسموعات هي ممثول تلك الأمثال(٣٠).

<sup>(</sup>٢٩) انظر مقدمة «ديوان المؤيد» الشيرازي» لمحمد كامل حسين ص ٩٧ ط دار الكاتب المصري القاهرة ١٩٤٩م.

<sup>(</sup>٣٠) «المجالس المؤيدية» المجلد الثاني المجلس السابع.

وبمثل ذلك قال في ديوانه:

والندي قال في الكتباب تعالى مثل ذاك تحت ممشول (٢١). وجاء في كتاب (المجالس المستنصرية):

معشر المؤمنين إن الله تعالى ضرب لكم الأمشال جملاً وتفصيلًا، ولم يستح من صغر الأمثال إذا بين به ممثولًا، وجعل ظاهر القرآن على باطنه دليلًا (٣٢).

ويقول الدكتور محمد كامل حسين مبيناً التأويل وعلاقته بالمثل والممشول وأصل هذه النظرية ومصدرها ومأخذها، فيقول:

والقاعدة في التأويل عند الاسماعيلية هي تطبيق المثل والممثول، فظاهر القرآن مثل، وباطنه ممثولات. والظاهر هو هذه المعاني التي يعرفها العامة وينطق بها علماء أهل السنة. والباطن هو هذه المعاني التي يستخلصها الوصي والأثمة من أهل البيت دون سواهم من سائر المسلمين، وعلى الرغم من أن الإسماعيلية أتوا بأدلة من القرآن الكريم على التأويل وعلى نظرية المثل والممثول فإن هذه النظرية وإن كانت قد صبغت بالصبغة الإسلامية فإنها هي نظرية المثل الأفلاطونية القديمة، أدخلوها في عقيدتهم بعد أن غيروا فيها بما يتفق مع تعاليمهم وعقائدهم الإسلامية، ويخيل إلى أن فكرة التأويل الباطن على هذا النحو الذي نراه عند الإسماعيلية لم تعرف لدى المسلمين قبل عصر الترجمة والحركة العلمية التي ظهرت في عصر المأمون العباسي وبعده. وبعد أن ترجمت الكتب الفلسفية اليونانية، فالمعروف أن بعض فلاسفة الإسكندرية وعلى الأخص فيلون وتلاميذه حاولوا تأويل التوراة تأويلاً باطنياً كذلك. وجاء الإسماعيلية وأخذوا فكرة التأويل مما نقل الإنجيل تأويلاً باطنياً كذلك. وجاء الإسماعيلية وأخذوا فكرة التأويل مما نقل الإنجيل تأويلاً باطنياً كذلك. وجاء الإسماعيلية وأخذوا فكرة التأويل مما نقل

<sup>(</sup>٣١) ديوان المؤيد الشيرازي القصيدة الخامسة ص ٢١٧ تحقيق محمد كامل حسين ط دار الكاتب المصري مصر ١٩٤٩م.

<sup>(</sup>٣٢) والمجالس المستنصرية، ص ٩٨، ٩٩ تحقيق محمد كامل حسين ط دار الفكر العربي.

إلى العرب من آثار هؤلاء الفلاسفة، ولكنهم صبغوا تأويلهم بالصبغة الإسلامية كعادتهم دائماً في كل ما أخذوه عن العلوم والفلسفة الأجنبية. ومع ذلك كله لم يستطع الإسماعيلية أن يتخلوا جملة عما أخذوه من العلوم والفلسفة الأجنبية، فقد ظهرت في تأويلاتهم آثار هذه العلوم والفلسفة كما ظهر تأثرهم بالعقائد والأديان القديمة التي غمرت العالم قبل الإسلام وبعده. ويخيل إلى كذلك أنهم لم يتخذوا هذا التأويل الباطن إلا إمعاناً منهم في زيادة شرف علي بن أبي طالب والأئمة. وخصهم بميزات تبعدهم بعض البعد من سائر البشر، فكأن الولاية هي المحور الذي تدور عليه جميع العقائد الفاطمية، فتأويلاتهم وفلسفتهم في الابتداع والخلق، وكل عقيدة في النفس والعقل كلها تنتهي إلى نتيجة واحدة وهي الوصي والأنمة» (٣٣).

فهذا هو الاصطلاح الاسهاعيلي الخاص في التأويل. كمان من اللزام أن يعرفه القراء قبل الدخول في المبحث الأصلي وهو التأويل عند الباطنية لورود ذكره كثيراً في هذا المبحث.

# تأويل كلمة الشهادة

ونشرع الآن في ذكر التأويل الاسهاعيلي، ونبدأ من دعائم الاسلام الخمسة أي كلمة الشهادة، والصلاة، والزكاة، والصوم، والحج. وأولاها كلمة الشهادة، يقول في تأويلها المؤيد الشيرازي:

«إن هذه الكلمة التي هي كلمة الاخلاص كلمة جامعة حاصرة لجميع خلق الله سبحانه من عالم العقال، وعالم النفس، وعالم الأفلاك، وعالم الطبيعة على صغر حجمها، ونضارة جرمها. . . إن مثلها مثل النطفة التي

<sup>(</sup>٣٣) «في أدب مصر الفاطمية» للدكتور محمد كامل حسين ص ٢٨ ط دار الفكر العربي (٣٣) م القاهرة.

هي على قلتها حاصرة للأشكال الظاهرة والباطنية من الصور الانسانية المتشكلة بأشكال عالم الحسم من حيث كونها مولودة بعقله ونفسه حتى أنها من حيث الفكر تحيط بالعوالم وما فيها إحاطة خطّ الدائرة بمركزها»(٣٤).

ويقول:

«إن هذه الكلمة نفي في الأول، وإثبات في الآخر، فالنفي في قولنا لا إله، والاثبات في قولنا إلا الله . . . فالنفي والإثبات من قول لا إله إلا الله فصلان، وتركيب الكلمة جميعها من ثلاثة أحرف ألف ولام وهاء، وإنما كثرت من جهة التكرار، يكون جملة ما قلناه خمسة فصول، وفيها أربع كلمات: لا كلمة، إله كلمة، إلا كلمة، الله كلمة. وفيها سبعة مقاطع. لا واحد، إله اثنان، إلا اثنان، الله اثنان، فتلك سبعة وعدد الحروف جميعها اثنا عشر، فيكون جملتها ثمانية وعشرين، ونحن نقيم أمثلتها من السماء والأرض وتقطيع الأيام والانسان الذي هو العالم الصغير، ومن القرآن الذي هو عالم الدين بإذن الله تعالى ليعرف تقابل بعضها ببعض، وشهادة بعضها لبعض، ذلك تقدير العزيز العليم.

إن أمثلتها من السهاء في النفي والإثبات الكواكب الثابتة وغير الثابتة، والأحرف الثلاثة التي منها تركيب الكلمة، الجواهر الثلاثة، الشمس والقمر والنجوم، والكلمات الأربع: الحرارة، والبرودة، واليبوسة، والرطوبة؛ والمقاطع السبعة المدبرات السبعة، والحروف الاثنا عشر، والبروج الاثنا عشر، فذلك ثهانية وعشرون. ونحن نقيم أمثلتها من الأرض، فالنفي والاثبات العامر والخراب، الجواهر الثلاثة: الطول والعرض والعمق، والكلمات الأربع: التراب والمعادن والنبات والحيوان. والمقاطع السبعة، الحروف الاثني عشر، الجزائر الاثني عشر، فذلك ثمانية وعشرون. أمثلتها من الأيام النفي والاثبات الليل والنهار. والجواهر الشلاثة، الماضي والحال والمستقبل، الكلمات الأربع، الفصول الأربعة،

<sup>(</sup>٣٤) «المجالس المؤيدية» ج١ المجلس التاسع ص ٤٢ ط دار الأندلس بيروت.

شتاء، وصيف، وربيع وخريف؛ المقاطع السبعة: الأيام السبعة من الأحد إلى السبت، الحروف الاثني عشر، الشهور الاثني عشر، فذلك شمانية وعشرون. أمثلتها من الانسان الذي هو العالم الصغير، النفي والاثبات، الجسد والروح، الجواهر الثلاثة، النباء والحس والنطق، الكلمات الأربع الاخلاط الأربعة التي هي: الصفراء، والسوداء، والبلغم، والدم؛ المقاطع السبعة الأعضاء الرئيسية التي هي: اليدان والرجلان والظهر والبطن والرأس الحروف الاثني عشر الجوارح الاثني عشر التي هي الساقان والركبتان والفخذان، والزندان، والمرفقان، والعضدان، فذلك ثبانية وعشرون. والفخذان، والزندان، والمرفقان، والعضدان، فذلك ثبانية وعشرون. طاعات مقرون بعضها ببعض: «يا أيمًا الذينَ آمنُوا أطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأطبعُوا الله وأبي الأمر مِنْكُمْ». الكلمات الأربع مثل أنهار الجنة الأربعة، المقاطع السبعة سبع سموات، وسبع شداد، وسبع بقرات سمان، وسبع عجاف، الحروف الاثني عشر «وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ اثني عَشرَ نَقِيباً» «فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ عَيْنًا عَشْرَةَ عَيْناً» فذلك ثهانية وعشرون» (٣٥».

فهذا هو تأويل كلمة الشهادة من المؤيد الشيرازي داعي الدعاة الاسهاعيلي.

وأما قاضي قضاة الاسهاعيلية النعمان المغربي فيقول في تأويلها:

وجدت الشهادة على فصلين: أحدهما نفي وثانيهما إثبات، فقوله (لا إله) نفي، و (إلا الله) إثبات، وكل فصل منها كلمتان، الأولى منهما متصلة بالثانية، ودونها، والثانية أعلى منها، وكذلك الفصل الذي هو إثبات أعلى من الفصل الذي قبله، والذي هو النفي، فمثل الحد الأخير الذي هو الاثبات في الباطن، مثل على الحدّ العلوي ومثل الحد الذي هو النفي في الباطن مثل على الحد السفلي، ومثل الكلمة الأخيرة من الفصل الأخير (أي الاثبات) مثل على الحدود العلوية، ومثل التي قبلها مثل الحد الذي يليه،

<sup>(</sup>٣٥) أيضاً ص ٥٤، ٢٦، ٤٧.

ومثل الكلمة الثانية من الفصل الأول في الباطن مثـل على الحـدود السفلية، ومثل التي قبلها مثل على الحدّ المتصل به دونه.

فالكلمتان المتصلتان في حد الاثبات وحد النفي لكلمتين مستعملتين. وهما لا وإلا والكلمتان المتصلتان بها من الحدين أعلى وأجل، وهما إله والله فقد دلّ ذلك على أشرف الحدود العلوية والسفلية، وان كان كل واحد من الأخرين متصل به ودونه وأقلّ حروف منه، وأن الكلمة الأخيرة حملت ثلاثة أحرف جمعت فيها كافة حروف الشهادة وهي: الألف واللام والهاء . . . فالحد العلوي القلم، ودونه اللوح، وهما الحدان العلويان أقام الله عز وجل بإزاء هذين الحدين العلويين الروحانيين حدين آحرين سفلين جسانيين، وهما الناطق والصامت . . . فالكلمات الأربعة للشهادة مثل لهذه الحدود الأربعة فمن أقامهم وعرفهم وقبل عنهم وشهد لهم كان مكملا لحدودهم من الشهادة، وقد جمعتهم الشهادة وجمعوا حدودها . . . ثم إذا نظرنا إلى عدد حروفها وماتدل عليه وتشهد له فكانت (لا إله إلا الله) سبعة فصول، وذلك حروفها وماتدل عليه وتشهد له فكانت (لا إله إلا الله) سبعة فصول، وذلك والسياوات السبعة مثل للسبعة النطقاء، والسبعة الأئمة في دور كل ناطق . . . والسبعة ، وأمثالهم أيضاً السبعة النجوم المدبرات التي ذكرها الله عز وجل في السبعة ، وأمثالهم أيضاً السبعة النجوم المدبرات التي ذكرها الله عز وجل في كتابه فقال: فالمدبرات أمراً . . .

وحروف الشهادة اثنا عشر حرفاً، وأمثالهم في السموات البروج الاثني عشر، وأمثالهم من الأرض الجزائر الاثنتا عشرة، لكل واحد منهم جزيرة، وأمثالهم من الروحانيين الاثنا عشر الملائكة الرسل أولي الأجنحة لأنهم برسالة صاحب الأمر يتوجهون، وأجنحتهم الدعاة، لأن كل واحد منهم يبعث إلى إحدى الجزائر حدًا له لقوله عز وجل: (الحمدلله فاطر السموات يالأرض جاعل الملائكة رسلاً أولى أجنحة مثنى وثلاث ورباع ينزيد في الخلق ما يشاء إن الله على كل شيء قدير)، فهم أي الحدود الاثنا عشر في العالم السفلي نظير الملائكة في العالم العلوي لقوله تعالى: (ومن كل شيء خلقنا زوجين اثنين).

فالسبعة، والاثنا عشر مجموعة تسعة عشر، وهم الذين عناهم الله عز وجل بقوله: (عليها تسعة عشر)، وقد جمعتهم الشهادة، فمن عرفهم واعتقد بولايتهم، وعمل بما أخذه عنهم، فهو مؤمن من أهل الجنة مقبول الشهادة . . . وهذه هي الشهادة قد بيّنا حدودها على الأصول وتتصل بها شهادة ثانية على الفروع، وهي (محمد رسول الله) على ، وهي ثلاث كلمات مثل الثلاثة الحدود الروحانيين العلويين الفرعيين، وهم: اسرافيل وميكائيل وجبرائيل، وهي كذلك مثل الثلاثة الحدود الجسمانيين الأرضيين بعد الناطق والأساس، وهم: الامام والحجة واللاحق، وهي أيضاً ستة فصول مثل النطقاء الستة أولى العزم وقد ذكرناهم، وهي كذلك اثني عشر حرفاً مثل اللواحق الاثني عشر، وقد مضى ذكرهم، فالشهادة لله عز وجل هي الدرجة الدنيا، وهي العليا، وهي الأصول والشهادة للرسول على هي الدرجة الدنيا، وهي الفروع.

وقد دخلت أي الحدود العليا والدنيا في حروف الشهادة»(٣٦).

وأما الداعي الاسهاعيلي الخطير أبو يعقوب إسحاق فهو يؤولها بتأويل آخر غريب، فيقول في كتابه (الينابيع) في الينبوع الثلاثين في معنى الشهادة:

«قول النبي صلى الله عليه وعلى آله: (لا إله إلا الله مفتاح الجنة) هو أن الجنة كلمة الله التي بها أبدع الأشياء التي هي في الجنة من أيسية. لا يوجد في شيء من الأشياء محض الكلمة التي هي إبداع الشيء لا من شيء. ولو وجدت في شيء من الأشياء، أمكن أن يكون ذلك الشيء إبداعاً لا من شيء. وليست توجد هذه الفضيلة في شيء من الأشياء ليحتمل هذه الفضيلة لي شيء من الأشياء ليحتمل هذه الفضيلة لكلمته \_ جلّ وتعالى، \_ فهي جنّة بالحقيقة.

والكلمات الأربع من الشهادة \_ التي هي مفاتيحها \_ الأصول الأربعة: الأصلان والأساسان. فالسابق مفتاح جميع الأيسيّات من الروحانيّ

<sup>(</sup>٣٦) «أساس التأويل» للنعمان بن محمد المغربي قاضي قضاة الدولة العبيدية في المغرب والقاهرة أيام المهدي الاسماعيلي وأبنائه: القائم، والمنصور، والمعز ص ٢٨ وما بعد.

والجسمان، إذ كلّ أيس هو مثل ما جمع السابق في هويّته بإبداع المبدع إيّاه فيه، أعني بالسابق فتح جميع الأيسيّات من الكلمة، والتالي مفتاح جميع الأشياء ذوات النظم والتأليف بمقدار حطّه من الكلمة، إذ الأشياء المنظومة المؤلّفة لا تتوهّم إلاّ مصوّرة في الأنفس اللطيفة قبل ظهورها منظومة مؤلّفة، أعني بالتالي فتح جميع الأشياء المركّبة المنظومة.

والناطق مفتاح جميع الألفاظ المنطقية المعبرة عن الفضائل العقلية والمركبات النفسية المخيرة عن صور الكوائن الفلكية؛ فيه \_ أعني بالناطق \_ فتح جميع السياسات الشرعية من الكلمة. والأساس مفتاح جميع ما آل إليه (من) الأيسيّات العقلية والمركبات النفسيّة والسياسات الناطقيّة. وهو الذي يضع كلّ شيء موضعه، وبه \_ أعني الأساس \_ فتح جميع التأويلات العلميّة من الكلمة.

ف «لا» من الشهادة شطرية الأساس حرفان، نصف حروف «الله» التي هي شطرية السابق، إذ «الله» أربعة أحرف، وهو الذي أبرز نصف ما جرى النفي و «الله» كلمة الاثبات، على أنّ الأساس هو الذي أبرز نصف ما جرى من السابق في الناطق، والناطق هو الذي أبرز الظاهر من الحقيقة والشريعة من التأويل، وهو الذي احتاج إلى نفي الشبهات عن التوحيد. والسابق لا ينصف ما برز المبدع فيه، بل أخرجه في غاية الكمال. فلذلك صارت كلمته أربعة أحرف، إذ الأربعة أكمل الأعداد. وهو الذي أثبت الصانع حيث أقر بالألهية. و «اله» شطرية الناطق، إذ هو خليفة السابق في العالم الجسماني وفي «إله» نقصان حرف واحد من «الله» وهو «لام»، على أنّ الناطق لم ينل «إله» نقصان حرف واحد من «الله» وهو «لام»، على أنّ الناطق لم ينل التمامية كما نالها السابق، وهو صاحب المراتب الثلاث من الرسالة والوصاية والإمامة. و«إلا» شطرية التالي، وهي كلمة الاستثناء، على أن التالي مثل السابق في إظهار الأيسيّات الجسمانيّة، لا في باب الأيسيّات الروحانيّة.

وهذه الكلمات الأربع الدلالة على الأصول الأربعة: إذا جمعتها، انفتح لك من المبدع جميع الأشياء. والمفتاح لا يفتح الباب بنفسه، بل يجب أن يكون له فاتح يفتحه، كذلك لا يتهيّأ لأحد أن يقف على مراتب الأصول

الأربعة التي هي مفتاح كلمة المبدع إلا بفاتح هاد من متم أو لاحق أو جناح. وإن سقطت من المفاتيح شظية واحدة، لا يتهياً للفاتح أن يفتح الباب. كذلك إن كان الفاتح الهادي منكراً مرتبة واحد من الأصول الأربعة من السابق والتالي والناطق والأساس لم يتهيا أن يفتح للمرتاد شيئاً من معالم دينه. فإن أخذ في مفاتحته مع الانكار، إنما يتعب نفسه ولا تزيد مفاتحته إلا عناء وانغلاقاً، كما أنّه إذا هم صاحب المفتاح الذي سقطت شظيته، أن يفتح الباب بذلك المفتاح، لم يمكنه ذلك وأتعب نفسه، بل ربما أزال الغلق عن موضعه من كثرة التحريك. فلهذا المعنى قال رسول الله له صلى الله عليه وآله له إلا الله مفتاح الجنّة (٣٧).

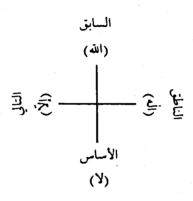
ثم طبّق كلمة الشهادة على صليب النصارى فيقول:

«إنّ الشهادة مبنية على النفي والأثبات، فالابتداء بالنفي والانتهاء إلى الاثبات. وكذلك الصليب خشبتان: خشبة ثابتة لذاتها، وخشبة أخرى ليس لها ثبات إلّا بثبات أخرى. والشهادة أربع كلمات؛ كذلك الصليب له أربعة أطراف. فالطرف الذي هو ثابت في الأرض، منزلته منزلة صاحب التأويل الذي يستقرّ عليه نفوس المرتادين. فالطرف الذي يقابله علوًّا في الجوّ، منزلته منزلة صاحب التأييد الذي عليه يستقرّ نفوس المؤيدين. والطرفان منزلته منزلة صاحب التأييد الذي عليه يستقرّ نفوس المؤيدين. والطرفان اللذان في الوسط يمنةً ويسرةً على التالي والناطق، اللذين أحدهما صاحب التركيب والآخر صاحب التأليف، أحدهما مقابل الأخر، والطرف القائم على السابق الممدّ لجميع الحروف.

الشهادة سبعة فصول؛ كذلك الصليب أربع زواياً وثلاث نهايات. والزوايا الأربع والنهايات الثلاث دليلة على الأتمّاء السبعة في دوره، كما دلّت الفصول السبعة في الشهادة على أئمّة دور ناطقنا ـ على السلام ـ وكلّ طرف منها له ثلاثة أطراف، تكون الجملة اثنى عشر؛ كذلك الشهادة اثنا عشر

<sup>(</sup>٣٧) «كتاب الينابيع» للسجستاني ص ٧٠، ٧١، ٧٢ من «سه رساله اسماعيلي» تحقيق المستشرق هنري كربين ط انستيتو ايران وفرنسه تهران.

حرفاً. وكما أنّ تأليفها من ثلاثة أحرف غير مكرّرة، كذلك الصليب تركيبه من سطوح وخطوط وزوايا. فالخطوط نظيرها الألف، والسطوح نظيرها اللام، والزوايا نظيرها الهاء. وكما أنّ الشهادة إنّما تكمل عند اقترانها بمحمّد على الله عليه وآله \_ كذلك الصليب إنّما شرف بعد أن وجد عليه صاحب ذلك الدور، ولنصوّر ههنا كيفيّة اتّفاق الصليب مع الشهادة بفصولها وأقسامها تحت الحسّه(٣٨).



وأما ما قاله المعز لدين الله الامام الاسهاعيلي في تأويل كلمة (لا إله إلا الله) فهو: «لا إله إلا الله مركبة من ثلاثة أحرف أي اللام والألف والهاء لا يدلّ عليها نقطة ولا تشير إليها علامة فهي تدل بنفسها على نفسها على مقابلة الروحانيات ومقابلة البارىء والعقل والنفس والفلك والشهادة قسمان نفي وإثبات لا إله نفي إلا الله أثبات وأربعة أقسام بعدها لا إله إلا الله وسبعة أقسام بعده لا آله واثنا عشر بعدها آل آآل آآل آآل آل آهـ وسنورد مثلها ممثولاتها إن شاء الله فامّا الشهادة فهي قسمان أربع كلمات سبعة فصول اثنا عشر حرفاً، والإنسان جسم وروح قسمان مركب من أربع طبائع وله أعضاء سبعة واثنتا عشرة جارحة، الدنيا قسمان معمور وخراب أربع جهات

<sup>(</sup>٣٨) «كتاب الينابيع» للسجستاني الينبوع الثاني والثلاثون بعنوان (اتفاق الصليب بالشهادة) ص ٧٥، ٧٠.

المشرق والمغرب والجنوب والشمال سبعة أقاليم اثنتا عشرة جزيرة، الفلك قسمان النصف المتطاطيء والنصف المرتفع أربع نقط وفيه سبعة أفلاك فيها السبعة الكواكب السيّارة واثنا عشر برجاً على مقابلة الشهادة، ولا إله إلا الله مجمله لا إمام إلا إمام العصر»(٣٩).

ويقول جعفر بن منصور اليمن كها نقل عنه الديلمي:

«لا إله إلا الله بنيت على أربع كلمات اسمين لطيفين خاصين وهما إله والله، وكلمتين غامضتين جاريتين في كلام الناس لا وإلا أحدهما نفي والآخر إثبات فدل ذلك على المشهود بمعرفة من وراء أربعة حدود كثيفَين ولطيفين والاسمان اللطيفان هما على العقل والنفس البسيطين في العالم العلوي والكثيفان في العالم السفلي وهما الناطق والأساس أي النبي والوصي وأنهما بيان لهذا العالم السفلي، وجه آخر: هي إربع كلمات لا دليل على الداعي إله دليل على الأساس، وجه آخر لا دليل على الأساس، وجه آخر لا دليل على الناطق الله دليل على الأساس، وجه آخر لا دليل على النار الكلية وهي الأثير إلىه دليل على المواء إلا دليل على الماء الله دليل على الأرض \_ إلى آخر ما ذكره.

ثم قال في الفصول ومن سبعة فصول لا إله إلا الله دليل على الأئمة السبعة وهي اثنا عشر حرفاً دليل على الحجج الاثني عشر، وكذلك في العالم الأثنان نصف خراب ونصف عمران والأربعة في العالم المشرق والمغرب والجنوب والشهال، والسبعة في العالم سبعة أقاليم والاثنا عشر اثنتا عشرة جزيرة، واعلم أن هذه التأويلات موضحة بنفي الصانع في كل واحد منها، قال لا إله إلا الله كلمة واحدة وقطعتان وأربعة وسبعة واثنا عشر كذلك في الانسان رأسه واحد نصفان نصف قُدّام عامر ونصف خراب من خلف والأربعة القفا واللحيان والصدغان والسبعة العينان والأذنان والمنخران والفم

<sup>(</sup>٣٩) تأويل الشريعة للمعز لدين الله ص ٤ نسخة خطية.

وحروفها إثنا عشر عين ثلاثة أحرف إذن ثلاثة أحرف منخر أربعة أحرف، فم حرفان، فهذه اثنا عشر حرفاً مكتوب بخطّ الباري على وجه كل إنسان.

ثم قال: محمد رسول الله حروفها أيضاً اثنا عشر محمد أربعة حروف، رسول أربعة حروف، الله أربعة حروف، محمد أيضاً، نصفه نفي ونصفه إثبات» (٤٠٠).

فهذه هي تأويلاتهم لكلمة الشهادة، البعيدة كل البعد عن ألفاظها الظاهرة من حيث الحقيقة والمجاز أيضاً، ولا دلالة فيها إطلاقاً على ما ذهبوا إليها من منطوقها ومدلولها.

وهذه هي بعض الاختلافات التي تحصل عندهم في تأويل كلام واحد مع ادعائهم بأن التأويل مأخوذ عن الامام المعصوم الذي لا يخطىء ولا يغلط، والذي يأخذُ رأساً بطريق الوحي والإلهام من الله، وقد صدق الله عز وجل حيث قال:

«... ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه احتلافاً كثيراً (٤١).

وما أصدق ما قاله الديلمي بعد ذكر تأويلهم الشهادة:

هذا تأويلهم الفاسد الرديء الذي يذهب إليه الباطنية الاسماعيلية ولا يناسبه الخطاب، ولا يدل عليه سنة ولا كتاب، وهو باطل عند أولي الألباب، خارج عن الحق والصواب . . . وان تأويلاتهم نهاية الاختلاف لأنها على غير أصل معلوم، بل هي عوارض خواطر رديئة وسوانح أفكار فاسدة، ونحن نشير إلى جمل تكشف لذوي البصيرة، أنهم أبعد الناس عن الصواب (٢٤).

<sup>(</sup>٤٠) «كتاب الرضاع» لجعفر بن منصور اليمن المنقول من «بيـان مذهب البـاطنية وبـطلانه» ص ٤١، ٢٤ ط دار إدارة ترجمان السنة لاهور باكستان.

<sup>(</sup>٤١) سورةالنساء الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٤٢) «بيان مذهب الباطنية وبطلانه» للديلمي ص ٤٣.

وبعد هذا ننتقل إلى العبادات وأولها الصلاة، وللصلاة سوابق ولواحق، فرائض وسنن ومستحبات، ولكل منها تأويل باطني اسماعيلي حسب مقررهم:

«لكل فريضة من فرائض الدين تأويل باطني لا يعلمه إلا الأئمة وكبار حججهم ودعاتهم وحدودهم»(٤٣).

فأول سوابق الصلاة هي الطهارة، والطهارة تكون من الأحداث، فيذكرها وتأويلاتها النعمان المغربي بقوله:

«ذكر الأحداث التي توجب الوضوء، وأن الذي ينقض الوضوء ويوجب الطهارة في الظاهر الغائط والريح تخرج من الـدبر، والبـول والمذي وهـو الماء الرقيق يحرج من القبل لشهوة الجماع من غير جماع، والنوم الغالب . . ومـوجب العسل الجـماع والاحتلام والحيض . . . فمثـل الغائط مثـل الكفر . . . ومثل البول مثل الشرك . . . ومثل الريح مثل النفاق . . . ومثل النوم مثل العَفلة . . . ومثل المذي الحارج من القبل مثل الشك . . . ومثل الجماع في الباطن مثل اجتماع المؤمن المستفيد مع من يفيده العلم والحكمة، وسماعه ذلك منه، فتلك المجامعة الباطنة، ومثل لسان المتكلم فيها مثل الذكر، ومثل الأذن مثل الفرج، ومثل الماء الدّافق الذي يكون في الظاهر عن الجماع مثل العلم الذي يخرج من اللسان إلى الأذنين، فإن صار إلى القلب فوعاه كان مثله مثل وصول الماء إلى الرحم ويكون الجنين بقدرة الله فيـه عن ذلك، كذلك تكون الحياة في القلب إذا وعي العلم والحكمة وعمل بهم وإن سمع ذلك من يسمعه فلم يعه كان بمنزلة الماء الذي يكون عن الجماع لا يصل إلى الرحم فأكثر مَا يكون منه اللذة عن الجماع ثُمَّ لا يكون لــه نتيجة، كــذلك الذي يسمع ما لا يعيه من الحكمة وكذلك إن وصل إلى الرحم ولم تخدمه الطبيعة فسد كذلك يكون في الباطن ما سمع من العلم والحكمة وحفظ ثم نسى فذهب فلا ينتفع به سامعه.

<sup>(</sup>٤٣) انظر «تاريخ الدعوة الاسماعيلية» لمصطفى غالب الاسماعيلي ص ٤٢ ط دار الأندلس مروت.

ومثل من لا يسمع ما يلقى إليه بـتركه الإقبـال عليه واشتغـاله عنـه مثل الوطء في غير الفرج يتلذذ هو بذلك ويذهب ما يلقيه من الماء فيفسد، كذلك يتلذذ القائل المؤدي للعلم والحكمة بما يقوله وينتفع به ولا يتلذذ بـه ولا يفيد من يقال له إذا لم يسمعه ولم يقبل عليه.

ومثل الوطء بـ لا إنزال في الـظاهر مثـل المفيد يعـرض ويرمـز من العلم والحكمة بما لم يبينه.

ومثل الاحتلام مثل المفيد يلقي ما يلقيه من العلم والحكمة وهو في غفلة وعن غير إقبال على ذلك بقلبه كما يكون في الظاهر من النائم الذي مثله في الباطن مثل الغافل وإذا كان ذلك كذلك لم ينتفع السامع به ولم يصل إلى قلبه ولم تعه أذن كما لا يكون من الاحتلام حبل ولا يصل الماء منه إلى الرحم، ومن هذا قول بعض الحكماء إن الكلام إذا خرج من القلب وقع في القلب وإذا حرج من اللسان لم يتجاوز الأذن.

ومثل الطهارة في الظاهر من كل ما خرج من القبل مثل كل ما يكون من الكلام من المفيد وإن لم يصل ذلك إلى المستفيد كما لا يصل إلى الفرج كلّ ما يخرج من الذكر مثل الدم والدود والحصاة وأشباه ذلك مما يوجب الوضوء في الظاهر.

ومثل الطهارة مما يخرج من الدبر غير الغائط مثل ما يكون من أحداث الإنسان غير الكفر من المعاصي والذنوب والخطايا التي يجب التطهر منها من العلم بالتوبة والانتصال والمراجعة.

ومثل الحيض في النساء مثل الأحداث السوء في المستفيدين يوجب ذلك عليهم إذا انتصلوا وتابوا منها التطهر من العلم بالتثبت والتوقي من الرجوع إليها لأن مثل المستفيدين أمثال النساء.

ومثل غسل الكافر إذا أسلم بالماء الظاهر مثل الداخل في الإيمان من العلم مما يثبته على ما أمر به.

ومثل غسل الميت قبل أن يكفن ويحمل إلى قبره في وجه من وجوه التأويل مثل من كفر بعد إيمانه لأن الموت الظاهر مثله في الباطن مثل الكف (٤٤).

هذا ثم يبين تأويل بيت الخلاء، ولطرافته ننقله ههنا بنصه وفصه بما فيها من الكذب الصريح على النبي صلوات الله وسلامه عليه، فيقول النعمان الاسماعيلي هذا:

«الماءُ مثله مثل العلم وبيت الخلاء مثله مثل الدعوة فيها يتخلى من الكفر والشرك والنفاق، وقد ذكرنا أن أمثالها أمثال الغائط والريح والبول تخرج من الدبر والقبل وفيها يتطهر بالعلم من ذلك ومن كل معصية.

ومن ذلك ما روى عن رسول الله على أنه نظر إلى بيت الخلاء فقال لعلى رضي الله عنه يا على إن لهذا البيت اثني عشر حدًّا من لم يعرفها لم يستكمل حقائق الإيمان ولا عرفني ولا عرفك حق المعرفة أولها أن لا يدخله الداخل إلا بحذاء يعني بنعل ومثل النعل مثل الظاهر يعني أنه لا يدخل المدعوة إلا من كان على ظاهر دين الإسلام، فإذا دخله قدم رجله اليسرى يعني أن دخول الدعوة إنما يكون من قبل الحجة لأن أمر الدعوة إليه، ثم يستر رأسه حتى يخرج منه، والقبلة مثلها مثل إمام لا يواجهه بكفر، ولا بشرك ويتكىء إذا تغوط على رجله اليسرى أي يعتمد في البراءة من الكفر على الحجة الذي له أمر الدعوة، ولا يطيل الجلوس فيه يعني لا يطيل التلبث على الباطل بل يسرع البراءة منه، ولا يتجمر برجيع ولا عظم يعني ولا يتطهر ينجاسة ولا يعني يجعل اعتهاده في الطهارة على علم إمام زمانه وحجته وبابه ويستنجيء يعني يجعل اعتهاده في الطهارة على علم إمام زمانه وحجته وبابه ويستنجيء بيده اليسرى ولا يصب الماء فوق الغائط، ولكن يتنحى عنه ثم يستنجيء ويتوضأ، وقد ذكرنا معنى باطن ذلك، ولا يتكلم حتى يخرج منه يعني إنصات

<sup>(</sup>٤٤) «تأويل الدعائم» للنعمان القاضي ج ١ ص ٧٩ وما بعد نشر محمد حسن الأعظمي ط دار المعارف مصر.

المأخوذ عليه فاستهاعه لما يقال له، وإذا خرج قدم رجله اليمني يعني يجعل اعتهاده على إمام زمانه، وهذا باطن هذه الحدود الاثني عشر وظاهرها آداب في ظاهر الطهارة ينبغي استعهالها ومن لم يعرفها لم يستكمل حقائق الإيمان كها قال رسول الله على ولم يعرف ولم يعرف وصيه إذا لم يعرف باطن ذلك لأنه لا يعرفها حق المعرفة ولا يستكمل حقائق الإيمان إلا من صار إلى دعوة الحق»(٥٥).

فانظر إلى ما يقوله القوم، وما أقبحهم، وما أقذر ما قالوه!

وكيف ضربوا المثل القبيح للدعوة، كها أنهم على أيّ شيء مثّلوا الناطق والموصي، وهذا إن دلّ على شيّء فإنما يدل على خبث سريرتهم وسوء ما يضمرونه تجاه الشريعة الاسلامية النقية البيضاء، وما الله بغافل عما يعملون.

وأما الاستنجاء فقالوا:

«الاستنجاء بالحجارة والمدر مثله في الباطن مثل الاستمتاع بعلم المأذونين . . . والاستنجاء بالخرق وما أشبهها من الصوف والقطن والكتان وأشباه ذلك مثله في الباطن مثل الاستمتاع بظاهر علم الأئمة .

والاستنجاء بالعجم والبعر والعظام، والعجم النوى مثله مثل باطن أهل الظاهر، وتأويلهم الذي أحدثوه بآرائهم، والبعر مثل أحداثهم، والعظام أمثالهم لأنهم أموات في الباطن فليس يجوز التطهر بشيء من علمهم ولا بشيء مما أحدثوه من آرائهم، ويستنجي بغير ذلك»(٤٦).

وأما الوضوء فقالوا:

«هو البراءة من الأصداد الذين ادعوا الإمامة»(٤٧).

<sup>(</sup>٥٤) «تأويل الدعائم» ج ١ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤٦) أيضاً ص ٩٠، ٩١.

<sup>(</sup>٤٧) «كتاب الافتخار» لأبي يعقوب اسحاق السجستاني ص ١١٠ ط بيروت.

وأما المضمضة والاستنشاق فباطن ذلك ومثله أن الفم في الباطن مثله مثل الناطق الذي هو النبي ﷺ في وقته والإمام في عصره.

ومثل الأنف مثل أساس النبي ومثل حجة الإمام، وغسل الوجنه مثل الاقرار بإمام الزمن وبالسبعة النطقاء والسبعة الأئمة . . . وغسل اليدين إلى المرفقين وهما منتهى حديهما إقرار كذلك، ومعرفة بحدودهما من أولهما إلى آخرهما . . . ومسح الرأس مثل أن يستر الباطن وأن لا يظهر منه شيئاً . . . والمسح على الأذين الإقرار بالأساس والحجة وظاهرهما وباطنهما . . . والمسح على الرجلين هو الإقرار بالإمام والحجة (٤٨).

إلى آخر ذلك من الخرافات والهذيانات.

## تأويل الصلاة ومتعلقاتها

وأما الأذان والإقامة فقالوا:

«تأويل الآذان والإقامة في الباطن الدعاء أي دعوة الحق التي مثلها على ما تقدم من القول في الباطن مثل الصلاة الظاهرة التي يدعي إليها بالأذان فكذلك باطنها التي هي دعوة الحق يدعو إليها الدعاة وهم أمثال المؤذنين في الظاهر»(٤٩).

ثم ذكر النعمان القاضي الاسماعيلي موضحاً معنى الأذان بقوله:

إن علياً صلى الله عليه وسلم قال:

«ما آسى على شيء إلا أني كنت وددت أن لو سألت رسول الله ﷺ الأذان للحسن والحسين ﷺ تأويله أنه كان أحب ﷺ أن لو قد سأل رسول

<sup>(</sup>٤٨) «تأويل الدعائم» ج ١ ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤٩) «تأويل الدعائم» ج ١ ص ٢٠٨، وكذلك «كناب الافتخار» لأبي يعقوب إسحاق السجستاني ص ١١٦.

الله على الدعو المحسن الحسين في الظاهر وينص عليها بالإمامة من بعده كما دعا إليه هو بذلك ونص عليه في الظاهر يوم غدير خم وغيره وأمر بالأذان بأن الصلاة جامعة لذلك وحتى اجتمع الناس إليه وقام فيهم بولايته وإن كان قد عهد في ذلك إليه وعرفه كيف تنتقل الإمامة في ذريته وأسر ذلك في الباطن إليه فانه عليه الصلاة والسلام كان أحب أن يسأل ذلك منه على ظاهراً ليؤكد بذلك إمامة الأئمة من ذريته وإن كنت تأكدت فذلك هو الأذان الذي كان أحب أن يسأله من رسول الله على ليخبر الناس به كها قال تعالى: «وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أن الله بريء من المشركين ورسوله» يعني أخبار من الله ومن رسوله على بذلك، وكذلك قوله: «فأذن مؤذن بينهم» يعني اخبر مخبر والأذان في اللغة الاخبار بالشيء يقول أذنت بكذا وكذا أي يعني اخبر مخبر والأذان في اللغة الاخبار بالشيء يقول أذنت بكذا وكذا أي أعلمت به وأذنني فلان بكذا أي اعلمني به قال تعالى: «وإذ تأذن ربكم لئن شكرتم لأزيدنكم . . » وقال: «فقل آذنتكم على سواء» وكذلك المؤذن في الباطن الذي هو داعي الحق يخبر الناس ويعلمهم بأمر دينهم والمؤذن في الظاهر يخبر الناس بالصلاة وإن وقتها قد حضر.

ويتلو ذلك قول الصادق ﷺ: الآذان والإقامة مثنى مثنى، تأويل ذلك أن الأذان مثله مثل الدعاء إلى حجته وهو ولي أمر الأمة من بعده الذي يقيمه لذلك في حياته ويصير مقامه له بعد وفاته (°°).

وأما الصلاة فالمراد منها عند القوم هي:

«الطاعة لأمير المؤمنين (أي علي) والأئمة الذين اصطفاهم الله من ولده» (٥١).

وقال السجستاني أبو يعقوب إسحاق.

«الصلاة عندنا ولاية الأولياء الذين يجب على الخلق طاعتهم»(٢٥).

<sup>(</sup>٥٠) «تأويل الدعائم» المجلس الثاني من الجزء الرابع ص ٢١٣، ٢١٤.

<sup>(</sup>٥١) انظر «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ٢٨ نشر شتروطهاف.

<sup>(</sup>٥٢) «كتاب الافتخار» ص ١١٦.

وقال الحامدي إبراهيم بن الحسين:

«الصلاة بالحقيقة هي الاتصال بالإمام»(٥٥).

ونقل عن حميد الدين الكرماني أنه قال:

«إن الصلاة في التأويل تصرف على وجوه كثيرة، فمنها الطاعة، ومنها تعلم العلم، ومنها الدخول في العهد والإحرام، ومنها الرحمة، ومنها ظاهر الشريعة، ومنها إقامة الدعوة، ومنها الصورةالروحانية»(٤٥).

إن الداعي طاهر بن إسراهيم الحارثي، وصاحب (المجالس المستنصرية)، وضياء الدين إسهاعيل بن هبة الله ذكروا أن إقامة الدعوة هي ممثول الصلاة الظاهرية (٥٥).

وبمثل ذلك قال المؤيد الشيرازي إن الصلاة: «مثل على إقامة الدعوة التي هي سبب وصل ما أمر الله به أن يوصل من المراتب الروحانية والجسمانية ومراتب الجدود العلوية والسفلية (٢٥٠).

وليس المقصود من الدعوة إلا الدعوة إلى ولاية على رضي الله عنه والأئمة الاسهاعيلية حسب زعم القوم كما يقول المفسر الاسماعيلي قوله عز وجل: (وكان يأمر أهله بالصلوة).

<sup>(</sup>٥٣) «كنز الولـد» لابراهيم بن الحسين الحامـدي ص ٢٨٦ ط دار الأندلس بيـروت، أيضـاً هفت باب أبو اسحاق لأبي إسحاق قوهستاني ص ٥٣ ط طهران.

<sup>(</sup>٤٥) وكنز الولد، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥٥) انظر والأنوار اللطيفة، لطاهر بن ابراهيم الحارثي اليماني، الفصل الرابع من السرادق الأول الباب الأول. ومجموعة الحقائق الخفية عن الشيعة الفاطمية والاثني عشرية، للأعظمي ص ٨١ ط الهيئة المصرية العامة، و والمجالس المستنصرية ص ٢١٤ ط دار الفكر العربي القاهرة، والمزاج التنسيم، التفسير الاسماعيلي ص ٢٨٨ ط المجمع العلمي

<sup>(</sup>٥٦) والمجالس المؤيدية، للمؤيد الشيرازي المجلس السابع والستون من المائة الثانية ص ٢١٤ ملحق وبالمجالس المستنصرية، ط دار الفكرالعربي.

«يعني أهل النسبة الأشرف في البقعة المقدسة (بالصلوة والزكاة) يعني بالدعاء إلى الميم والعين، بنشر العلوم في تلك الحضرة بإيضاح مقام المجمعين والمحمدي والعلوي»(٥٠).

ويقول الداعي ادريس نقلاً عن علي رضي الله عنه وهو يكذب عليه أنه قال:

«ويقيموا الصلاة، هي ولايتي، من إقامها إقام الصلاة» (٥٩).

وبمثل ذلك قال جعفر بن منصور اليمن:

«الصلاة هي مثل العين المعين نشربها التي لا تغيرها الاعصار، وهي الدعوة إلى صاحب الحق في كل عصر وزمان صلى الله عليه وعلى آله(٥٩)».

وقال في مقام آخر:

«الصلاة: الحسين والأئمة من ولده»(٦٠).

وأورد مثله المفضل الجعفي حيث قال:

«الصلاة أمير المؤمنين، والزكاة معرفته»(٦١).

ونقل عن جعفر أنه قال:

«إقامة الصلاة هي معرفتنا»(٦٢).

هذا ولقد فصّل القول في ذلك النعمان المغربي حيث قال في المجلس الخامس من الجزء الثالث من (تأويل الدعائم) تحت عنوان «ذكر الصلاة وتأويلها في الباطن وتأويل حدودها»:

<sup>(</sup>۵۷) «مزاج التنسيم» سورةمريم ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٥٨) «زهر المغاني» للداعي ادريس ص ٧٤ من «المنتخب» لايوانوف ط بومبي.

<sup>(</sup>٥٩) «كتاب الكشف» ص ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٦٠) أيضاً ص ٢١. للمنضل الجعفى أيضاً.

<sup>(</sup>٦١) «المفت الشريف» ص ٤٠ ط

<sup>(</sup>٦٢) أيضا

«الصلاة في التأويل مثلها مثل الدعوة ولذلك جاء فيها يؤثر من الـدعاءِ عند سماع الأذان الذي هو مثل الدعاء إليها أن يقول من سمع المؤذن: لبيك ياً داعي الله وليس كل مؤذن يؤذن للصلاة داعي الله ولكن الداعي إلى الله الرسول في عصره وكل إمام من بعده في زمنه من أقامه السرسول والإمام إلى الدعاء إلى ما أتى به عن الله ومن ذلك قوله تعالى: «يا قومنا أجيبوا داعي الله وآمنوا به» حكاية عمن أمر قومه بأن يجيبوا دعوة رسول الله ﷺ وقال: «ومن لم يجب داعي الله فليس بمعجز في الأرض» وقال: «وأنه لما قام عبدالله يدعوه» يعني رسول الله ﷺ فأولياء الله هم الدعاة والهداة والمنذرون وإلى صاحب الزمان منهم كانت الإشارة عند سماع الأذان يقول من سمع ذلك: لبيك داعي الله لأن الصلاة التي دعا ذلك المؤذن إليها هي ظاهر باطن الدعوة إليه وهي واجبة كوجوب الصلاة على جميع أهل الشريعة وعلى كـل من بلغته الدعوة ظاهرة وباطنة، ومن ذلك أيضاً مايؤثر في الدعاء عند سماع إقامة الصلاة والقيام بها إليها من قول الداعى في ذلك الدعاء اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة فجاء بذكر الدعوة مع الصلاة إذ كانت باطنها ومن ذلك قول الله: «إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر» فالنهي عن الفواحش إنما هو في باطن الصلاة وهي الدعوة وفيها يكون الأمر والنهي »(٦٣).

#### ثم قال:

«إفترض الله خس صلوات في الليل والنهار . . . . . تأويل ذلك أن الخمس الصلوات في الليل والنهار في كل يوم وليلة مثلها في الباطن مثل الخمس الدعوات لأولى العزم من الرسل الذين صبروا على ما أمروا به ودعوا إليه قال تعالى لمحمد عليه: «فاصبر كها صبر أولوا العزم من الرسل» ففعل وصبر فكان منهم وأولوا العزم من الرسل خسة، أولهم نوح ثم ابراهيم ثم

<sup>(</sup>٦٣) تـأويل الـدعائم للنعــان المغربي قــاضي قضاة الامــام الاســاعبــلي المعبَّق ليدين الله ج ١ ص ١٧٦، ١٧٧ ط دار المعارف مصر .

موسى ثم عيسى ثم محمد على فأما آدم والله فلم يكن من أولى العزم قال تعالى: «ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً» فلما كانت الصلاة كها ذكرنا في الجملة مثلاً لدعوة الحق جعلت الصلاة في كل يوم وليلة في شريعة محمد على خس صلوات كل صلاة منها مثل لدعوة كل واحد من أولى العزم الذين قدمنا ذكرهم فصلاة الظهر وهي الصلاة الأولى مثل لدعوة نوح على والدعوة وهي الدعوة الأولى وهو أول أولي العزم من الرسل والعصر مثل لدعوة ابراهيم على وهو ثاني أولى العزم وهي الصلاة الثانية والمغرب وهي الصلاة الثائلة وهو ثالث أولى العزم والعشاء الأخرة مثل لدعوة عيسى على وهي الدعوة الرابعة وهو الرابع من أولى العزم وهي الصلاة الخامسة مثل لدعوة عيسى على وهي الصلاة الخامسة مثل لدعوة من أولى العزم وهي الدعوة الرابعة وهو الرابع من أولى العزم وهي الدعوة الخامسة مثل لدعوة عيسى الله وهي العزم وهي الدعوة الخامسة مثل لدعوة عيسى أولى العزم وهي الدعوة الخامسة وهو خامس أولى العزم» (١٤٥).

ومن الغرائب أن النعمان القاضي هونفسه ذكر في رسالته «الرسالة المذهبة» خلاف ماذكر ههنا فقال فيها بعد ذكر الصلوات الخمس:

«أولهن الظهر وهي دليل على محمد على وعلى آله، وهو صاحب الشريعة . . . وأما صلاة العصر . . . وهي دليل على القائم المنتظر صاحب سيف التأويل . . . والمغرب دليل على آدم أبو البشر»(١٥٠).

وهذا عكس ما ذكره في «الدعائم»، وإن دلّ هذا الاختلاف الصادر من شخص واحد فإنما يدلّ على أن التأويـل الاسهاعيـلي الباطني ليس ك قواعـد

<sup>(</sup>٦٤) أيضاً ص ١٧٨، ١٧٩.

<sup>(</sup>٦٥) انظر الرسالة المذهبة للنعمان بن عمد المغربي ص ٣٢، ٣٣. من وخمس رسائل اسهاعيلية .

<sup>(</sup>٦٦) والرسالة المذهبة للنعمان بن محمد المغربي ص ٣٥، ٣٥، أيضاً وكتاب الكشف، لجمفر ابن منصور اليمن ص ١٢٨، أيضاً والمجالس المستنصرية، للداعي علم الاسلام ثقة الإمام ص ٤٨، ٤٩ أيضاً وكتاب الافتخار، لأبي يعقوب إسحاق السجستاني ص ١٢٠ ما مدون

ثابتة، وأسس منضبطة يرجعون إليها في التأويل، بـل يقول كـل واحد مـا يحويه، وما يمليه عليه فكره وخياله.

هذا، ثم أوّل القوم أركان الصلاة وأجزاءها من التكبير، وقراءة الفاتحة، والركوع والسجود، والقيام، والقعود، والتسليم بتأويلات لا علاقة لها بالظاهر ولا بالمنطوق إلا ما يريدون بها إثبات دعاويهم الباطلة، وصرف الناس عن العمل والتكاليف الشرعية، فمثلاً يقولون:

(إن التكبير بمعنى تلاوة العلم، ومعنى الركوع حد الأساس، ومعنى السجود حد الناطق لأن الأساس بمنزلة الأنثى والناطق بمنزلة الذكر، وللذكر مثل حظ الانثين، فإذا كان الركوع مرة واحدة فالسجود مرتين، والتحميد بمعنى الحدود العلوية لأنه تمجيد لهم وهو جالس، والتسليم هو درجة الإجلال، أو تسليم المرء نفسه وماله إلى إمام عصره وزمانه» (11).

فهذه هي تأويلاتهم للصلاة، اختصرناها اختصاراً شديداً عها ذكروها في كتبهم الباطنية والتأويلية بإسهاب وإطناب، ولو أننا قد ذكرنا بعض التفاصيل التي نحذفها هنا عند ذكر التكاليف الشرعية الأخرى لإعطاء الباحث والقارىء صورة تعمق الاسهاعيلية في هذا الخصوص.

# تأويل الزكاة

وأما الزكاة فيقول في تأويلها الداعي الاسهاعيلي إدريس عهاد الدين نقلًا عن على رضي الله عنه أنه قال:

«إيتاء الزكاة هي الإقرار بالأئمة من ذريتي»(٦٧).

وقال المؤيد الشيرازي:

«زكاة المال تطهيره بإخراج حق الله منه إذا بلغ حداً محدوداً، واستوفى

<sup>(</sup>٦٧) «زهر المعاني» لادريس عماد الدين ص ٧٤ من «المنتخب» لايوانوف.

مدة معلومة، وكمثل ذلك يجب في العلم الذي هو المال الحقيقي أن يخرج إلى مستحقيه عند وجوبه»(٦٨).

وبمثل ذلك قال أبو يعقوب السجستان(٦٩).

وقال في كتاب آخر:

«إن إيتاء الزكاة هو إطاعة الناطق ثم الأساس»(٧٠).

وقال «ثقة الامام علم الاسلام»:

«إن الزكاة هي الفريضة الرابعة من فرائض الاسلام وهي مثل علي أول من دعا إليه وهو الرابع من أصحاب الشرائع موسى الكليم عليه السلام بقول الله تعالى: إذهب إلى فرعون إنه طغى فقل هل لك إلى أن تزكي» وفروضها السبعة التي ذكرناها مثل علي أئمة دوره على السلام وسننها الاثنتا عشرة هم اثنتا عشرة اسباطا، إنما مثل على حجج زمانه الاثني عشر الذين قال الله تعالى فيهم «وقطعناهم اثنتي عشرة اسباطا امما» وفجر لهم من الحجر اثنتي عشرة عيناً»(١٧).

وفصل القول في تأويلها النعمان بن محمد حسب عادته فقال:

«الزكاة في الظاهر إخراج ما يجب على الأغنياء في أموالهم ودفعه إلى الأئمة الذين تعبد الله جل وعز الناس بدفع ذلك إليهم وتعبدهم بصرفها في الوجوه التي أمرهم الله بصرفها فيها وجعلها طهراً للمؤمنين الذين يدفعونها، فقال جل من قائل لنبيه محمد على «خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها» وأجمع المسلمون على أن ذلك لم يزل الواجب فيه بنزوال الرسول على

<sup>(</sup>٦٨) «المجالس المؤيدية» للمؤيد الشيرازي، المجلس السادس والعشرون من المائة الثانية ص ٢١٤ الملحق «بالمجالس المستنصرية».

<sup>(</sup>٦٩) انظر «كتاب الافتخار»ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٧٠) «إثبات النبوءات» للسجستاني ص ٦ ط المطبعة الكاثوليكية، بيروت.

<sup>(</sup>٧١) «المجالس المستنصرية» ص ٦٧.

وعلى آله الذي آمن بقبضه وأوجبوا دفع ذلك إلى الأئمة من بعده فالواجب دفع ذلك على من وجب ذلك عليه إلى إمام زمانه أو إلى من أقامه لقبضه على مَا افترضه الله جل ذكره وبيّنه رسوله علي فهذا هو الواجب في الظاهر في الزكاة. وتأويل الزكاة أن الزكاة في لغة العرب التي نزل القرآن بها الطهارة وقال أصحاب اللغة: وزكاة المال تطهيره إذا زكى الرجل ماله أي أخرج منه ما يجب عليه فيه من الزكاة فقد طهر وحل له ما بقي عنده منه، وإذا لم يفعل ذلك كان المال غير مطهر وكمان غير حملال، ومن ذلك قبول الله عز وجمل: «والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعـذاب أليم» ومعنى إنفاقها في سبيل الله إنفاق ما وجب فيها من الزكاة، وقال رسول الله ﷺ: ما أخرجت زكاته فليس بكنز، والكنز ما خبىء وما سـتر، فإمـا ما أخرج الواجب فيه فقد أظهر وعرف مقداره بمعرفة ما أخرج منه فلم يستر، والزكاة أيضاً في اللغة الصلاح، يقال منـه رجل صـالح زكي، والصـلاح لا يكون إلا مع الطهارة ولا يكون الرجل صالحاً إلا وهو طاهر من الـذنوب ولا طاهر من الذنوب إلا وهو صالح، فالـزكاة في اللغـة تقع عـلى الطهـارة وعلى الصلاح وهي أيضاً في اللغة الزيادة، يقال منه زكا الشيء يزكو إذا زاد ونما، والزكاة في التأويل تجري على هذه الوجوه كلها تكون في موضع طهارة، وفي موضع صلاحاً، وفي موضع زيادة ونمواً على قدر ما يوجبه المراد بالخطاب فيها كما يجوز ذلك في ظاهر اللغة التي نـزل القرآن بهـا، وقد قـال الله جل وعـز: «قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها» فالتركية ما ذكرناه وقول ه «دسّاها» خلاف ذلك. ونقيضه فيها ذكر أهل المعرفة باللغة، وقد قال جل وعز: «خــذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم» فيحتمل أن يكون أراد وهـو أعلم بما أراد تطهرهم وتصلح أمرهم أو تزيد فيهم وتنميهم وقد يجوز أن يريد بذلك لطهارة لأن العـرب تكرر اللفظ إذا احتلف ظـاهره، وأتفق معنــاه، ويكون قول الله عز وجل: «وأقيموا الصلاة» يعني بباطن ذلك إقامة دعوة الحق وأتوا الزكاة أي أعطوا الواجب الذي تزكون به أي تتطهرون وتطهرون أموالكم به وتتزيدون من الفضل بإعطائه يكونون بـذلك صـالحين عـدولًا، كما يقــال للرجل زكا إذا عدل وبلغ مبلغ العدول كذلك يبلغ مبلغ ذلك من تزكى بماله

وتكون الزكاة أيضاً المزكى الذي ينزكي الناس ويطهرهم والعرب تسمى الشيء باسم ما صحبه ولازمه وكذلك جاء في بعض التأويلات أن مشل الصلاة مثل النطقاء، والأئمة الذي يقومون بإقامة الدعوة، ومثل الزكاة مشل الأسس والحجج الذين يطهرون الناس ويصلحون أحوالهم وينقلونهم في درجات الفضل بما توجبه أعهالم فيكون على هذا قوله لا صلاة إلا بنزكاة يعني أنه لا تقوم الدعوة إلا بمعرفة الأسس الذين هم أوصياء النبيين. والحجج الذين هم أوصياء الأئمة فهذه جملة من القول في تأويل الزكاة» (٢٧).

# تأويك الصوم

وأما الصوم فقالوا:

«إن الصوم هو الستر والكتمان، ألا تسرى إلى قول مسريم: «إني نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسيا» (٧٠٠).

وبمثل ذلك قال الحمدي عند ذكر أسهاء الأئمة حيث ذكر:

«إنهم ممشول شهر الصيام الذي هو الستر والكتان، وهم الأئمة المستورون»(۷٤).

ولقد أفصح في هذا السجستاني بعض الإفصاح حيث قال:

«الصوم هو الصمت بين أهل الظاهر، وكتيان الأسرار عنهم . . . وصوم شهر رمضان هو ستر مرتبة القائم . . . ومن شهد منكم الشهر فليصمه» أي من أدرك زمان الإمام فليلزم الصمت» (٧٥).

<sup>(</sup>٧٢) وتأويل الدعائم، للنعمان المغربي ج ٢ ص ٨٧، ٨٨.

<sup>(</sup>٧٣) والرسالة المذهبة المنعمان القاضي ص ٥٧.

<sup>(</sup>٧٤) انظر دكنز الولد، لابراهيم الحامدي ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٧٥) انظر دكتاب الافتخار، للسجستاني ص ١٢٦، ١٢٧ ط بيروت ــ لبنان.

وذكر الداعي الاسماعيلي الآخر مبيناً معنى قـوله صـلى الله عليه وآلـه وسلم:

«لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من رائحة المسك»:

«إن الصائم مثل الكاتم لدينه وعلمه عمن لا يستحقه، والخلوف هو ما يطلع على الانسان من بخار المعدة ولتعطلها عن الطعام، فأشار بذلك إلى ما يكون عند الحدود من الصمت عن الكلام فيها لم يؤذن لهم به ولم يحضر أهله وإن كان مكروها لعدم الفائدة كها تكره رائحة الخلوف لتغير ريحه، فإن ذلك الإمساك أحب إلى الله تعالى من إبدائه إلى غير أهله وفي غير وقته، وشبهه لديه تعالى برائحة المسك الذي هو أطيب المشمومات لفضل الكتهان عنده (٧٦).

#### وقال النعمان القاضي:

«الصوم في الباطن كتمان علم باطن الشريعة عن أهل الظاهر والإمساك عن المفاتحة به ممن يؤذن له في ذلك كها جاء في اللغة أن الصوم هو الإمساك عن الكلام والوقوف عن الأعمال، والنهار مثله مثل النظاهر وأهله، والليل مثله مثل الباطن وأهله، ولذلك كان الصوم في النهار دون الليل، ليصح ذلك ظاهراً وباطناً ويطابق بعضه بعضاً، ويظهر القول فيه ويصح معانيه، كذلك المفاتحة في الباطن لا يجوز لأهل الظاهر وتجوز لمن يطلق له من أهل الباطن وفي حد ذلك ومكانه . . . . وقول الصادق جعفر بن محمد صلوات الله عليه : صوم شهر رمضان فرض في كل عام، فشهر رمضان شهر من الشهور السنة معروف، والسنة اثنا عشر شهراً، فمثل السنة في التأويل الباطن مثل الناطق صاحب الشريعة الاسم محمد النبي صلى الله عليه وآله وقيل ذلك لأن الناطق صاحب الشريعة وهو يسن الحكمة ويأتي عليه وآله وقيل ذلك لأن الناطق صاحب الشريعة وهو يسن الحكمة ويأتي

<sup>(</sup>٧٦) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ٦٨ من «أربعة كتب اسهاعيلية» تحقيق شتروطهان ط المجمع العلمي غونتينغن

من قبل الله عز وجل بعلم الشريعة، ولأن جماع أمر الشريعة له وهو يدبـر ما فيها ويحكمه كما تدور السنة على كل ما يجري فيها في دورها، فكذلك الناطق الذي هوصاحب الشريعة ، مثل شهور الاثني عشر مثل نقباء صاحب الشريعة الاثني عشر، ومن ذلك قبول الله عزوجيل: «وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً» وكذلك كان نقباء موسى عليه السلام، كذلك أيضاً نقباء عيسى عليه السلام اثنا عشر، وهم الحواريون واحد النقباء يكون أساساً لصاحب الشريعة. يوصي إليه في حياته ويكون ولي أمـر أمته بعـد وفاتـه، فمثل شهـر رمضان في دور محمد رسول الله صلى الله عليـه وآله مشل علي بن أبي طـالب عليه السلام وهو وصيه في حياته ولي أمـر أمته من بعـده، والي الوصي يصــير أمر الدَّعوة المستورة وعلم التأويل الباطن المستور، فنص الله عز وجل بــذلك عليه، وكان الصوم الذي ذكرنا أن مثله مثل الكتمان والتأويل في الشهر الذي هو مثله في الباطن، وقال جل من قائل: «ولتكملوا العدة» فكمال عدد أيام شهر ثلاثون يوماً، ويكون تسعة وعشرين يوماً، فنص الله عز وجل على شهر رمضان بكمال العدة فكان ذلك كامل الأيام أيامه ثلاثون يومأ لا تنقص أبــدأ ما دامت الشهور تجري، ومثل الأيام كما تقدم البيان مثل أولياء الله القــائـمين بأمر دينه لعباده، ومنه قوله جل ذكره: «قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون أيام الله» وكان بين المهدي وبين علي صلوات الله عليهما عشرة أئمة وعشرة حجج وعشرة أبواب، وهؤلاء مثل أيام شهر رمضان التي أمـر الله عز وجل بصومها، وذلك في التأويل كتهان أمرهم وما يلقونه من التأويـل إلى من عاملوه إلى أن ياذنوا في ذلك لمن يرونه»(٧٧).

ثم بينّ النعمان هذا معنى القول المنسوب إلى جعفر أنه قال:

«لا صيام لمن عصى الإمام، ولا صيام لعبد آبق حتى يـرجع إلى مـولاه، ولا صيام لامرأة ناشزة حتى تتوب، ولا صيام لولد عاق حتى يبر. تأويل ذلك أن مثل العبد الأبق مثل الزائل من إمام زمـانه النـازع عن الكون في جملتـه،

<sup>(</sup>٧٧) «تأويل الدعائم» للنعمان المغرب ج ٣ ص ١٠٨، ١٠٩.

ومثل المرأة الناشزة مثل المستفيد المنقطع عمن يفيده والمتخلف عن الإتيان إليه لالتهاس الحكمة من قبله، ومثل الولد العاق مثل الجاني على داعية أو على بابه اللذين هما أدنى أبويه إليه فمن فوقهها من حدود أولياء الله على ما قدمنا شرحه إلى ناطق زمانه وحجته وإلى صاحب شريعته وأساسه بما يكون منه إلى أحد منهم من قبول أو فعل يعقه به بحسب ما يكون في الظاهر من الولد إلى والديه عقوقاً، فمن فعل ذلك ظاهراً وباطناً وصام في الظاهر والباطن لم يتقبل منه صيامه، لما تقدم القول به من أن الولاية مثلها مثل النية، وأنه لا يقبل منه عمل إلا بنية ولاية، ومن عصى إمامه أو رغب عنه أو عق أحداً من حدوده الذين هم الأسباب فيها بينه وبينه وهم في الباطن آباؤه فقد خرج من ولايته، ولا يقبل له عمل مادام على ذلك حتى يرجع عنه إلى ما خرج منه بالتوبة والرجوع إلى أمر الله وأمر أوليائه، فهذا تأويل قول الصادق عليه السلام أنه لا صيام لمن عصى الإمام، ولا صيام لعبد آبق حتى يرجع ولا صيام لامرأة ناشزة حتى تتوب، ولا صيام لولد عاق حتى يبر، وبيان ذلك ظاهراً وباطناً (٢٧).

# تأويك الحسج

والحج لا يختلف أمره عن العبادات الأخرى فأن القوم جعلوه غرضاً لتأويلهم الباطني الفاسد مثل ما فعلوا بدعائم الاسلام الأحرى فقال قائلهم في الحج، وهو أحد بناة مذهبهم وداعي الدعاة للإمام الاسهاعيلي المعز لدين الله، جعفر بن منصور اليمن مبيناً معنى الحج في قول الله عز وجل: «ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً».

«أمر جل وعلا باتباع الإمام صلوات الله عليه الذي من يختاره نجا وفاز، فالحج هو الإقرار بالولي المأمود عليه السلام «من استطاع إليه سبيلاً»

<sup>(</sup>٧٨) «تأويل الدعائم» ص ١١١، ١١١

فالعباد كلهم فيهم استطاعة غير أنهم ممنوعون التوفيق، والسبيل لهم بين وهو الداعي إليه سبيل الله جل وعلا، وهذه الصفة تقع على حجة الإمام ووصي الرسول فالحجة سبيل الإمام الذي يدعو به الناس إلى الله عز وجمل كما قمال الله عـز وجل: «قـل هـذه سبيـلي أدعـو إلى الله عـلى بصـيرة أنـا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين» الذين أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً، أي أشركوا بـأمـر الله في الإمـام صلوات الله عليـه أهـواء أنفسهم واختيـار كبرائهم الذين أضلوهم السبيل فجعلوا مع الإمام غيره من لم يجعله الله ولا رسوله ممن ليس لــه حق ولا يهدى إلى صراط مستقيم لا جعلنــا الله فيهم ولا من أعدادهم هو على ذلك قدير فالسبيل واضح بين ولكنهم قد جعل على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقرا وإن تدعهم إلى الهـدى فلن يهتدوا إذاً أبداً. ما أبين هذا الخطاب لمن كان له بصر حديد، ألا تنظر أيها المستفيد إلى غير ما أمر به فقال ومن كفر فان الله غني عن العالمين، ولولا أنــه جل وعـــلا علم أنهم يستطيعون وقد أقام لهم السبيل وأبان لهم الدليل لما قال لمن حالف أمره ومن كفر فلولا أنه قد أعطاهم استطاعة السعي وحاسة الطلب لما ألزمهم اسم الكفر ولكنه جل وعلا لم يمنعهم من رشدهم شيئاً فأوقع عليهم إسم الكفر عند خلاف أمره وترك فرضه، ثم أبان جل وعز أنه غني عن العالمين يعني بذلك دعاته أنه غني عنهم وهو الذي أعانهم وأغناهم وملكهم وملك بهم وجعلهم ملائكة مكرمين وأولياء مخلصين جعلنا الله منهم ومعهم ولا قطع بنا عنهم إنه سميع بصير»(<sup>٧٩)</sup>.

وقال في موضع آخر مفسراً قول الله عز وجل: «وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالًا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق».

بيان هذا أنه لا بد من إمام يدعو ويشير إلى الإمام وإلى الناطق فالأذان مثل الإمام المتم، والإقامة مثل الناطق، وكذلك الأذان بالحج، فالحج مشل الناطق والأذان مثل الإمام الذي يدعو ويشير إلى الناطق فمعنى قوله: «وأذن

<sup>(</sup>٧٩) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٥٣، ١٥٤.

في الناس بالحج يأتوك رجالاً يعني: أقم في الناس الإمام يدعو إلى الناطق وكذلك مقام إبراهيم في مسجد مكة عنده يقوم الذي يؤم الناس في الصلاة ويتوجه إلى البيت، فمقام إبراهيم في ذلك الموضع مثل الإمام الذي تجرى الدعوة من قبله وبطاعته واتباعه للناطق عم، فمعنى هذا القول أن الأذان صاحب الدعوة وأنه يستحق أن يكون في مقام إبراهيم، فها أبين هذا الخطاب لتعلم أن البارىء عدل في جميع الأشياء ظاهرها وباطنها، وإنما طلب الناس بالموجود لا بالمعدوم، وأقام لهم مؤذناً يؤذنهم إلى معرفة الله سبحانه ويبين لهم مكنون سره، فمن أجاب ذلك المؤذن والناطق فقد سعد، فالمؤذن البلاد وأدانيها، وهذا معنى في الباطن لطيف خفى لمن كان له جوهر لطيف ولم يكن له جسم كثيف بلا جوهر لطيف،

وقال المغربي مفسراً هذه الآية:

«البيت دليل على الإمام، والاستطاعة هي التأييد، والسبيل دليل على العلم»(١٠).

وبمثل ذلك قال السجستاني:

«حج البيت هو قصد إمام الزمان مفترض الطاعة . . . . . والغرض من حج البيت معرفة الأئمة . . . . . والمراد من الزاد والراحلة في الحج هو العلوم ، ودليل معرفة الإمام . . . . . والإحرام هو اعتقاد معرفة الإمام »(٨٢).

وأما بعض التفصيل فإليكم من كتاب «تأويل الدعائم» الذي لم يصنفه النعمان بن محمد المغربي إلا لهذا الغرض، النعمان الذي عاشر أربعة من الأئمة الاسماعيلية من المهدي إلى المعز، وعين أوّل قاض للاسماعيلية في بلاد

<sup>(</sup>۸۰) أيضاً ص ١١٠، ١١١.

<sup>(</sup>٨١) والرسالة المذهبة، للنعمان بن محمد ص ٣١.

<sup>(</sup>٨٢) انظر «كتاب الافتخار» للسجستاني.

مصر وغيرها من البلاد التي تسلط عليها الاسهاعيليون بعد دخول المعز فيها واستيلائه عليها. فهذا هو النعهان الذي وضع أكبر عدد من الكتب الاسهاعيلية يقول مبيناً معنى الآية:

«فالزاد في الظاهر هو ما يتزوده من يريد الخروج إلى الحج في الظاهر من مطعم ومشرب، ومثل ذلك في الباطن ما قد تقدم القول به من أن مثل الطعام والشراب في الباطن مثل العلم والحكمة اللذين بها حياة الأرواح الدائمة، كما بالطعام والشراب حياة الأجسام، الراحلة في الظاهر الدابة التي يرتحلها من أراد الحج لركوبه وحمل زاده، ومثلها في الباطن ما قدم تقدم القول به من أن الدواب من الإبل والخيل والبغال والحمير التي أخبر الله سبحانه في كتابه أنه خلقها لركوب العباد، البشريين وحمل أثقالهم وجعلها زينة لهم، أمثالها في الباطن أمثال أولياء الله وأسبابهم الذين يحملون أثقال العباد ديناً ودنيا، ومن ذلك قول الله عز وجل لمحمد نبيه صلى الله عليه وآله: «إنا سنلقى عليك قولاً ثقيلاً» فهم ومن أقاموه من أسبابهم ولحمل الخلق على سبيل الحق أمثال ما يرتحل ويحمل عليه في الـظاهر. وقـد بينًا فيما تقدم أمثال كل جنس من الدواب ومن مثله في الباطن من أولياء الله وأسبابهم، فإذا وجد من وقف لطلب معرفة إمام زمانه من أسباب أولياء الله والدعاة إليهم من يدله عليه ويعرفه به ويفاتحه من العلم والحكمة بما يشهـد لصحة قوله، وبين له ما دعاه إليه فذلك في الباطن وجود الزاد والراحلة، وأما أمن السبيل فمثله في باطن التأويل أن يكون دليله على ذلك وحامله عليه وهاديه إليه ومفيده من العلم والحكمة ما يثبت ذلك عنــده مأمــوناً غــير متهم بالكذب وسوء المذهب ولا معروفاً بذلك وأما ما يخلف لأهله، فظاهـر ذلك عنده مأمونأ غير متهم بالكذب وسوء المذهب ولا معروفأ بـذلك وإمــامأ يخلفه لأهله، فظاهر ذلك أنه من أراد الحج في الظاهر ولم يكن عنـد إلا قدر ما تحمله لزاده ومركبه، ولم يجد غير ذلك مما يقوت به عياله لم ينبغ له أن يدعهم يهلكون بعده ويذهب إلى الحج بما عنده، لأنه قد جاء عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال: «كفي بالمرء إثماً أن يضيع من يعول» فإذا كان تضييع العيال إثماً لم ينبغ له أن يرتكب الاثم ليبغى به الثواب، وقد جاء هذا

القول أيضاً عن الأئمة عليهم السلام، وتأويل ذلك في الباطن أن عيال الرجل أمثالهم في الباطن أمثال المستفيدين منه من كان عمن علا قدره أو سفل، حتى يكون الانسان مفيد زوجته وولده وحادمه، وكذلك جاء الأمر عن الله عـز وجل في ظـاهر قـوله: «وأمـر أهلك بالصـلاة واصـطبر عليهـا» وقوله: «وكانٌ يأمر أهله بالصلاة والزكاة وكن عند ربه مرضياً» وقال رسول الله صلى الله عليه وآله: «كلكم أمير، وكلكم مسئول عن رعيته، والسلطان أمير على من أمر عليه، ومن أمره السلطان كذلك على قوم فهو أمير عليهم ومسئول عنهم، والرجل أمير على عيالـه ومن في بيته ومسئـول عنهم، والمرأة أميرة على ما في بيت زوجها ومسئولة عن ذلك، والعبد أمير على ما فوضه إليه مولاه ومسئول عنه»، وقال النبي صلى الله عليه وآله: «إن العبد الصالح ليؤدب أهله وولده وأهل بيته بالأدب الصالح حتى يـولجهم الجنة كلهم فـلا يفقد منهم صغيراً ولا كبيراً ولا عبداً ولا حَراً، وإن الرجل السوء ليؤدب أهله بالأدب السوء حتى يولجهم النار فلا يفقد منهم صغيراً ولا كبيراً ولا حراً ولا عبداً، فعلى من وجد ما قدمنا ذكره من المفيد والعلم الـذي يحمله لطلب إمام زمانه أن يبتغي مثل ذلك لأهله، ولا يدعهم في ضلال وعمى وينفرد دونهم في ذلك بنفسه، بل عليه أن يرشدهم وينصح لهم ليهدى الله عز وجل منهم من يهديه ويحق القول على من عند عنه واعتاص عليه، فهذا جماع القول في وجود الزاد والراحلة وأمن السبيل وقوت العيال لمن أراد الحج ظاهراً وباطناً، فمن وجد ذلك وأمكنه كان عليه طلب أمام زمانه حتى يصلُّ إلى معرفته كما يطلب الحاج في الظاهر البيت الحرام الـذي ذكرنـا أن مثله في الباطن مثل إمام الزمان، حتى يصل إلى معرفته ويتقلد عهده ويدخل في جملته، ومن وجد ذلك فلم يقبل عليه ولم يطلبه كان ممن تواعده الله عز وجل بالوعيد الذي ذكره الله في كتابه على لسان رسوله والسنة أوليائه الـذي قدمنــا ذكره، ووصف بما وصف به من الكفر وترك شريعة من شرائع الاسلام، وإنه إن فعل ذلك فليمت يهودياً أو نصرانياً»(٨٣).

<sup>(</sup>٨٣) «تأويل الدعائم» ج٣ المجلس لسابع من الجزء الثالث ص ١٤٣، ١٤٤، ١٤٥.

### وأما الحج رجالًا وعلى كل صامر:

فمثل من يمشي على رجلين ممن يقصد الحج مثل من يفسر برسول الله وبعلي وصيه صلوات الله عليها، ومثل من يحج على راحلته مثل من عرف الإمام والوصي والحجة (١٤٠).

#### وأما أقسام الحج الثلاثة فمعناها:

«ومن أفرد الحج كان مثله مثل من أفرد طلب معرفة الإمام، ومن أفرد العمرة كان مثله مثل من أفرد طلب معرفة حجة الإمام، وهو الذي يقيمه في حياته ويصير الأمر إليه من بعده، ومن قرنها معاً كان مثله مثل من طلب معرفة الإمام والحجة جميعاً، وذلك الذي جاء أن فيه الفضل ظاهراً وباطناً»(٥٠).

### وأما أشهر الحج أي شهران، والأيام التسعة فقالوا:

مثل الشهرين اللذين يفرض فيهما الحج مثل الإمام والحجة لأنه كما ذكرنا في طلب معرفتهما يفرض الحج، والتسعة الأيام مثلها مثل السبعة النطقاء ومثل السبعة الأئمة أيضاً الذين بين كل ناطقين، وقد تقدم البيان عنهم ومعرفة الداعي وبابه اللذين بهما يوصل إلى معرفة ذلك فذلك تسعة حدود على عدد الأيام التسعة، ومن طلب معرفة الإمام والحجة فلا بد له من معرفة هؤلاءالتسعة ففرض الحج في الباطن إنما يكون في طلب معرفة هؤلاء(٨١).

وأما الإحرام فانه مثل الإحرام في الباطن إيجاب طلب معرفة الإمام والحجة ومواقيت الإمام في الطاهر حدود المواضع التي يسوجب فيها ذلك»(٨٠).

<sup>(</sup>٨٤) أيضاً ج ٣ ص ١٤٥، ١٤٦.

<sup>(</sup>٨٥) «تأويل دعائم الاسلام»ج ٣ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٨٦) أيضاً ص ١٥١.

<sup>(</sup>۸۷) أيضاً ص ۱۵۷.

وجعل المواقيت خمسة: «هي أيضاً مثل الصلوات الخمس» وكذلك الذين ينصبون أمثالها في الباطن وهم الحدود الذين نصبهم أولياء الله إعلاماً للناس خمسة لا ينصب ذلك إلا نبي أو وصي أو إمام أو حجة أو مستخلف فهؤلاء هم الذين ينصبون للناس الأعلام الذين يهتدون بهم الذين هم أمثال المواقيت، فهؤلاء الأعلام أيضاً هم خمسة أصناف الحجج وأبواب الحجج، والنقباء والبواب النقباء والدعاة، فمن أراد معرفة إمام زمانه الذي يكون مثله في الظاهر مثل من أراد الحج أو معرفة حجة زمانه الذي يكون مثله مثل من أراد العمرة لم يلتمس ذلك ويطلبه إلا من قبل من يليه من أهل هذه الأصناف الخمسة، وهم أمثال المواقيت الخمسة التي وقتها رسول الله صلى الله عليه وآله للناس بظاهر حجهم وعمرتهم، وأن يأتي أهل كل ناحية عند ذلك إلى ميقاتهم، كذلك يأتي من ابتغى معرفة إمام زمانه أو حجته إلى من قدمنا وذكرنا فيها تقدم، أو أمثال الشهور الاثني عشر أمثال نقباء صاحب المزمان الاثني عشر، وهم أصحاب الجزائر لكل جزيرة من جزائر الأرض نقيب فهم وأسبابهم على ما ذكرنا أعلام ومواقيت في التأويل» (٨٨).

## وأما الطواف والنحر فبينهما بقوله:

«إن مثل الحج في الظاهر مثل قصد إمام الزمان في الباطن، والمجيء من كل أفق إليه للدخول في جملته وبيعته والكون معه وحيث يأمر بالكون فيه وجعل حج البيت في الطاهر مثلاً لذلك دليلاً عليه، وإن مثل العمرة كما تقدم القول بذلك مثل قصد حجة ولي الزمان وهو ولي عهده الذي يقيمه في حياته ويصير إماماً من بعده، وقد ذكرنا أنه متى لم يقمه بعد فمثل القصد إلى الإمام إذا كان وحده ولم يقم بعد حجته مثل الحج المفرد في الظاهر، فإذا أقام إمام الزمان حجته كان القصد إليها معاً من الواجب على جميع الناس، وذلك في الظاهر مثله مثل من يخرج ليقضي الحج والعمرة في سفر واحد، فإن

<sup>(</sup>۸۸) أيضاً ص ١٦٠.

ساق معه هدياً ليقربه فإنما الواجب أن ينحر الهدى أو يذبحه بمني بعد الوقوف بعرفة ومزدلفة، فمن كان معه هدى فصار إلى مكة بدأ بالعمرة فطاف لها وسعى، وذلك قضاء واجب العمرة ويبقى محرماً على سبيل ما كان حتى ينتهي إلى منى وينحر هدية فيحل لأن الاحلال من الاحرام حلق الرأس وغير ذلك مما يحرم وسيأتي ذكره وقد قال الله سبحانه: «ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدى محله» وأمثال الهدايا والضحايا في الباطن أمثال المخالفين ومثل سوقهم إلى المنحر يوم النحر بمني، فمثل يوم النحر في الباطن كما تقدم القول بذلك مثل خاتم الأئمة وهو صاحب القيمة وإليه يساق المخالفون الذين لم يستجيبوا لمن قبله من أئمة الحق، فمن اهتدى إليه وأجاب دعوته قبل ارتفاع الدعوة كان مثل ذلك مثل ذبح الهدى ونحره في الظاهر الذي يتقرب به إلى الله جل وعز، كما تقدم القول بأن مثل الذبح مثل أخذ العهد، وقـد مضى بيان ذلـك وتمام شرحـه فيها تقـدم، ومن تخلف عنـه إلى أن يقـوم بالعقوبة في اليوم الذي ذكر الله عز وجل : «إنه لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً» فمن لم يعرف قبل ظهوره حقيقة معرفته ويستجيب لمن يدعو إليه وينذر به ولم ينفعه إيمانه بـــه إذا قام لأن قيـــامه هـ و القمة التي لا يقبل فيها عمـ ل، وأمثال الـ ذين يسـ وقـ ون الهـ دى أمثـ ال القائمين بدعوة الحق على مقادير منازلهم فيها والذي يساق من الهدى ثـلاثة أصناف الابل والبقر والغنم، وقد ذكرنا أمثالهم فيها تقدم، وأن أمثال الابل أمثال النطقاء، وأمثال البقر أمثال الحجج وأمثال الغنم المدعاة فمن دونهم من المؤمنين، فكل ذي حد منهم يقيم صاحب الحد اللذي هو دون حده فالامام يقيم حجة يكون إماماً بعده ومثل ذلك الذي يقرب البدنة من الابل وهو أعلى الهدى وأفضله وكذلك الامام أعلى الخلق وأفضلهم ومثل تقريبها مثل إقامة الامام من يكون إماماً بعده يتقرب بذلك إلى الله جل ذكره إذا كان ذلك من الفرض عليه أن يسلم الأمر الذي هو بيده إلى من يقوم به من بعده ولا يبخل بذلك عليه ولا يصرف عنه، ومثل الذي يقرب البقرة مثل الناطق يقيم حجته فيكون أساساً بعده، والأساس وهـو وصى الرسـول يقيم حجته فيكون إماماً بعده، والإمام كذلك إذا أقام حجته يكون إماماً بعده، ومثل

الذي يقرب الشاة مثل الحجة يقيم الداعي، ومثل الذي لا يجد قرباناً يقربه فيقتصر يكتفي على ذبح الـدجاجة وأشباهها من الحيوان الـذي لا يجوز به الأضحية ولا يكون نسكاً مثل الداعي الذي لم يطلق له أن يقيم داعياً فيقيم من يجب له أن يقيمه من المأذونين وليسوا في حال دعاة، وإنما سبيل المأذونين الكسر على المخالفين فإذا استجابوا لدعوة الحق قـرب من يستجيب منهم إلى الداعي الذي يقيمه ليأخذ العهد عليه، فمن كان عاملاً في دعوة الحق فمثله كما ذكرنا مثل سائق الهدي، لأنه يأخذ على من استجاب له ويدفع من لم يستجب له إلى أن يبلغوا إلى خاتم الأئمة، فإذا قصد أحـد من العاملين في دعوة الحق إلى حجة زمانه واتصل به اتصل بإمام الزمان في حده ذلك من غير أن ينتقل منه إلى غيره ولا يتصل بالإمام إلا بعد اتصاله بـالحجة، لأنه باب الإمام الذي يؤتي منه إليه، فإذا نصبه الإمام لم يأخذ أحـد إلاّ من قبله، وذلك مثل البدء بالعمرة قبل الحج ومثل انصال العاملين في دعوة الحق بإمام وذلك مثل البدء بالعمرة قبل الحج ومثل انصال العاملين في دعوة الحق بإمام الحج والعمرة من غير أن يحلوا إحرامهم» (١٩٥٥).

وأما التلبية فهو قصد إمام كل زمان ووفده استجابة لـدعوتـه وقرباً منه طاعة له . . . . ومعنى تكرار التلبية أربع مرات وهو قوله: لبيك اللهم لبيك الخ هو أن يعتقد المستجيب طاعة الله وطاعة رسوله وطاعة إمام زمانه وطاعة حجته في الظاهر والباطن والسر والاعلان (٩٠٠).

وأما الرفث والفسوق والجدال:

تأويل ذلك في الباطن أن من فرض الحج في الباطن لم يجز له أن يفاتح أحداً بعلم الباطن لأن مثله مثل المفاتحة قبل الجماع، والفسوق الخروج من إطاعة الله وطاعة أوليائه . . . . . والجدال لا ينبغي لمن سعى يطلب إمام زمانه وتمسك به أن يجادل أحداً حتى يؤذن له في ذلك ويعرف ما يجادل به،

<sup>(</sup>٨٩) أيضاً ص ١٧٢، ١٧٣.

<sup>(</sup>٩٠) أيضاً ص ١٨١.

فأما قتل المحرم الصيد فمثله في الباطن مثل من فاتح بعلم الباطن وهو عرم»(٩١).

وقال جعفر بن منصور اليمن:

«المراد من الرفث والفسوق والجدال، أبو بكر وعمر وعثمان»(<sup>۹۲)</sup>.

وحلق الرأس فأن مثل الرأس مثل الرئيس الذي يأخذ من دونه عنه أمر دينه ومثل الشهر مثل ظاهر العلم ومثل حلقه عن الرأس قبل كشف الباطن بإزالة علم الظاهر عنه، ومثل ذلك منكشف الباطن لغيره وهو محرم في الباطن ممنوع من ذلك . . . . . وأما الفدية فمثل ذلك في الباطن إن من كشف أمر رئيس في الدين الذي يستفيد منه علم التأويل كان عليه أن يسعى في إرقاء ثلاثة من المؤمنين إلى حد الستر والكتهان، وذلك الملاعن على حد الكتهان عند ما يفاتحون من يجب كتهانه من تأويل الباطن» (٩٣).

إلى آخر ذلك من الخرفات.

وأما مثل بيت الله الحرام فيقول:

"وبني البيت مربعاً ولذلك سمي كعبة، والكعبة في اللغة المربع، ومثل أركانه الأربع مثل لموسى وعيسى ومحمد والقائم من ولده صلوات الله عليهم الذي هو سابع النطقاء، وقد قدمنا البيان على ذلك من أمره وشأنه وهو خاتم الأئمة، ثم أدار الحجر على الركنين من أركان البيت الأربعة وجعل ذلك مثلاً لانقطاع النبوة عن ولد اسحاق بعد الناطقين من ذريته اللذين هما موسى وعيسى عليهما السلام، وهما مثل الركنين حجر الحجر عليهما، والحجر في اللغة المنع وذلك مثل المنع بعد نبوة محمد عليهما من التمسك بشريعتهما، ولذلك لا يطاف بهما وإنما الطواف من وراء الحجر ويطاف بالركنين الباقيين الركن الذي فيه الحجر الأسود والركن اليماني، ويستلمان في كل شوط يجوز الركن الذي فيه الحجر الأسود والركن اليماني، ويستلمان في كل شوط يجوز

<sup>(</sup>٩١) أيضاً ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٩٢) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٩٣) «تأويل الدعائم» ج ٣ ص ١٨٨.

الطائف بهما فيه، ومثل الركن الذي فيه الحجر مثل محمد النبي والحجر كما ذكرنا مثل الأوصياء من ذريته، ومثل الركن اليماني مثل القائم من ولده خاتم الأئمة لا حجر فيه، ومثل ذلك أنه لا وصي له ولا إمام من بعده يتلوه، وهو صاحب القيمة صلوات الله عليه، فمن أجل ذلك وإن الله سبحانه جعل ملة محمد نبيه قائمة لا تنسخها ملة، وشريعته ثابتة لا تزيلها شريعة، وجعل السابع من ذريته وعلى ملته وشريعته ودعوته، ونسخ بشريعته شرائع من مضى من قبله، كان مثل ذلك في الظاهر الطواف بركني البيت واستلامها دون الركنين الأخرين اللذين حجر عليهما» (١٤٥).

#### وأما الصفا والمروة فقال:

«مثلها في الباطن لأهل كل حد من حدود المعرفة مثل مفيدهم الذي يستفيدون منه ومثل مفيده الذي يستفيد هو منه، فمثل المفيد الأعلى مثل الصفا، ومثل الدي يستفيد منه ويفيد من دونه من أهل الطبقة التي هو مفيدها مثل المروة، فوجب على كل من قصد إمام زمانه أو اتصل به وبحجته ألاينقطع عن مفيده الذي كان يفيد منه، بل يتصل به ويقبل عليه ويأخذ عنه، ويتصل كذلك اتصال إقرار ومعرفة بمفيد حتى يصير إلى حدمن يستفيد منه، وذلك مثل السعي بين الصفا والمروة في ظاهر الحج» (٥٩٥).

وقد جمع هذه المعاني كلها الداعي الاسهاعيلي شمس الدين بن أحمد بن يعقوب الطيبي في كتابه (الدستور ودعوة المؤمنين للحضور) حيث يقول:

«وأما الحج فهو القصد إلى صحبة السادة الأئمة من أهل البيت، بيت العلم والحكمة وقطع النظر عن سواهم، والزاد والراحلة الاستمداد للوقوف في عرفات، والمزدلفة الوقوف على قوانين الحكمة والمعرفة، وأما معنى النحر والحلق فإزالة الباطل، وإظهار الحق ورمي الحجر الأسود قبول الدعوة من الناطق المؤيد، والطواف بالأركان والمقام وزمزم هي دعوة الباطن، والسعي

<sup>(</sup>٩٤) أيضاً ص ٢١١.

<sup>(</sup>٩٥) أيضاً ص ٢٢٠.

بين الصفا والمروة تتميم الدعوة والوفاء، وإتمام الحج بالعمرة الكاملة هي الاستجابة للمأذونين في الدعوة الشاملة»(٩٦).

ونذكر هنا ما قاله هذا الداعي أيضاً في تأويـل الحلال والحـرام والصلاة والصوم والزكاة فيقول:

«وأما الحلال الواجب إظهاره وإعلانه، والحرام الواجب ستره وكتهانه، فهو الطاعة والدخول في عند إمام الزمان، والثاني المعصية والميل لأئمة الضلال والعدوان، وأما الصلاة فهي صلة الداعي إلى دار السلام بصلة الأبوة في الأديان إلى الأمام، والزكاة إيصال الحكمة إلى المستحق، وإرشاد الطالب لمنهج الحق، والصوم الامساك عن كشف حقائق النواميس الشرعية لغير أهلها في دور الكشف، والستر هو استتار الإمام بحججه واختفاؤه بدعاته والنهار دليل على دور الكشف، والافطار ظهور الإمام من وراء حجابه، وإظهار السرائر المكنونة، والعلوم المخزونة» (٩٧).

فهذه هي التأويلات الباطنية للعبادات والتكاليف الشرعية أثبتناها من كتب القوم أنفسهم « ونريد أن نضيف إليها بعض التأويلات الأخرى لأهم الأشياء التي ورد ذكرها في القرآن والسنة، قبل أن نذكر تأويل بعض السور والآيات القرآنية، ليكمل البحث في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>٩٦) ص ٧١ من الكتاب المذكور من مجموعة «أربع رسائل اسماعيلية».

<sup>(</sup>٩٧) أيضاً ص ٧٠، ٧١.

## العــرش

ونبدأ بعرش الرحمن الذي ورد ذكره كثيراً في كلام الله الخالد في القرآن الكريم مضافاً إلى رب السمواب والأرض «إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش» (٩٨).

وأيضاً: «سبحان رب السموات والأرض رب العرش على يصفون»(٩٩).

وأيضاً: «الله لا إله إلّا هو ربّ العرش العظيم»(١٠٠٠).

وأيضاً «فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم»('`'). وأيضاً: «هو الغفور الودود ذو العرش المجيد'(''').

وأيضاً: «الرحمن على العرش استوى»(١٠٣).

وأيضاً: «ثم استوى على العرش يدبر الأمر»(١٠٤).

<sup>(</sup>٩٨) سورة الأعراف الآية ٥٤.

<sup>(</sup>٩٩) سورة الزخرف الآية ٨٢.

<sup>(</sup>١٠٠) سورة النمل الأية ٢٦.

<sup>(</sup>١٠١) سورة المؤمنون الآية ١١٦.

<sup>(</sup>١٠٢) سورة البروج الآية ١٥.

<sup>(</sup>١٠٣) سورة طه الآية ٥.

<sup>(</sup>١٠٤) سورة يونس الآية ٣.

وغيرها من الأيات الكثيرة الكثيرة.

فقالوا: إن المراد من العرش هو العقل أو العلم أو الابداع، أو الناطق السابع وغير ذلك كما ذكر ذلك الداعي الاسماعيلي أبو يعقوب السجستاني:

«إن المراد من العرش والكرسي العقل والنفس»(١٠٥).

ويقول السجستاني أيضاً:

«إن المبدع لم يوجد أول الخلقة غير العقل وحصر في جوهره صورة المبدعات كلها، ويضاف إلى العقل اسم (القلم) لأن بالقلم تظهر نقوش الخلقة منذ الابتداء إلى الانتهاء، وقال للعقل (العرش أي أنه مقر لمن جلس عليه وبجلوسه عليه تعرف جلالته عن من هو منحط دونه، ويقال للعقل (الأول) ومعناه الأولية التي ظهرت منها المخلوقات يعني كل ما هو موجود وما هو مطبوع عليه أسبوع لقبول آثار الحكمة قبل سائر الحدود لقربة منها واتحاده بها وهي العلم والأمر اللذان هما بمعنى واحد، وقد يجوز أن العقل فعله سبق قوته. ولم توجد هذه الفضيلة في موجود سواه لأن جميع الحدود دونه قواتهم سابقة أفعالهم وهذه الفضيلة للعقل خاصة ليكون بها تاماً كاملاً» (١٠٦).

وبمثل ذلك قال الداعي الاسهاعيلي الأخر:

«إن العرش ينصرف على وجوه كثيرة حقيقتها الابداع وما حصل عنده من المادة الأزلية قد صار هو هي ، وهي هو التي علم بها ما كان وما سيكون، ومن اتصل به من ذلك قسط من عالم الابداع وعالم الدين، فهو عرش لما دونه»(١٠٧)

<sup>(</sup>١٠٥) انظر «كتاب الافتخار» للسجتاني ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٠٦) نقلًا عن مقدمة «تأويل الدعائم» للحسن الأعظمي الاسماعيلي ج٢ ص ١٨، ١٩.

<sup>(</sup>١٠٧) مسائل مجمعوعة من الحقائق العالية والدقائق والأسرار السامية، ص ٩١ من «أربعة كتب اسهاعيلية» جمع شتروطهان ط المجمع العلمي غونتيغن.

وقال أيضاً في جواب سائل سأله عن معنى (خلق الله العرش بالكلمات السبع).

«إعلم أن الكلام في هذه المسألة كلام عال جداً والجواب عنه لا يصلح أن يكون إلا لمن أذن له لكني لما أوثره من إفادتك أكتب إليك بذلك واستغفر الله تعالى من سطره وهو أمانة عندك، لا نسخته، ولا أوقفت عليه أحداً إلا من يأمرك موصل ذلك إليك بإيقافه عليه قوله خلق الله العرش يعني بالعرش في هذا الموضع قائم كل قيامه وبالكلمات السبع بعضها حجب لبعض عقول عالم الإبداع التي بين التالي والعاشر ويعني بخلقه خلق الدين وقوله على الماء، فالماء إشارة إلى العلم يريد الله أنه صورة علمية وقوله معروشاً بالعلم والقدرة فالمعروش هو المرفوع وعني بالعلم ههنا والقدرة المادة، والتأييد الذي طرقه من دار القدس فارتفع به عن جميع من في عالم الطبيعة وقوله وجعل كلماته آياته إلى آخر القول، فهذه سبعة أشار بها إلى النطقاء والسبعة الأئمة الكائنين في ذلك المجمع الأشرف» (١٠٥٠).

#### وبمثله قال علي بن الوليد:

«كما حكي القرآن الكريم، وأخبر الرسول صلى الله عليه وآله، من صفة العرش واستواء الرب عليه، ومجيئه في ظلل من الغمام والملائكة للمجازاة والمحاسبة، والاثابة والمعاقبة. فكان ذلك يصح ظاهره في قائم القيامة على ذكره السلام، المستوفى قوى السموات والأرض، الستة الذين هم النطقاء الستة في مدة أدوارهم الستة، المكنى عنه بخلق السموات والأرض في ستة أيام، وكان معنى إستوائه على العرش في اليوم السابع هو أنه على ذكره السلام محيط بهم إحاطة العلم، مالك لأمرهم ملكاً.

وكالتصرف ومجيئه في ظلل من الغمام والملائكة، بروزه على ذكره السلام، بمن في ضمنه من الصور القدسانية، والهياكل النورانية، لكافة

<sup>(</sup>۱۰۸) أيضاً ص ٦٦، ٦٧.

الخلق، يوم فصل القضاء، والمحاسبة لهم على سوابق أفعالهم، والمجازاة لهم على سوالف مقدماتهم»(١٠٩).

وقال المؤيد الشيرازي ما معناه إن المراد من العرش هو العقل الذي هـو المبدع الأول»(١١١).

وقد ذكر المؤيد الشيرازي احتلاف الفرق في العرش وحملة العرش في ديوانه وعرض على كل طائفة، وشنع على كل فرقة بقوله:

وهبو يئط تحته إذ يشقله «وقائل ينقبول عبرش يحمله مبتدعا كل وركاب الهوى وإن في مسعني عسلى السعسرش استسوى وواحد قال وقد أحالا وحبوليه من دينه وقوته يا من غدا عن الهدى موليا عن وجهه وجانب الصوابا وحكم آي أحكمت بنفيه (١١١)

فواحد بالاستواء قالا معنى استوى استولى وهدني مكنته فكان حيناً لم يكن مستولياً وهمو المذي قمد حمرف المكتماب ينبت شيئاً ليس فيه فيه

### ويقول الداعى ادريس:

«العرش هو العلم الباهر والنور الزاهر، والثمانية الذين يحملون العرش هم أساساً آدم هابيل وشيث، وأساس نوح سام بن نوح، وأساساً إسراهيم إسهاعيل وإسحاق، وأساساً موسى هارون ويوشع، وأساس عيسى شمعون الصفا، فهؤلاء ثمانية حملة العرش لأن الخطاب متوجه إلى محمد وذلك الذي حملوه هو علم على المنتقل من أول الأدوار ومبتدأ الأعصار. وحملة العرش في دور محمد فاطمة والحسن والحسين وزين العابدين والباقر والصادق واسهاعيل

<sup>(</sup>١٠٩) «جلاء العقول وزبغة الحصول» لعلي بن محمد بن الوليـد ص ١٤٣ من «منتخبـات اسهاعيلية» ط مطبعة الجامعة السورية دمشق ١٩٥٨م.

<sup>(</sup>١١٠) انظر «المجالس المؤيدية» جـ ٢ ص ٥٧.

<sup>(</sup>١١١) «قصيدة الدوحة» للمؤيد الشيرازي ص ٤١ من «ثلاث رسائل اسماعيلية» أيضاً ديوان المؤيد» القصيدة الأولى.

ومحمد بن إسماعيل، فهم حملة السر الخفي الذي لا ينظهره الله لأحد من خلقه الله خاصة «١١٢).

وبذلك قال أيضاً الداعي حاثم بن إبراهيم:

«إعلم أن كل ما ارتفع هو عـرش، والعرش المـذكور هـو العلم، وهو مانزل على أول نطقاء دور الستر الذي هو آدم»(١١٣).

ويقول الكرماني في أسلوبه الخاص:

«وكان الفلك الأعلى هو الموجود الأول منها، قلنا عليه من جهة ما هـو محرك الذي يتصل بالكلام على الملائكة المقربين إنه لما كانت الحركة في الجسم المتحرك لا مما به كونه جسماً ولا كانت مما نعده في حده فيكـون الجسم طويـلاً عريضاً عميقاً متحركاً، كأن وجود الحركة فيه لا من ذاته، وإذا كانت الحركة لا من ذاته كانت من غيره، فالغير الذي هو منه الحركة لا جسم بكونه غيراً، وإذا كان الغير لا جسماً فلا يخلو أن يكـون في تحريكـه الجسم إما داخله وإمـا خارجه، ويمتنع أن يكون خارجاً بامتناع كون الجسم متحركاً من محرك يحركه من خارجه وهو غير ذي جسم لحاجته في تحركيه إياه إلى أجزاء من جنس ما يحركه الذي هو الجسم بما يلقاه بذاته فيحركه، وهـو ليس بذي أجـزاء، ولا بذي جسم جملة بكونه غير جسم، وإذا امتنع بكون ما هو خارج عنه غير جسم ولا ذي أجزاء أن يكون متحركاً، وكان الفلك الأعلى الذي هو نهاية الأجسام جسماً متحركاً لزم أن تكون حركته من محرك هو داخله، وأن يكون هذا المحرك لا جسماً، فالمحرك للفلك الأعلى المعرب عنه في السنة الإلهية بالكرسى هو المحرك الأول للجسم بكونه فيه، وهو المتحرك الأول بحركة ذلك الجسم المعرب عنه في السنة الإلهية بالعرش، ولذلك يقال عند حد الطبيعة إنها مبدأ حركة وسكون في الشيء الذي هو فيه بالـذات، وذات هذا المحرك هي الحياة السارية عن عالم الربوبية المعرب عنها بالصورة التي

<sup>(</sup>۱۱۲) «زهر المعاني» نقلًا عن مقدمة ديوان المؤيد الشيرازي لمحمد كامل حسين ص ١١٧. (١١٣) «الشموس الزاهرة» لحاتم بن إبراهيم نقلًا عن مقدمة «ديوان المؤيد» ص ١١٧.

وجودها بالإنبعاث من عالم الإبداع مع الهيولي على النسبة الموجبة وجودهما على ذلك بأن تكون إحداهما فاعلة والأخرى مفعولة فيها على النظام الموجود عليه حال الموجود الأول الذي هو الإبداع على ما عليه طبيعة النسبة بكونها مفعولاً وذاته لا كذات العقول في التجرد من المواد صوراً محضة، بل هي من شيئين بها وجوده: أحدهما الهيولي والأخرى الصورة، سهاهما عالم الدين الكرسي والعرش» (١١٤).

وقال جعفر بن منصور اليمن في تفسير الآية: «وأتممناها بعشر».

«فتم الحجج من أحمد إلى محمد ثهانية وهم حملة العرش، والعرش هو العلم، والعلم هو التأويل»(١١٥).

وأخيراً ننقل ما ذكره النعمان القاضي، فيقول:

«إن العرش دين الله الذي تضمنته دعوة الحق، والدعوة في ذاتها عرش لأنها الدين الخالص، فدين الله هو قوام الأمر، (به تكون الحياة الدائمة في الدار الآخرة ويستظل وإليه يلجأ» فترك المشبهون أعداء الله معنى العرش في كتابه، واقتصروا على أن العرش سرير، وأن الله جالس عليه كما يصفون المخلوقين، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

وقد جاء في الظاهر عن الصادق ﷺ أن رجلًا من شيعته سأله عن قول الله عز وجل: «الرحمن على العرش استوى» وقوله: «ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثهانية» فقال له: ما يقول هؤلاء الملاعين؟

قال: يقولون: إن الله خلق عرشه ثم استوى عليه، فضرب جبهته بيده ثم قال: لا إله إلاالله، من زعم أن الله يحمله شيء من خلقه فقد زعم أن الذي يحمله أقوى منه، ثم قال للسائل: في يقولون في قوله تعالى: وكان عرشه على الماء؟

<sup>(</sup>١١٤) «راحة العقل» المشرع الرابع من السور الخامس ٢٩٥، ٢٩٦.

<sup>(</sup>١١٥) «كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن ص ١٦ نشر شتروطهان ط دار الفكر العربي القاهرة.

قال: يقولون: إن العرش كان على الماء والرب فوقه، فقال: كذبوا، عليهم لعنة الله، إن الله حمل دينه على الماء وهو عرشه، والماء العلم عرشه على أوليائه، فالعرش في التأويل ما ذكرنا، وظله ما ستر المؤمنين العاملين به من عذاب الله وسخطه واستظلالهم به وركونهم إليه، وكونهم في دعوة الحق مع أهلها أولياء الله فلا يكون يوم القيامة ملجأ يلجأ إليه غيرهم» (١١٦).

فهـذه هي التأويـلات المتباينـة المخالفـة الكثيرة الكثـيرة التي أوّلـوا بهـا العرش، وصدق الله عز وجل:

«ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه احتلافاً كثيراً»(١١٧).

وأما معنى الاستواء فنورد فيه عبارة واحدة من المفسر الاسماعيلي ضياء السدين ما قاله في تفسيره في قول الله عز وجل: (الذي خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش):

«يعني ربنا أهل النسبتين في هياكل الستة الأتماء بتسليمه لهم إلى محمد ابن اسهاعيل «الرحمن» هو مقامه الأنزعي الذي رجعوا إليه «فاسأل به خبيراً» يعني اسأل عن مقامه مقيمك الخبير به «١١٨).

<sup>(</sup>١١٦) تأويل الدعائم ج ١ ص ٢٥١، ٢٥٢.

<sup>(</sup>١١٧) سورة النساء الآية ٨٢.

<sup>(</sup>١١٨) «مزاج التنسيم» سورة الفرقان ص ٣٩٢.

# السمسوات والأرض

إن الاسهاعيلية اختلفوا في تأويل السهاوات والأرض فمنهم من يقول: إن السهاء كناية عن النطقاء، والأرض عن الأسس والأئمة كها ذكر ذلك المؤيد الشيرازي في مجالسه تحت قول الله عز وجل: إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض»(١١٩).

وبمثـل ذلك قـال السجستاني في كتـابه «الافتخـار»(١٢٠) الكتاب الـذي جعله مفخرة للاسهاعيلية لتضمنه على التأويلات التي لا توجد عند غيرهم.

وبـذلـك قـال قبله ابن حـوشب الملقب بمنصـور اليمن حيث فسر خلق السهاوات بخلق النطقاء والأرض بالوحي فيقول:

«يوم خلق السهاوات» أي يوم بعث النطقاء»(١٢١).

وأيضاً «وأنزلنا من السهاء ماء» فالماء «العلم» والسهاء «الرسول»(١٢٢).

والأرض «الوحي والحجة»(١٢٣).

<sup>(</sup>١١٩) انظر «المجالس المؤيدية» للمؤيد الشيرازي، المجلس الثالث بعد المائتين.

<sup>(</sup>۱۲۰) انظر ص۱۰۶.

<sup>(</sup>١٢١) «كتاب الرشد والهداية» ص ٢٠٣ في أخر كتاب (المنتخبات) لايوانوف.

<sup>(</sup>۱۲۲) أيضاً ص ۲۰۶، ۲۰۵.

<sup>(</sup>۱۲۳) أيضاً ص ۲۰۹.

وبذلك قال الداعى الاسماعيلي في قصيدته المسهاة بالشافية:

«والأرض بالدين أساس الناطق سام محل العلم والحقائق ودعوة الله هي السفينة بها رجوع الأنفس الأمينة وناطق يتلوها السامية» (١٢٤)

«إن استقرار السفينة على الأرض معناه في التأويل الاسماعيلي الباطني استقرارها على أساس الناطق أي حجته لأن الأرض بالتأويل أساس الناطق الذي يرسل المطر إلى الأرض، والمطر هو علم الحقيقة الذي يحيى كل شيء عليها. . . . وإن الناطق مثل السماء الصافية التي ترسل الغيث إلى الأرض، والسماء مثل الناطق الذي يرسل العلم الحقيقي إلى الأساس، فيوزّعه ويحيى به جميع المولودات والكائنات سواء من نبات أو معدن أو حيوان فيدب فيها الحياة، كما أن العلم يحيى النفوس الميتة من أثر الجهل، الغارقة في بحر الضلال» (١٢٥).

وعلى ذلك فسر الداعي الاسماعيلي السجستاني أبو يعقوب إسحاق قوله تعالى: «الذي خلق سبع سموات طباقاً» بقوله: «أقام النطقاء السبعة الذين بينهم مطابقة لم تتفاوت أوضاعهم من التأييد الجاري لهم من الأصليين، ولا من التأويل الذي يجري من قبل الأسس بعدهم»(١٢٦).

وإن الكرماني أحمد حميد الدين يؤول مرة «السموات والأرض» في قوله تعالى «في خلق الساوات والأرض» بالأنبياء والأوصياء»(١٢٧).

وفي قوله «الله نور السهاوات والأرضُ»(١٢٨).

<sup>(</sup>١٢٤) انظر «العقيدة الشافية» ط المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>١٢٥) «القصيدة الشافية» الهوامش ٢٩٧، ٢٩٩.

<sup>(</sup>١٢٦) انظر كتاب «إثبات النبوءات» الفصل السادس من المقالة الأولى ص ٢٧ ط المطبعة الكاثوليكية.

<sup>(</sup>١٢٧) انظر «راحة العقل» ص ٥٦٤.

<sup>(</sup>۱۲۸) انظر ص ۵۷۱.

ومرة يؤولها بالدعوة الظاهرة وأهلها، والأرض بالدعوة الباطنة وما فيها من العلوم التي تستقر عليها العقول»(١٢٩).

ومثل ذلك أيضاً قال النعمان المغربي القاضي(١٣٠).

## المصطلحات الاسلامية وتأويلاتها

وهناك أمور ومصطلحات وأشياء أخرى يؤولها الاسماعيلية حسب أهوائهم وأغراضهم وأهدافهم بتأويلهم الخاص بهم، ولقد جمعها أحد الدعاة الاسماعيلية في كتابه نذكر البعض منه، ويأتي ذكر البعض الآخر في تأويل السور والآيات القرآنية عند الاسماعيلية، فيقول الداعي شمس الدين ابن أحمد بن يعقوب الطيبي:

«واعترف أن لا ظاهر إلا وله باطن، ولا صورة إلا ولها معنى كامل، ولا قشر إلا وله لب، ولا مدينة إلا ولها باب، ولا نور إلا وله حجاب، ولا شريعة إلا ولها طريقة، ولا طريقة إلا ولها حقيقة، ولا حقيقة إلا ولها تنزيل، ولا تنزيل إلا وله تأويل للعلماء الراسخين، ولا راسخ إلا من المتأولين، فقولنا الله تأويل الكلمة، وتأويل العلم مظهر العظمة، والحدوث تأخر المعلول عن العلة، وسبقها عنه ببراهين وأدلة، وأما الامكان فهو نفس الافتقار، وحصول دوران الدائر على المدار، والواجب بالذات استحالة العدم، وثبوت المعنى في الأزل والقدم، وتقديس واجب الوجوب لذاته، وتنزيه عن صفاته، وأن يسلب عن جميع ما خطر بأذهانا، ونبت في وتنزيه عن صفاته، وأن يسلب عن جميع ما خطر بأذهاننا، ونبت في

<sup>(</sup>١٢٩) انظر كلام الكرماني في كتـابه «راحـة العقل» تحت قـوله عــز وجل» يــوم تكون الســـاء كالمهل. ص ٥٧٩ .

<sup>(</sup>١٣٠) انظر «الرسالة المذهبة» للنعمان للقاضي ص ٨٤ من «خس رسائل اسماعيلية» ط دار الانصاف، بيروت.

أفهامنا، وأعلى من أن تصل إليه أفهامنا وأوهامنا، فصفاته السلبية تخرجنا من حيـز الأفكار والتعـطيل، وتخلصنـا من قيد التشبيـه والتمثيل، وأمّـا النبـوءة والرسالة فهي ظهور الكلمة بالحجاب، وتنصيب الدليـل والمرشـد والباب، إلى منهج الحق وطريق الصواب، والنبي فهو المخبر عن الأصول، والــداعي إلى ما يدعو إليه الرسول، وهـو الناطق الـداعي إلى الأصلين السابق والتـالي والفروع الثلاثة والخمسة العلوية الحاملة للكمال، وأمَّا الصحيفة والكتاب، وتبيان جزيل الخطاب، فهو اتصال التأييد من السابق إلى الناطق وهدايته إلى التأليف، وإعانته على التصنيف، وأما الملائكة المقربـون(١٣١) فهم القوى العالمة في العوالم العالية والسافلة، وتسبيحهم في الليل والنهار، وإمدادهم أهـل الإيمـان بـالاستغفـار، ودوامهم عـلى تـرتيب ونـظام الأمـور، وإظهـار خـواصهـا في مقـامهـا المعلوم بـلا فتـور . . . وأمـا الأديـان والشرائـع فهي موضوعات العقول الإلهية لإصلاح الأجسام الأرضية، وتكميل علوم النفوس البشرية، وهي ستة بين السبعة على عـدد أيام الجمعـة . . . والنفور والجهاد دحض حجة أركان العناد، وإبطال أقوالهم بالبراهين العقلية، والحجج القطعية، وأمّا الزنا فهـو اتصال المستجيب من غـير شاهـد، والفتح قبـول اختبار المعـاهد، والـربا الـرغبة في الإكثـار، وطلب الحطام، وإفشـاء الأسرار، والفحشاء ذكر المحامد للطغاة المتمردين، والمحاسن لأهل العناد المعتندين، والمنكر تبديل العنالم ببالجناهل، والبغي تقديم المفضول عملي الفاضل، والعدل ترك الناقص مع وجود الكامل، والإحسان إحاطة العلم بـالإمام، وقـدرته عـلى ما بـطن وظهر تجـلى واستثر، وإيتـاء ذي القربي محبـة الرسول، وولاية أولاد البتول، وتفضيل الهاشميين، والقول بإمامة الفاطميين، والنظلم وضع الإمامة في غير آل محمثًا، والإعراض عن العالم الحي، والاقتداء بالجاهل الميت، والقتل بغير حق هـ و المجادلة بغير بيـان،

<sup>(</sup>١٣١) وقال القاضي النعمان عن الملائكة: «الملائكة هم الحجج وأرباب دعوته القائمون بها، وهم الدعاة الأخذون عهده على المستجيبين (الرسالة المذهبة للنعمان القاضي الاسماعيلي ص ٨٤ من «خمسة رسائل اسماعيلية» وقال الكرماني: «الملائكة هم حدود الدعوة» (انظر «راحة العقل» ص ٥٨٢).

والمكاثرة بغير برهان، والملاهي علم الحشوية، ومعتقدات الظاهر التي تلهي النفوس عن الحقائق، ولا تمر في الدقائق، والمناهي متابعة سنة الجاهلين، وموافقة الأضداد الجاحدين المنكرين، والمسكر الحرام ما يصرف العقل عن التوجه إلى طلب معرفة الإمام، ومشاهدة أنواره المحيطة بالخاص والعام، ومطالعة إشارته البسيطة على المعاني والأجسام، وأما الجن<sup>(۱۳۲)</sup> فهم المستورون عن أعين الأغيار الناشرون أجنحة الرحمة على أهل الأمصار، والعفاريت هم أصناف الجاحدين والمعاندين.

وأما إبليس فهو المخصّص لمعاداة إمام الزمان(١٣٣).

## قصص الأنبياء

وإن البحث في التأويل الباطني الاسهاعيلي لا يكمل بدون ذكر تأويل القوم لقصص الأنبياء والسور القرآنية وآياتها، وقد ذهب القوم فيه مذاهب شتى، وأجالوا الفكر في متاهاته وأركزوا الخيل في ميادينه حتى ابتعدوا كل البعد عن منطوق الكلام ومدلوله، وجاؤوا بأشياء لاعلاقة لها بالكلام من قريب أو بعيد.

ولقد ذكر تأويل قصص الأنبياء كلّ من جعفر بن منصور اليمن، والنعمان القاضي، والمؤيد الشيرازي، وحاتم بن إبراهيم الداعي، والداعي صاحب (العقيدة الشافية)، ومحمد بن علي بن الحسن الصوري وغيرهم الكثيرون ولكن امتاز من بينهم داعي الدعاة الاسماعيلي جعفر بن منصور

<sup>(</sup>١٣٢) قال الحارثي اليهاني في تأويـل الجن: «إنهم أرواح المخالفـين تلوذ إلى المواضـع المظلمـة والبوّاليع المنتنة والحشوش الموحشة، وهذه الصور تمازج امرأة أو صبيـاً فيقول العـامة: خالطه الجان (انظر «الأنوار اللطيفة» ص ١٣٦، ١٣٧).

<sup>(</sup>١٣٣) انظر «الدستور ودعوة المؤمنين للحضور» ص ٦٨ وما بعد من «أربع رسائل».

اليمن، وقاضي القصاة الاسماعيلي النعمان، فإنَّ جعفر بن منصور اليمن خصص لذلك كتابين مستقلين (أسرار النطقاء) و(سرائر النطقاء) كما أذ النعمان القاضي خصص كتاباً لتأويل قصص الأنبياء باسم (أساس التأويل).

والجدير بالذكر أن المؤيد الشيرازي، ومحمد بن علي الصوري والداعي الاسهاعيلي صاحب (القصيدة الشافية) استعملوا النظم لبيان تأويل قصص الأنبياء، حيث الأخرون ذكروه في النثر، وإننا \_ متجنبين الإطالة \_ نذكر غوذجاً من تأويلهم في تلك القصص.

ومن الملاحظ أن التأويل الاسهاعيلي تختلف الأراء فيه والأقوال ... فإن واحداً من الدعاة يقول كذا، والآحر يقول عكس ذلك، فمثلاً يقول المؤيد الشيرازي إن الشجرة المذكورة في قصة آدم التي منع من قبربها البرب تبارك وتعالى بقوله «ولا تقربا هذه الشجرة» هي رمز بحد عال لا قبل له بتناوله والوصول إليه، وهي الشجرة التي مثلها الله في كتابه بالكلمة التي يقال إنها كلمة الشهادة فقال عز وجل: (ألم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة) وهي كلمة الشهادة . . . فمعنى قوله: (ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين) أي لا تمنيا لكما مكاناً لا تبالانه، وشأواً لا تلحقانه، فتكونا واضعين الشيء في غير موضعه» (١٣٤).

ولكن الداعي حاتم بن إبراهيم يقول عكس ذلك تماماً حيث قال:

«إن الشجرة المنهي عن أكلها كان هابيل بن آدم حيث جعله أبوه وصياً له مع كونه أصغر من قابيل، فأخبر عن ذلك إبلس الذي هو الحارث بن مرة بعد تضرعه إليه ثم تقدم إلى قابيل وقال له: إن أباك قد عزم على إقامة أخيك هابيل وصياً له وأنت الكبير وأحق بالأمر منه ثم أمره بادعاء المنزلة، فتكبر قابيل، وحسد أخاه، وقتله ظاهراً وباطناً وادعى منزلته، فكان هابيل الشجرة المنهي عن أكلها، وهي المنهي عن كشف مرتبته، فكانت هذه خطيئة

<sup>(</sup>١٣٤) والمجالس المؤيدية، للشيرازي ج ١ ص ٢٢ نقلًا عن ديوان المؤيد.

آدم، فأمر بأخذ العهود والمواثيق من ذلك اليوم على حفظ أسرار أولياء الله»(١٣٥).

هذا في حين أن قاضي القضاة الاسهاعيلية النعمان بن محمد يقول غير ما قاله المؤيد وما قاله حاتم بن إبراهيم، فإنه يجعل الشجرة المنهى عنها في قوله تعالى: «لا تقربا هذه الشجرة» رفع العمل ووضع التكليف فيقول: «لا تقربا هذه الشجرة، جعل الشجرة التي نهاه أن يقربها ومنعه منها وحرمها عليه مثلًا لجد قائم الزمان الذي هـو صاحب القيامة، والـذي يكون التكليف في حده مرفوعاً . . . ويتجرد حينئذ الباطن، ويسقط الظاهير، ويكون الباطن ظاهراً على خلاف ما هو في حدود الرسل قبل ذلك، لأنه في حدودهم مدفوع إلى حججهم، مستور عندهم، محمول من واحد إلى واحد، وهو معجزة لهم وعلم يستضاء حتى يصل إلى صاحبه أي صاحب القيامة، فيظهره ويجرده، وذلك محظور ممنوع قبله، فمنع الله عز وجل آدم في ابتداء الأمر من ذلك لتجرية سنة الله التي لا تبديل لها عليه، وسأل إبليس إنظاره إلى يوم الـوقت المعلوم، وعنى باليوم صاحب القيامة . . . فاستزل ابليس اللعين آدم وحواء بقوله لهما: «ما نهاكم ربكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين» أي زيّن لهما حتى حد الاباحة فيها حذرهما الله عز وجل منه، وقال لها: إن حد العمل بالفرائض هو حد التعب والنصب، ولو تركتهاها لصرتما في حد الروحيانيين اللطيف، وتجردتما عن العيالم الجسياني الكثيف، ولكنتها ملكين خالدين فيها تشتهيان، وذلك قوله تعالى: «فدلاً هما بغرور فلها ذاقا الشجرة بدت لهما سوآتها» أي فجاوزا حدود النطقاء التي أبيحت لهما إلى حد صاحب القيامة إلى ما ليس لهما، فتناولا منه وأكلا من الشجرة فوقعا في الخطيئة والمعصية(١٣٦).

وأما جعفر بن منصور اليمن وهو داعي الدعاة للمعز لدين الله الإمام الاسماعيلي والمعاصر لقاضي القضاة للمعز يقول في هذه القصة بتعبير اخر

<sup>(</sup>١٣٥) «الشموس الزاهرة» للداعي حاتم بن إبراهيم \_ قصة آدم.

<sup>(</sup>۱۳۲) «أساس التأويل» ص ٦٢، ظ دار الثقافة، بيروت.

غير تأويـل النعمان، وحـاتم، والمؤيد. فيقـول: إن الشجرة المنهيّ عنهـا كان إبليس، وهذه هي عبارته:

«إن الجنة التي أسكنها آدم فهي دعوة إمام العصر، وإن الحارث بن مرة أي إبليس قد خدم فيها وكان من أحد دعاتها، فلما اصطفى صاحب الوقت آدم وارتضاه وقربه منه وأناله أعلى مراتب الدعوة وأطلعه على جميع حدودها وأسرارها وأعلمه ما لم يعلم به أحد من حدوده فأقرهم إليه لموضع ترافعهم عليه، وأمرهم بطاعته والأخذ عنه، وأباح لآدم أن يعلمهم إلا الحارث لأنه أن يطيعه ويخضع له، وكان إبليس هو الشجرة المنبي عن المفاتحة بالعلوم السرية إذ كان حده قبل إبلاسه كحد الدعاة، فلما امتنع من الطاعة سقطت منزلته وانقطعت مادته فشيطن وأبلس، وحسد آدم فأخذ في غوايته لكي يقع به العصيان فيقطع موادّه ويسقط مرتبته، فجعل يغويه بالكلام ويظهر له أنه ناصح وعليه مشفق وأخذ يقسم له بالله حتى استقر في نفس آدم أن جميع ما يأتي به حق، فأطلعه آدم على حد القائم ومرتبته إذ هي نهاية المراتب وأعلاها فلما أظهر أمر الله لعدو الله بغير أمر من الله أخرجه من جنته أي قطعه الإمام من دعوته» (١٣٧).

ومن الطرائف أن النعمان القاضي نفسه أوّل الشجرة بتأويل آخر في كتابه الآخر غير (أساس التأويل) حيث يقول في جواب سائل سأله:

«وسألت عن معنى ما أتت به الرواية أن آدم وحواء والحية وإبليس هبطوا إلى الأرض فالأرض ههنا دليل على من نصب الدعوة وهبوط آدم وحواء إليها وإقرارهما في إقامة الدعوة وإبليس والحية مثل على الضد وحجته المنصوبتان بإزاء الولي ما لم يختلف طرفاها فاستدارت الحية بالدائرة التي لا يخلق طرفاها فإذا دخلت طرف الضد فذلك قوله لتركبن طيقاً عن طبق فا لهم لا يؤمنون وأما الشجرة التي هبطوا إلى الأرض من أجلها فهي الدعوة وعلم التأويل التي أمر في سترها ونهى عن الكلام عنها وعرف أنها منزلة

<sup>(</sup>١٣٧) «أسرار النطقاء» ــ نسخة خطية.

مدخرة لولده إلى أوان الطهور يعني ظهور القائم فأغواه إبليس من طريق الحيلة والتلبيس وذكره بوعد الله إياه في ولده فأبدى ما استكتم وملك لغير ملك وكان قبيحاً فعله وقوع العداوة بين ولديه (١٣٨).

فهذه هي التأويلات الاسماعيلية الباطنية في قصة آدم، المتعارضة بعضها مع بعض المتناقضة تماماً، وكل في فلك يسبحون، وإنهم في كلّ واد يهيمون، وليس لهم في تأويلاتهم قواعد ثابتة، وأصول راسخة مع ادعائهم أنها مأخوذة من المعصوم الذي لا يعلط ولا يخطيء ولا يضل ولا ينسى.

وبعين هذا الأسلوب، وهذه التناقضات والتعارضات أولوا قصص أولي العزم من الرسل وغيرهم من الأنبياء التي ورد ذكرها في القرآن، وتفاخروا بها على غيرهم من المسلمين نعرض عن ذكرها تجنباً للإطالة ولكن تأتي صورتها في تأويلات الاسهاعيلية في الآيات القرآنية.

# السور والآيسات

نبدأ تأويل الآيات من ابن حوشب الملقب بمنصور اليمن، فلقد كتب كتاباً خاصاً في التأويلات، وأورد فصلًا منه ايوانوف في آخر كتابه «المنتخبات» ذكر فيه الحروف المقطعة بقوله:

«أول القرآن «بسم الله الرحمن الرحيم، ف «بسم الله» سبعة أحرف يتفرع منها اثنا عشر، ويتلوها اثنا عشر حروف «الرحمن الرحيم» والسورة سورة الحمد، وهي سبع آيات، فالسبع التي هي «بسم الله» تدل على النطقاء السبعة، ويتفرع منها اثنا عشر تدل على أن لكل ناطق اثني عشر نقيباً: ثم الاثنا عشر التي هي «الرحمن الرحيم» يتفرع منها تسعة عشر: فدل ذلك على

<sup>(</sup>١٣٨) الرسالة المذهبة ص ٧١، ٧٢ من «خمس رسائل اسماعيلية».

أن النطقاء يتفرع منهم بعد كل ناطق سبعة أئمة واثنا عشر حجة فذلك تسعة عشر.

والسبع آيات التي هي سورة الحمد أمثال لمراتب الدين السبع، فسورة الحمد يستفتح بها أبواب علم الحمد يستفتح بها أبواب علم دين الله «(۱۳۹).

وفي الحروف المتقطعة في أوائل السور يقول:

«وفي القرآن أحرف من حروف المعجم في أوائل السور ليس لها ظاهر معناها كيا في أول سورة البقرة وشبهها، فالألف فيها تبدل على الناطق، واللام على الوصي، والميم على الإمام، هذا فيها كان أوله «ألم».

وأول سورة الأعراف «المص» فالألف تدل على الناطق، واللام على الرحي، والميم على الإمام المتم، والصاد على حجة الإمام. وأول سورة يونس «الر» فالألف واللام يدلان على الناطق والوصي، والراء تدل على الإمام المتم. وكذلك ما كان أوله الراء. وأول سورة الرعد «المر» . . . لأن العجمتين فوق القاف ظاهرتان. والقاف والنون أيضاً دلائل النطقاء والأئمة، والعجمة التي فوق النون واحدة مثل المؤمن، لأنه يظهر الولاية وحدها، وهي ظاهر على الإمام، ولا يتكلم المؤمن بشيء من باطن علمه، وكذلك العجمة فوق ظاهرها مستقرها النون، لأن النون المستور وهو الباطن. فهذه دلالتها فإذا اجتمعت المعجمات الخمس مع الأحرف الأربعة عشر صارت تسعة عشر، فصارت فيها دلالة أخرى على التسعة عشر: الأئمة السبعة والحجج الاثنا عشر» (١٤٠٠).

وأما ابنه أو حفيده جعفر الملقب بابن منصور اليمن فهـو من المكثرين في هذا الباب والمبالغين فيه، فانه ألف كتاباً مستقلًا في تـأويل آي القـرآن سهاه

<sup>(</sup>١٣٩) انظر «الرشد والهداية» ص ١٩٠ الملحق بالمنتخبات للجمعية الاسماعيلية بومبي ط برل ليدن هولندا

<sup>(</sup>١٤٠) أيضاً ص ١٨٩.

(كتاب الكشف) كما خصص كتابين لتأويل قصص الأنبياء والرسل، ونورد ههنا بعض تأويلاته للآيات القرآنية من (كتاب الكشف) فيقول في تفسير الآية (يا أيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئاً ولا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ولا يعصينك في معروف فبايعهن واستغفر لهن الله، إن الله غفور رحيم» يقول في تفسيرها:

«يعني بالنبي ههنا الحجة الذي ينبيء المؤمنين بعلم الباطن ويعني بالمؤمنات ههنا المؤمنين المذين قد رفعت درجاتهم وأراد الحجة أن يأذنهم في الدعوة فيقول الله سبحانه هذا للحجة يعني إذا جاءك هؤلاء المؤمنون يَأْخَذُونَ مَنْكُ العَهُودُ لِيبَايِعُوا بِهَا الْإِمَامِ «عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيئًا» على أن لا يدعو إلى غير الإمام الذي اختاره الله فإنه من دعـا إلى غير إمـام يختاره الله فقد أشرك بالله إذ جعل له في إمامة دينه شريكاً يختار غير خيرة الله لخلقه، وإمامُ الحق الذي هـو باختيـار الله تعالى من أشـار إليه إمـام قبله وصحت له إشارات الإمامة من لدن وصى الرسول الذي أشار إليه الرسول إماماً بعد إمام حتى انتهت الإمامة إليه «ولا يسْرِقْنَ» يعني ولا يُطلعوا على علم الدين الباطن من لم يؤخذ عليه العهد، فالداعي إذا فعل ذلك فقد سرق والمؤمن المحرم إذا تعلم بما لم يؤذن له أن يتكلم به أو أفشى ما سمع عند أهل الظاهر فقد سرق وأسرق «ولا يزنين» يعني ولا يأحذوا العهد على أحد بغير إذن ولا إطلاق من الإمام «ولا يقتلن أولادهن» يعني ولا يحرموا أحداً من المؤمنين مـا يستحقه من حدود الدين سعيه ولا ينقضوه عند الإمام بطعن عليه ظلماً «ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن» يعني ولا يدعــوا إلى منكر من أمــر الدين ولا مقام إمام ولا حجة يقولونه من عند أنفسهم بغير أمر من الإمام. والأيدي الأبواب والأرجـل المؤمنون الـدعاة المـأذون لهم، لا يفــترون هــذا البهتان بين الأبواب والمؤمنين ينسبونه إلى الأبواب ويخدعون المؤمنين فيطلموا أنفسهم يعني الأبــواب والمؤمنــين «ولا يعصينــك في مـعــروف» يعــني ولا يعصونك في مقيام الإمام المعروف مقامًـه ولا أمر من الـدين معروف الحق

واضح مبين «فَبَايِعْهن» يعني فأشرط عليهم ذلك وأطلق لهم الدعوة ومرهم بمبايعة أمير المؤمنين عليه السلام»(١٤١).

وقال في موضع آخر :

قال الله تعالى جل وعلا «الله نور الساوات والأرض»، فنوره في الساوات هداه، ونوره في الأرض الأئمة الذين بهم يهتدي «مَثَلُ نورِهِ» في أرضه «كَمِشْكاةِ فيها مِصْبَاح» المشكاة بلغة الحبشة» الكوّة التي لها مَنْفَذ وضربها مثلًا لفاطمة الزهراء بنت محمد صلى الله عليه وعليها ليس لها عيب «فيها مِصْبَاحٌ» يعني الحسين عليه السلام. «المِصْباحُ في زُجَاجَةٍ» يعني حين كان في بطنها «الزجاجة كأنّها كَوْكَبٌ دُرِّيً» يعني فاطِمة صَلوات الله عَليها في صفاتها كالزجاحة وفي شرفها على النساء كالكوكب الدري يعني النير... «يكاد زيْتُها يُضيءُ» يعني يكاد الحسين صلى الله عَليه في بطنها ينطق بالإمامة قبل أن تلده وهُو قَوْله «وَلُو لَمْ تَمْسَسْهُ نَارً» يقول ولو لم يُقمه إمامٌ: «نُورٌ على نُورٍ» يقول في ذكائه ووفره هادٍ مهتدٍ بإمامه «يَهْدِي الله لنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ» من خلقه يقول يَهْديم بالولاية له لولاية الأئمة من ولده» (١٤٢٠).

وقال أيضاً:

«قال الله عز وجل «فلا أقسم بالخنس الجوار الكنس» قال أمير المؤمنين: «الأوصياء مني وأنا منهم نخنس أنفسنا ونجري ونكنس من عدونا إلى الدردور، وهو سيف القائم»(١٤٣).

وقال صاحب «المجالس المستنصرية» في تأويل بسم الله الرحمن الرحيم»: «بسم الله سبعة أحرف إشارة إلى السبعة الأئمة» الرحمن الرحيم «اثنا عشر حرفاً مثل على الحجج الاثني عشر»(٢٤٤).

<sup>(</sup>١٤١) كتاب الكشف لجعفر بن منصور اليمن ص ١٦٥، ١٦٦، ١٦٧.

<sup>(</sup>١٤٢) أيضاً ص ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>١٤٣) أيضاً ص ١١.

<sup>(</sup>١٤٤) والمجالس المستنصرية، ص٣٥.

وبذلك قال الداعي قيس بن منصور الداديخي : (١٤٥).

وأما ما ذكره الداعي حاتم بن عمران في تأويل بسم الله الـرحمن الرحيم فهو مخالف لما سبق، فيقول في رسالته (الأصول والأحكام):

«إن حروف بسم الله الرحمن الرحيم هم مثل على محمد وعلى والحسن والحسين وفاطمة لأنهم تسعة عشر حرفاً وحروفهم مثلها، وهم أيضاً مثل على عدد الملائكة الكبار الشداد الذين لا يعصون الله ما أمرهم به»(١٤٦).

وأول الداعي إبراهيم بن الحسين الحمدي ليلة القدر بأنها لية يرى فيها جميع الخلق القائم (١٤٧).

وأما النجم والقمر والشمس في قصة إبراهيم عليه السلام فيؤولها مؤلف (القصيدة الشافية) بقوله:

«والنجم في التأويل حد الداعي لأنه للمؤمنين راعي وبعده الحجة وهو القمر بنوره لفائض تجلو الفكر والشمس حد النطق والرسالة لأنها مرتبة الجلالة»(١٤٨)

ويؤولون «السفينة» في قصة نوح عليه الصلاة والسلام بالدعوة»(١٤٩).

ويقول النعمان القاضي مبيّناً تأويل الخمر في قوله تعالى:

«إنما الخمر والميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون».

«الخمر ههنا باطل في صورة حق، ألا ترى قوله في قصة يوسف عليه السلام أما أحدكما فيسقي ربه خراً» أراد به أن ينصب المكائد ليصده عن

<sup>(</sup>١٤٥) انظر «رسالة الأسابيع» ص ١٥٨ من «خمس رسائل اسماعيلية».

<sup>(</sup>١٤٦) انظر والأصول والأحكام؛ ص ١١١ من وخمس رسائل اسهاعيلية.

<sup>(</sup>١٤٧) انظرَ «كنز الولد» للحامدي ص ٢٦٩ ط دار الأندلس بيروت.

<sup>(</sup>١٤٨) والقصيدة الشافية، ص ٥٥ ط المطبعة الكاثوليكية بيروت.

<sup>(</sup>١٤٩) أنظر «أجزاء عن العقائد الاسماعيلية»، جمع المستشرق كويارد ص ٣٤.

الهدى، وليقطعه عن أولياء الله فنهاه عن هذه الحالة وعن اتباعها»(١٥٠).

## وقال السجستاني:

«محمد رسول الله يعني هو الذي نال الرسالة والـذين معه يعني عـلي بن أبي طالبِ الذي قارنت عينه ميمه حتى نال مرتبة المعيّة كما شرحنا: ﴿أَشُدَّاهُ عَلَى الكَفَّارِ﴾ وهو ــ الحسن بن علي ــلأنه أشد من الكفار قيامه بالإمـامة لمـا علموا أن الإمامة قد حصلت له ولأهل بيته فلذلك كنَّي الله عنـه بالإمـامة في الجماعة رحماء بينهم وهو ــ الحسن بن على ــ ومن قبله ومن بعده من الاتمـاء ينالون التأييد في السير من الأصلين بقوة الجد المهوب لهم من حالقهم، تراهم ركعاً وهو ــ علي بن الحسين ــ الذي انحني ظهـره من المحنة سجـداً وهو ــ محمد بن علي ــ الذي استقر عليه أمر الإمامة يبتغون فضلًا من الله وهو ــ الصادق ــ ورضواناً وهو ـ المبارك ـ سيهاهم في وجوههم من أثر السجود يعني به القائم وهو الذي به يظهر أثـر دين جده محمـد بن المصطفى صلَّى الله عليهما إذ شرح عن كل جليل ودقيق ذلك مثلهم في التوراة والانجيل كزرع وهو الأساس الذي زرع زرعه النباطق لأمته لبدين هو إليبه ملتمسين منه البيان والتأويل كها أن مرجع الخلق إلى الـزرع لمصلحة أبــدانهم والظفر بغذائهم أخرج شـطئه وهـو ــ الحسن بن علي ــ إذ لم يكن لــه صلب من نظيره فآزره، أراد ـ بن الحسين بن علي ـ الذي بقيت الإمامة في عقبه فاستغلظ أراد ــ علي بن الحسن ــ الـذي استغلظ على المفـاتحة واجـترى على أعدائه فاستوى أراد ــ محمد بن الباقر ــ الذي استوى به أمر الدعوة في العالم بعد انقطاعها ورتّبها على نبوته أراد به \_ الصادق \_ الذي سبقت الإمامة في عقبة يعجب الزارع وهو \_ المبارك \_ لمّا سلَّم الصادق إليه الإمامة أعجب أولاده بذلك إذ كانوا يتمنونها ليغيظ بهم الكفار وهو القائم سلام الله على ذكره الذي به وبذكره يتميز غيظ الكافرين الجاحدين به وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصنالحات مغفرة يعني وعد الله المذين صدقوا بالأولياء وكذبوا

<sup>(</sup>١٥٠) والرسالة المذهبة، ص ٦٧،٦٦.

بالأعداء أن ينالوا من هؤلاء المسمى بيان الحقائق المستودعة في الأوضاع والشرائع الخفية فيها وأجراً عظيماً يعني وثواباً عظيماً»(١٥١).

وقال الكرماني:

«إذا السماء انفطرت» قالوا في التفسير: انشقت، يقول: تبطل أحكام الشرائع «وإذا الكواكب انتثرت» يقول: تبطل مقامات الحدود في دين الله. «وإذا البحار فجرت» يقول: وتظهر السنن المتقدمة في الأديان ويقام ذكر يقول: وتظهر الحكم والعلوم في العالم وتكثر الخيرات. «علمت نفس ما قدمت وأخرت» يقول: إذا كان ذلك وقام حكم الإعتقادات بالفعل فحينئذ تعلم النفس ما فعلت من خير وتحس بالضرر فيها فعلت من تأخير الفضلاء وتقديم المفضولين. وقال تعالى: «إذا الشمس كورت» يقول: تذهب آثار شرائع الأنبياء التي هي كالضوء من الشمس «وإذا النجوم انكدرت» قالوا في التفسير: تسقط النجوم على وجه الأرض حتى لا يبقى نجم في السماء إلا وهـ و على وجـه الأرض، يقول: تسقط مـراتب الحدود حتى لا يبقى لهـا أثـر بالمشفع وإزالة الرسم بقيام القيامة. «وإذا الجبال سيرت» يقول: استخدم الجبارين في الأرض فيكون كلهم طائعين لصاحب القيامة. «وإذا العشار عطلت» يقول: وأبطل التعليم بإزالة الحدود من رتبهم «وإذا الوحوش حشرت» يقول: وجمع جميع من على وجه الأرض على الـطاعة فيكـون كلهم تحت الأمر «وإذا البحار سجرت» يقول: وأقيمت حدود ظاهر الشريعة وأعيدت إلى ما كان محذوفاً عنها من كلام المبتدعين والأبالسة، وذلك يكون في الوقت المعلوم وأمثالــه في الدور الســابع. «وإذا النفــوس زوجت» يقول: وجمع كل إلى قبرينه وشبيهـ من المنافقـين والمجرمـين. «وإذا الموءودة سئلت. بأي ذنب قتلت» وسئلوا بأي حجة أحر من أخر من حدود الله عن مراتبهم وقدم عليهم غيرهم. «وإذا الصحف نشرت» يقول: وأظهرت مساويء

<sup>(</sup>١٥١) ﴿إِنْبَاتَ النَّبُوءَاتِ، لأبي يعقوب إسحاق السجستاني ص ١٩٠.

المذاهب والإعتقادات. «وإذا السماء كشطت» يقول: وذكر أئمة الضلال من القلوب بإبطال دورهم وانتهاء الأمر إلى يوم القيامة وانقضاء الأدوار ويصير الأمر للواحد القهار، «وإذا الجحيم سعرت» يقول: أقيمت آية وعيد الله للمعاندين لأمره من جهة صاحب القيامة، «وإذا الجنة أزلفت» يقول: أقيمت مواعيد الله للمتقين في الدنيا والآخرة، «علمت نفس ما أحضرت» يقول: حينئذ تعلم الأنفس حقائق ما جاءت به الرسل ويبقى الموحدون ما دامت السموات والأرض، ولا تزال تنحل عنهم على مضي الأيام المعالم الدينية إلى ألا يبقى شيء فيرجع العلم إلى القوة لعدم أهله، وينظهر الجهل بكثرة أهله، ويظلم العالم بوحشية الجهل، كما قال الله تعالى: «لابثين فيها أحقاباً» إلى قوله: «وغساقاً» ثم يفعل الله ما يشاء ويحكم ما يريد على ما تقتضيه حكمته، وهذه الأمور كلها له بكونها نهاية ثانية للموجودات التي نهايتها الأولى الإبداع الذي هو المبدع الذي هو الموجود الأول» (١٥٠١).

وبهذا نكمل البحث في هذا الخصوص ظانين بأننا أوردنا من تأويلات القوم ما فيه الكفاية لمن أراد البحث والنظر في هذا الموضوع، وهذا القدر من التأويلات يعطي صورة واضحة لمنهج القوم المعوج للتلاعب بآي القرآن والشريعة السماوية حسب أهواء القوم وأغراضهم.

ويظهر من هذا أن جميع الفرق الضالة المنحرفة من البابية، والبهائية، والقاديانية أخذوا تأويلات آي القرآن الكريم من هؤلاء الباطنية لنشر عقائدهم الباطلة وأضاليلهم الخبيثة.

<sup>(</sup>١٥٢) «راحة العقل؛ للكرماني ص ٥٨٦، ٥٨٧ ط دار الأندلس بيروت.

## الاسماعيلية ونسخ شريعة محمد صلوات الله عليه

ان الغزالي أبا حامد ذكر في كتابه (فضائح الباطنية) أو كتاب (المستظهري) تحت عنوان (الطرف الخامس في اعتقادهم في التكاليف الشرعية):

«والمنقول عنهم الاباحة المطلقة، ورفع الحجاب، واستباحة المحظوات واستحلالها وإنكار الشرائع. إلاّ أنهم بأجمعهم ينكرون ذلك إذا نُسب إليهم. وإنما الذي يصح من معتقدهم فيه أنهم يقولون: لابد من الانقياد للشرع في تكاليفه، على التفصيل الذي يفصله الإمام، من غير متابعة الشافعي وأي حنيفة وغيرهما؛ وإن ذلك واجب على الخلق والمستجيبين إلى أن ينالوا رتبة الكمال في العلوم. فإذا أحاطوا من جهة الإمام بحقائق الأمور، واطلعوا على بواطن هذا الظواهر انحلت عنهم هذه القيود، وانحطت عنهم التكاليف العملية، فإن المقصود من أعمال الجوارح تنبيه القلب لينهض لطلب العلم. فإذا ناله استعد للسعادة القصوى، فيسقط عنه تكليف الجوارح. وإنما تكليف الجوارح في حق من بجري بجهله مجرى الحُمر التي لا يمكن رياضتها إلا بالأعمال الشاقة. وأما الأذكياء والمدركون للحقائق فدرجتهم أرفع من ذلك. وهذا فن من الاغواء، شديد على الأذكياء. وغيرضهم هدم قوانين الشرع، ولكن يخاذعون كل ضعيف بطريق يغويه ويليق به. وهذا من الاضلال البارد، وهو في حكم ضرب المثال كقول

القائل في الاحتماء عن الأطعمة المضرة إنما يجب على من فسد مزاجه؛ فأمّا من اكتسب اعتدال المزاح فليواظب على أكل ما شاء أيّ وقت شاء. فلا يلبث المصغي الي هذا الضلال أن يمعن في المطعومات المضرّة إلي أن تتداعي به إلى الهلاك»(١).

ورد عليه الداعي الاسهاعيلي علي بن الوليد في كتابه الذي كتبه خصيصاً للرد على كتاب الغزالي (دامغ الباطل وحتف المناضل):

«ان كلام هذا المارق في هذا الفصل ينقض آخره أوله، ويبطل أوله آخره وذلك انه زعم ان من ذكرهم يرون بالاباحة واستباحة المحظورات، وانكار الشرائع، ثم قال: والذي يصح من معتقدهم فيه انهم يقولون لابد من الانقياد للشرائع على ما يفصله الامام، فيالله ويـالعبـاد الله أيكـون في التناقض والتحامل اظهر مما ابداه هذا المارق الملحـد؟ وفي العناد، والاصرار على الباطل اعظم مما قال به هذا الشيطان المتمرد، ومتى يصح أحد قوليه بطل الثاني، واذا تعين في ذلك ما هو باد من التناقض الهدم من كليهما المباني، ومن كان لا يشعر بتنافي الكلام الذي يسرده، ان لـ الاستطاعة بالاطلاع على ما يضمر سواه ويعتقده، فاما اتباع شرع رسول الله صلوات الله عليه أخذاً له عن خليفته المعصوم، وتلقياً له منه خالصاً غير مشوب من زيادة أو نقصان، من ذوي القياسات المبتدعة، والأراء المتبعة، المورثـة حيرة للحاكم بها، وللمحكوم له، ونحصنه عن اتباع الشافعي، وابي حنيفة، فالله قائل ذلك، لقد مال عن فخاخ ابليس المنصوبة، ومدارج الشيطان المـزورة، بـرواء الانتهاء الادعـاء لاستعمال الشريعـة المتلفعة بهـا، المحجوبـة المفضيـة بسالكها إلى مهاوي الفجار، الرامية بهم إلى أسفل درك من النار، متحيز إلى فئة الابرار الاخيار، معتصما بحبل الله المنجى من تمسك بـ من الهـ لاكِ والدمار، راكبا سفينة النجاة الفاطمية ليسلم من عطب طوفان الضلال والبوار، مستكشفا بالأنوار العلوية حقائق الـرموز وزبـد الاسرار، مقتفيا من

<sup>(</sup>١) ﴿ فضائح الباطنية ﴾ لأبي حامد الغزالي ص ٤٦٠٤٦ ط مؤسسة دار الكتب الثقافية \_ الكويت.

الشرائع المحمدية تلك الموضوعات الشريفة، والأثار، ليرد بالكون في زمرتهم إلى ما اعد الله لهم من جنات وانهار، مفارقاً للعصب التيمية والعدوية الاشرار، مجانياً للشجرة الملعونة في القران الاموية المجتثة من فوق الارض مالها من قرار، والفئة الدعية العباسية متبرئاً من كـل ظالم جبـار. . . وأما قوله: فإن ذلك واجب على الخلق، والمستحسن إلى إن ينالوا رتبة الكمال في العلوم، فإذا أحاطوا من جهة الإمام بحقائق الامور، واطلعوا على بواطن هذه الظواهر. انحلت عنهم هذه القيود، وانحطت عنهم التكاليف العملية، فان المقصود من اعمال الجوارح تنيبه القلب لينهض لطلب العلم، فإذا نالـه استعد للسعادة القصوى، فيسقط عنه تكليف الجوارح، وانما تكليف في حق من يجري بجهله مجرى الحمر التي لا يمكن رياضتها الا بالاعمال الشاقة، وأما الأذكياء والمدركون للحقائق فدرجتهم ارفع من ذلك، وهذا فنّ من الاغواء شديد على الاذكياء، وغرضهم هدم قوانين الشرع، ولكن يخادعون كل ضعيف بطريق تغويه وتليق به، وهذا من الاعتلال البارد، وهو في حكم ضرب المثال، كقول القائل أن الاحتماء عن الاطعمة المضرة أنما تجب على من فسد مزاجه، فأما من اكتسب اعتدال المزاج فليواظب على أكل ما شاء، أي وقت شاء فلا يلبث المصغى إلى هذا الضلال ان يُعِنُّ في المطعومات المضرة إلى ان يتداعى به الهلاك، هذا قوله. نقول في جَواب ذلك: انا قد اوضحنا في الباب الثالث من كتابنا هذا كون ما يحكيه هذا المارق من اطراح أعمال الشريعة الغرَّاء صلوات الله على صاحبها، هو مقال فرقة من فرق الغلاة، يزعمون ان من علم المعاني استغنى بمعرفتها عن الاعمال، وأوردنا من البراءة منهم واللعن لهم، والاحتجاج على ابطال مقالتهم، مابنا غنيةً عن اعادته هاهنا، اذ ليس يلزمنا تكرير الحوار، اذا كرر هذا الملحد القول بالتشنيع، ونسب أهل الحق إلى مذهب أهل الباطل، القبيح الفظيع، الا انا نورد لمعة زيادة في الاحتجاج على من يزعم انه اذا علم سقط عنه العمل، فنقول: قال الله تعالى: ﴿ الله عَلَى الله مِن عِبادِهِ العُلماءُ ﴾ فاوجب الخشية للعلماء، والخشية هي شدة الخوف، ومن عظمت مخافته فواجب منه ملازمة الـطاعة، اذاً العلماء أكثر عملًا بـاوامر الله العطيم لخشيتهم لله، ولـذلـك مـا كـانت الانبياء والأوصياء والائمة واتباعهم الأفاضل العلماء عليهم جميعاً الصلوات والتسليم، يلزمون انفسهم من اعمال العبادة الشرعية اكثر مما يأمرون به سواهم، ابتغاء للأفضل، وخشية من الله، وقياماً بالشكر ممن قد وثق منهم بمغفرة الله، وكفى بهذا نقضاً لما قاله اعداء الله»(٢).

وكان الغزالي محقا في قوله، صادقا في كلامه، مع أنه لم يحصل على كتب الاسهاعيلية السرية، ولذلك اذا نسب إليهم».

وكان الداعي الاسماعيلي كاذباً في إنكاره عليه، وتنكره على ما قله عنهم، مع تحمسه الشديد، وبذاءة شتمه وسبابه. غير صادق في تبرئه ممن يقول بتلك المقولة، ويعتقد بمثل ذلك الاعتقاد لأن الشواهد والأدلة تخالف ذلك، ونصوص الاسماعيلية تصرح وتخبر بعكس ما يقوله هذا الداعي الاسماعيلي الذي لم يستعمل في ردّه على الغزالي الا الاستهجان والاستخفاف من القول، ولم يستند الا إلى التقية، ولم يجرؤ على ذلك الا لظنّه بأن كتب الاسماعيلية الباطنية لا تصل إليها ايدي المخالفين لهم والمنكرين عليهم، والا فهذه حقيقة ثابتة ناصعة بأن الاسماعيلية يقولون برفع التكاليف العملية عن الذين نالوا رتبة الكمال، وأدركوا الحقائق، بل أكثر من ذلك يقولون بنسخ شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه.

ولقد مر ذكر ذلك سابقاً بأن الاسهاعيلية يقولون بالنطقاء السبعة في دور السبر، وهم: آدم، ونوح، وابراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد، وقائم الزمان (٣).

<sup>(</sup>٢) دامغ الباطل وحتف المناضل للداعي علي بن الوليدج ١ ص ١٧٣ ومابعد ط مؤسسة عز الدين بيروت ـ لبنان ١٤٠٣هـ.

<sup>(</sup>٣) انسطر أساس التأويل للنعيان القياضي الأسباعيلي المتنوفي ٣٦٣هـ ص ٣١ و ٥١ ط دار الثقافة بيروت، أيضاً الأنوار اللطيفة للحيارثي اليهاني ص ١٣٠، وكننز الوليد ص ٢٠٧، أيضاً كتاب الايضاح لشهاب الدين أبي فراس ط المطبعة الكوثوليكية بيروت، وغيرها من الكتب.

فهذا هو مذهبهم الأصلي ومعتقدهم الحقيقي يخفونه عن الأخرين، ويردون على من ذكر هذا ونسبه إليهم بشدة وحماس ظاهري، والا فالحقيقة عكس ذلك.

وأكبر دليل على ما قلناه هو دعاء المعز لدين الله الامام الاسهاعيلي الرابع في دور الظهور، الذي له منزلة كبيرة في أعين الاسهاعيلية حيث أنه هو الرابع من الظهور، والسابع من محمد بن اسهاعيل، والسابع هو متم الدور، وله منزلة عالية ودرجة سامية في الفلسفة الاسهاعيلية، وكذلك أنه هو الرابع من المهدي الاسهاعيلي، وللرابع مكانة كبيرة أيضاً لدى الاسهاعيلية، اضافة إلى أنه هو الذي فتح مصر، وأقام فيها الدعوة الاسهاعيلية والمذهب الاسهاعيلي، ونشر هذا المذهب من مصر إلى أطراف الأرض وأكنافها، كها أن المعز هذا صرح نفسه، بأنه يسبق جميع من تقدمه من الأئمة والوصى، وحتى الناطق محمد صلوات الله وسلامه عليه (٤).

يقول المعزهذا، في دعاء يوم السبت، من أدعية الأيام السبعة:
«اللهم صل على أبينا آدم الذي شرّفته وكرّمته... وصل على بابه ووصيه شيث بن آدم، وعلى أئمة دوره وهم ستة... اللهم صلي على رسولك نوح... الذي شرفته وكرّمته، وعطلت به ظاهر شريعة آدم، وجعلته ثاني النطقاء... اللهم صل على خليلك ابراهيم بن تارخ الذي شرّفته وكرّمته، وعطلت به ظاهر شريعة نوح، وجعلته ثالث النطقاء... اللهم صل على نجيّك موسي بن عمران الذي شرّفته وكرّمته، وعطلت به ظاهر شريعة ابراهيم، وصيرته رابع النطقاء... اللهم صل على روحك المسيح عيسي بن مريم الذي شرّفته وكرّمته، وعطلت به ظاهر شريعة ومرّمته بن عبدالله من وصيرته رابع النطقاء... واخصص اللهم محمد بن عبدالله من موسي، وصيرته خامس النطقاء... واخصص اللهم محمد بن عبدالله من موسي، ولله الله الذي شرّفته وكرّمته، وعطلت به ظاهر شريعة عيسي، وصيرته سادس النطقاء... وعلى القائم بالحق والناطق بالصدق، التاسع من جده

<sup>(</sup>٤) انظر المجالس والمسايرات للنعمان ص ١٠٧ الجزء الثالث ط تونس.

الرسول، والثامن من أبيه الكوثر، السابع من آبائه الأئمة من البررة... الذي شرّفته وعظمته وكرّمته، وختمت به عالم الطبائع، وعظلت بقيامه ظاهر شريعة محمد على وتملأ به الأرض عدلا وقسطا كها ملئت جورا وخبطا كالذي قال النبي: المهدي منا أهل البيت رجل أشم الأنف أفني أكحل، يملأ الأرض عدلا كها ملئت جورا وخبطا، وهو مترجم القرآن ومفسره ومظهر بيانه ومنوره، وهو قائم يوم القيامة والفصل والتغابن والبعث والنشر: يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ... وصل على الخلفاء الراشدين الذين يقضون بالعدل وبه يعدلون»(٥).

وذكر المعز هذا في دعاء يـوم السبت لأنه دليـل على القـائم، كما أن يـوم الأحد دليل على ابراهيم، والأربعاء على موسى، والخميس على عيسى، والجمعة دليـل عـلى محمـد صلوات الله عليهم (٦).

وعبارات هذا الدعاء صريحة في معناها، ظاهرة في مفهومها لا تحتاج إلى توضيح وبيان بأن محمد بن اسهاعيل نسخ شريعة محمد رسول الله الذي جعله الله خاتم النبين، وأكمل به الدين كها أن محمداً صلوات الله وسلامه عليه نسخ بمجيئه شريعة عيسى عليه السلام، وكها أن عيسى نسخ شريعة من قبله. ، وهلم جرا.

واستعمل المعز ـ وهـ و امام معصـ وم لدى الاسـماعيليـ لا يخـطى و ولا يلحن، ولا ينطق عن الهوى إن هـ و الاوحى يوحى ـ نفس العبـارة، وعـين

<sup>(</sup>٥) «أدعية الأيام السبعة» للمعز لدين الله الامام الاسهاعيلي الرابع عشر، دعاء يوم السبت، أيضاً (زهر المعاني) للداعي ادريس ص ٥٦ من (المنتخب) لايوانوف ط مطبعة أجمل بريس بومبي، وكذلك (الأنوار اللطيفة) الباب الثاني من السرادق الثالث الفصل الخامس ص ١٣٠.

 <sup>(</sup>٦) انظر (رسالة الأصول والأحكام) للداعي حاتم بن عمران ص ١١٦ من (خمس رسائيل اسهاعيلية) ط بيروت ١٩٥٦م.

الألفاظ لمحمد بن اسماعيل، التي استعملها لمحمد بن عبدالله وغيره من النطقاء الخمسة الذين نسخوا شريعة من قبلهم من الأنبياء والنطقاء.

فهل بعد هذا شك لشاك وريب لمرتاب، ومجال لقائل بأن الاسهاعيلية يؤمنون بكل ما يؤمن به المسلمون، وهم طائفة من طوائفهم، «ولم يعملوا على طرح الأديان وابطال العبادة كها وهم الكتاب والمؤرخون الذين تحدّثوا عن الفاطميين... وان الفقه الاسهاعيلي لا يكاد يختلف عن فقه أهل السنة»(٧).

وأيضاً: «ومن عجب أن يذهب المؤرخون أن الفاطميين كانوا يدينون بالاباحة وتعطيل الشرائع»(^).

ولا أدرى، ولست اخال أدرى كيف يستسيغ بعض الناس أن ينصبوا أنفسهم للدفاع عن قوم لم يدافعوا عن أنفسهم، بل قالوا بأكثر مما ينقل عنهم خالفوهم والمنتقدون عليهم.

ولقد رأينا كثيراً من الناس مسلمون ـ ولا نشك في اسلامهم ـ وهم يدافعون عن الكفرة دفاعا عميتا، ويقاتلون دونهم قتالا ربما لم يقاتل المتهم عن نفسه مثل قتاله وجداله، وما أكثر هؤلاء الناس، فبعضهم أصحاب أغراض وأطاع، والبعض الآخر جهلة غير عارفين، ولكن الدكتور محمد كامل حسين لم يكن من هذين القسمين ـ حسب ظننا ـ فغفر الله له هذا التسامح.

ثم إن هذا لم ينقل عن المعز وحده، ولو كان منه وحده لكان كافياً للحجة والتدليل لأنه إمام معصوم حسب زعم القوم، وحائز على مرتبة الألوهية والربوبية كما مر بيانه في مبحث الإلهيات، ومبحث الإمامة، بل وصرح بهذه الحقيقة الأخرون أيضاً، كما أنه لم يورد ولم ينقل في كتاب واحد،

<sup>(</sup>٧) انظر كتاب (في أدب مصر الفاطمية) للدكتور محمد كامل حسين ص ٣٠ ط دار الفكر العربي ـ القاهرة.

<sup>(</sup>٨) انظر مقدمة (كتاب الهمة في آداب اتباع الأثمة) للدكتور محمد كامل حسين ص ٢٤ ط دار الفكر العربي ـ القاهرة.

ولا من كتاب واحد، بل ورد هذا الدعاء في الكتب الكثيرة الاسهاعيلية.

هذا ولقد ذكر هذه الحقيقة كثير من الدعاة الاسماعيلية وأثبتوها في كتبهم الباطنية بأساليب متعددة وطرق مختلفة.

فيقول الداعي إدريس عهاد الدين المتوفي سنة ٨٧٢هـ:

«وقام محمد بن اسماعيل صلوات الله عليه وهو سابع الأئمة وقائمهم مقابل لجده على أمير المؤمنين تمام الدور الروحاني، والخلق الآخر الذي هو نفس الشيء وروحه ومعناه، وهو تمام الدور الأول، ومنه ابتدأ الدور الثاني . . . . فقام محمد باللسان وصمت عنه السيف إلى بلوغ الكتاب أجله، فأظهر العلوم، وبين الحقائق، وكشف لخلفائه منها السر المكتوم، فظهرت منه حقائق معجزات ودلائيل وآيات لم تظهر في الأئمة من قبله، ولا قام أحد منهم كمثله لأنه السابع صاحب القوة والظهور، والضياء والنور، ومبين العلم المستور.

وكان محمد بن اسهاعيل متم الدور المنتهية إليه، غاية الشرائع المختومة به، المشتمل على مراتب حدودها، المحيط بعلومهم، وهو قائم بالقوة، صاحب الكشفة الأولى، لأن القائم بالفعل هو القائم الكلي الذي هو صاحب الكشفة الأخرى، والبطشة العظمى، وقائم القيامة الكبرى، لأن القيامات كثيرة . . . وإنما وقع عليه (محمد بن اسهاعيل) إسم الناطق السابع لنطقه بالأمر الإلهي، وجمعه للفضل الذي هو إليه متناهي، وليس بمتم ولا رسول، بل هو منفرد برتبة الوحدة، وقد تم التهام واتسق النظام.

وإنما خصّ محمد بن اسماعيل بذلك لانتظامه في سلك مقامات دور الستر لأنك إذا عددت آدم ووصيه وأئمة دوره كان خاتمهم الناطق وهو نوح عليه السلام . . . وإذا عددت عيسى ووصيّه وأئمة دوره كان محمد علي السلام متسلّماً لمراتبهم، وهو الناطق الخاتم للنطقاء، وكان وصيّه عليه السلام بالفضل منفرداً، وإذا عددت الأئمة في دوره كان محمد بن اسماعيل

سابعهم، وللسابع قوة على من تقدّمه، فلذلك صار ناطقاً وخاتماً للأسبوع وقائراً، وهو ناسخ شريعة صاحب الدور السادس»(٩).

فالعبارة صارخة بمدلولها، ناطقة بمنطوقها ومفهومها لا تحتاج إلى توضيح وتبيين.

وقال أيضاً في الباب السابع عشر من هذا الكتاب:

«إسماعيل بن جعفر خاتم الأتماء، والخلق الأخر» ولنده محمد على قد كان ظهر شخصه، وبان رسمه، وهو في رتبة القائم سابع النطقاء على روح الحياة»(١٠).

وبمثل ذلك قال داع اسهاعيلي أقدم منه وهو طاهر بن ابـراهيم الحارثي المتوفي سنة ٥٨٤ هـ:

«ولما قام الناطق السادس الذي هو محمد على الأمر، وأعلن بالشهادتين وأقام دعوته الظاهرة دون الباطنة أسلم له من أسلم، وجاهد معه من جاهد . . . فلما كملت فاطمة زوجها أبوها أمير المؤمنين على أمر الله تعالى ووحيه، فتم التمام، واتسق النظام، وازدوج الإيمان والاسلام، وجرت الدعوة الظاهرة على حالتها، والدعوة الباطنة في ضمنها، واستمر أمرها إلى أن استخرج من الدعوة الظاهرة الحسين، وكانت الدعوة الظاهرة قسط الناطق، والدعوة الباطنة قسط الوصي . . . وانساق الأمر بعد مولانا الحسين (عليه السلام) كذلك في باقي الأثمة المتمين إلى أن انتهى الأمر إلى مولانا محمد بن اسماعيل فكان محمد بن اسماعيل متم الدور وخاتم الرسل المنتهية إليه غاية الشرائع المختومة به، المشتمل على مراتب وحدوده، المحيط بعلومهم، وهو القائم بالقوة، صاحب الكشفة الأولى . . . وإنما وقع عليه اسم الناطق السابع لنطقه بالعلم الإلهي، وقوله أنا لأنه غير

<sup>(</sup>٩) (زهر المعاني) للداعي الاسماعيلي المطلق ادريس عهاد المدين ــ الذي لــه العصمة الكـــبرى مثل الإمام ــ ص ٥٣ وما بعد من (المنتخب) لايوانوف.

<sup>(</sup>۱۰) أيضاً ص ٤٧.

منتظم في مسلك نطقاء دور الستر، إذ هو بخلافهم، وليس له متم ولا رتب بحدوده، ولا هو برسول بل هو منفرد برتبة الإلهية، وإنما مولانا محمد بن اسهاعيل المخصص بذلك لانتظامه في سلك مقامات دور الستر ونطقائه، فإذا اعددت آدم (عليه السلام) ووصيه ومتمي دوره السبعة كان سابعهم ناطقاً . . . وإذا عددت محمداً ووصيه، ومتمي دوره الستة كان سابعهم ناطقاً، وهو محمد بن اسهاعيل . ومتمي دوره الستة الثلاثة الأئمة المستورون وأبوابهم الثلاثة ، الذي أمر كل إمام بابه الذي هو أخذ عنه هذه الثلاثة الأبواب أن يتسمى بالإمام لهذا المعنى ، إذ بقيامه تمام الدور الستر، واعتقاد دور الكشف، ونسخ شريعة الرسول السادس» (۱۱)

## وهل هناك أكثر من ذلك؟

نعم، هناك أكثر من ذلك وأصرح. يقول الداعي الاسهاعيلي الآخر في كتابه (مسائل مجموعة من الحقائق العالية والدقائق والأسرار السامية، التي لا يجوز الاطلاع عليها إلا بإذن من له العقد والحل) في هذا الكتاب، العريض العنوان، يقول في جواب سائل سأله في المسألة الحادية والعشرين عن معنى تسليم الرسول:

«ولما كان محمد بن اسهاعيل عليهها السلام سابع الأئمة وخاتم دور الأتماء، وكان كل سابع يقوم مقام الناطق إن أوجب الوقت ذلك كان ناطقاً، وإلا كان حافظاً لرتبته، وقد قيل: إن شهادة رسول الله لمحمد بالرسالة إشارة بها إلى محمد بن اسهاعيل صلوات الله عليهها، وذلك معنى تسليمه إليه»(١٢).

<sup>(</sup>١١) (الأنوار اللطيفة) لطاهر بن اسراهيم الحارثي اليهاني الفصل السرابع والخنامس من الباب الثاني من السرادق الثالث ص ١٢٨، ١٢٩.

<sup>(</sup>١٢) (مسائل مجمعة من الحقائق العالية) ص ٩٩ من (أربعة كتب اسماعيلية) جمع ونشر شتروطهان ط المجمع العلمي غونتيغن ــ ألمانيا.

هذا ولقد عقب الداعي المذكور جوابه هذا بعدما لاحظ فيه التعقيد والاجمال، فقال:

«بقي من معاني هذه الألفاظ ما لا يسطر في القراطيس . . . وهذا سؤال يمتنع جوابه لكونه لا يتحقق ما يشير إليه من أعلى الله قدسه لاتساع المعاني، وكثرة الفنون فيها وفيها ورد من الأجوبة مقنع إن شاء الله»(١٣).

ولكن الداعي الاسماعيل الآخر القديم كان أصرح منه وأوضح في كلامه حين قال:

«وتسليمه (أي رسول الله على المحمد بن اسماعيل شهادته له بالأذان عند قوله: أشهد أن محمداً رسول الله لأن شهادته لنفسه غير جائزة، وإنما كانت شهادته لمحمد بن اسماعيل عليه السلام \_ ما أصرحه وأقبحه \_ وأما شهادة الأئمة وسائر المسلمين فهي له (أي لرسول الله) لأنه الناطق السادس، وكون الشهادة مثناة في الأذان لما كانت الشهادة الأولى له، والثانية لمحمد بن اسماعيل الذي هو متم دوره، وهو سابع الرسل، وإليه أشار مولانا المعز في دعائه يوم السبت إذ هو الناطق السابع» (١٤).

ولا أظن أنه خفي المعنى والمطلوب بعد هذا التصريح والتوضيح، الصراحة التي بلغت حد الوقاحة.

وإن كان هناك إشكال لبعض المندفعين حباً وولاء للإسماعيلية، والمتبلدين المتجاهلين الذين يصرّون على جعل الاسماعيلية طائفة من طوائف المسلمين مكابرين الحق، ومعاندين أهله فإليهم ولهم أورد عبارة أخرى من الداعي الاسماعيلي الآخر، ومن كتابه الذي يعدّ من أهم الكتب في الحقيقة وأعظمها، ألا وهو إبراهيم الحامدي المتوفي سنة ٥٧هـ في كتابه (كنز الولد) الذي قلما يؤذن بالاطلاع عليه للاسماعيلية أنفسهم، يقول ذلك في كتابه.

<sup>(</sup>١٣) أيضاً ص ١٠٠.

<sup>(</sup>١٤) (الأنوار اللطيفة) للحارثي اليهاني المتوفي سنة ٥٨٤هـ ص ١٦١ الفصل الثاني من البــاب الخامس من السرادق الرابع.

«وأما محمد بن اسماعيل فهو متم شريعته وموفيها حقوقها وحدودها، وهو السابع من الرسل، وبيان ذلك في أدعية مولانا المعز السبعة، وهو الذي يشهد له وللقائم محمد بن عبدالله المهدي، لأنه قائم القيامة الوسطى، وقائم القيامة الأولى مولانا أمير المؤمنين على وقائم القيامة الكبرى صاحب الكشف على في أذانه بقوله: أشهد أن لا إله إلا الله مرتين، وأشهد أن محمداً رسول الله مرتين، لأن الخلق يشهدون برسالته، وهو يشهد لمتم دوره وشريعته ومنهاجه، وهو منسوب إلى عبدالله بن ميمون في التربية» (١٥٠).

وقال مثل ذلك على بن الوليد في كتابه (الذخيرة في الحقيقة)(١٦).

يعني أن محمد بن اسهاعيل ليس برسول فحسب مثل عيسى وموسى، بل هو المعني بمحمد رسول الله في الأذان، ويشهد بسرسالته خاتم النبيين الذي ختم به النبوءات والرسالات بقول الله عز وجل: «ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين وكان الله بكل شيء عليماً»(١٧).

وجعل دينه آخر الأديان: اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً (١٨).

وأيضاً: «ان الدين عند الله الإسلام»(١٩).

وأيضاً: «ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخـرة من الخاسرين(٢٠).

وأمته آخر الأمم، والذي قال:

<sup>(</sup>١٥) (كنز الولد) ص ٢١٦ ط در الأندلس بيروت ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>١٦) انظر ص ٩٠ و ٩١ ط دار الثقافة بيروت ١٩٧١م.

<sup>(</sup>١٧) سورة الأحزاب الآية ٤٠.

<sup>(</sup>١٨) سورة المائدة الآية ٣.

<sup>(</sup>١٩) سورة آل عمران الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢٠) سورة آل عمران الآية ٨٥.

«أنا خاتم النبيين لا نبي بعدي» (٢١).

وقال: «أنا آخر الأنبياء وأنتم آخر الأمم»(٢٢).

قال: «مثلي ومثل الأنبياء كمثل قصر أحسن بنيانه الا موضع تلك اللبنة فكنت أنا سددت موضع اللبنة، ختم بي البنيان، وختم بي الرسل»(٢٣).

ومقولات الرسول في هذا كثيرة جداً.

فهذا النبي الخاتم يكذبون عليه أنه هـو الذي يشهـد برسالة محمـد بن اسهاعيل، مع أن شهادته لكل من يدّعى النبوة والرسالة بعده ثابتة موجودة، لابنبوته ورسالته، بل بدجله وكذبه كها قال عليه الصلاة والسلام:

«لاتقوم الساعة حتى يخرج ثلاثون دجالون كلهم يـزعم أنه رسـول الله ـ وفي رواية ـ أنا خاتم النبيين لانبي بعدي»(٢٤).

وقال مخاطبًا أباذرّ: «ياأباذرّ، أول الأنبياء آدم، وآخرهم محمد» (٢٥).

ولكن الاسماعيلية يقولون عكس ذلك مكذبين صريح القرآن والسنة:

«الرسالة مشتركة بين سبعة نفر، وهم: آدم، ونـوح، وابـراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد، والقائم صلوات الله عليهم»(٢٦).

ویقولون اکثر من ذلك «أن كل خلف یكون أفضل من كل سلف. فنوح أفضل من آدم، وابراهیم أفضل من نوح، إلى أن تهیأ ظهور من هو أفضل من ابراهیم وهو موسى، ثم ظهر من هو أفضل من موسى وهو عیسى

<sup>(</sup>٢١) أخرجه أبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>۲۲) رواه ابن ماجة والحاكم.

<sup>(</sup>٢٣) أخرجه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢٤) أخرجه أبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>٢٥) رواه ابن حبان في صحيحه، وأبو نعيم في الحلية وصححه ابن حجر في الفتح.

<sup>(</sup>٢٦) (اثبات النبوءات) للسجستاني ص ١٣١١ ط عارف تامر المطبعة الكاثوليكية ـ بيروت ١٩٦٦ م.

إلى أن تهيأ ظهور من هو أفضل من عيسى وهـو محمد، إلى أن تهيّـا ظهور من هو أفضل من محمد وهو القائم»(٢٧).

ويقول ابراهيم الحامدي مبينا فضل القائم على سبعة من الأنبياء والرسل: «النطقاء السبعة أولهم آدم عليه السلام مثله مثل السلالة لأنه كان ابتداؤه ضعيفًا، ونوح مثله مثل النطفة، وإبراهيم مثله مثل العلقة، وموسى مثله مثل المضغة، وعيسي مثله مثل العظام، ومحمد ﷺ وآله وسلَّم مثله مثل اللحم، والقائم مثله مثل إنشاء خلق آخر، فتبارك الله أحسن الخالقين على إتقان الروحانيين والجسمانيين بأمره ووحيه وكلمته. فدل ذلك أن الولد التــام في الحقيقة هو صاحب القيامة، لأن الله سبحانه قد بين بقوله: ﴿ثُم أَنشَأْنَاهُ خلقاً آخر ﴾ غيرهم، لأنّه قد حرج من حد القوة إلى حد الفعل، ومن تقدمه من النطقاء هم بالقوة إلى أن يدور عليهم ما دار عليه من المراتب مع النفس الكلية وبذلك كملت فيه جميع القوى التي كانت لمن تقدمه، وهو أصل الحلقة الروحيانية وعلة الخلقية الجسمانيية بواسيطة الحدود البروحانيية الذين مثلهم مثل الكواكب الذين بهم تتم خلقة المولود في بطن أمة بتأثير الكواكب السبعة والطبائع والبرزخ، فإذا وقفت النطفة في المعـدن والقرار المكـين تدور بها الكواكب السبعة وكل كوكب ينقلها من حال إلى حال حتى تتم خلقتها، ومثل ذلك في ترتيب الدين الروحاني والجسلماني. أي السبعة الحدود يتحد كل واحد بناطق من النطقاء بمادة إلهية، ويصل إليه من المادة والقوة على قــــدر حاله ومنزلته واحتماله حتى يكمل في حده كذلك إلى آخرهم حتى يجتمع جميع ذلك كلَّه في قائم القيامة على ذكره السلام ويصير في حد الكمال والتمام، فمن ذلك إنا قلنا إنَّه الولد التام، فإذا ظهر القائم في هذا العالم عند تمام الأسابيع والأئمة بجسده ويراه جميع الخلق بعد إنذار حجته التي تقوم قبله، وهي التي قالَ الله تعالى سبحانه ﴿ليلةُ القدرِ خيرٌ من ألف شهرٍ ﴾ وهو صــاحب الجزاء

<sup>(</sup>٢٧) انظر كتاب (الايضاح) لأبي فراس ص ٤٣ وما بعد ط عبارف تأمير المطبعة الكاثبوليكية بيروت.

إن خيراً فخير، أو شراً فشر، وهي بداية دور آخر يمده حدان عظيمان لم يمدا من قد مضى من النطقاء وحدودهم.

فالقائم منه السلام وعلو درجته بأن النطقاءهم أجزاء لنفس الكل، ولابد للجزء أن يصير يوماً كاملاً فلآدم جزء من النفس، ولنوح عليه السلام جزءان، ولإبراهيم عليه السلام ثلاثة، ولموسى عليه السلام أربعة، ولعيسى عليه السلام خسة، ولمحمد صلى الله عليه وآله وسلم ستة، وللقائم علينا سلامه سبعة أجزاء. فإذا اجتمعت فيه الأنوار السبعة التي قلنا إنها أجزاء صار بمنزلة النفس وقابلها وأخذ منها بغير واسطة ووصلت إليه المادة من الأول بتوسط العلة فقام مقام النفس وارتقت النفس إلى حد العقل، وهي درجة سدرة المنتهي التي عندها جنة المأوى، وأيضاً إذا انتقل القائم على ذكره السلام من هذا العالم إلى العالم الروحاني بعد استقرار ما قرره وتدبير ما تدبره، أمر ونهي من أمور ما يحتاج إليه كيف يشاء. لأن كوره طويل وليس المصريح، وفي هذا المقدار كفاية لمن عنده علم من الكتاب» (٢٨).

وهناك نصوص أخرى كثيرة في هـذا المعنى قد ذكـرنا بعضـا منها فيـما مرّ ذكره في المبدأ والمعاد.

وبعد هذا ننظر إلى الاسهاعيلية . . . ماذا يقصدون من نسخ شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه، ويظهر لكل باحث ومتحر للحقيقة أنهم لا يقصدون من نسخ الشريعة الا تعطيلها، ورفع التكاليف، واسقاط الظاهر. وهاهي النصوص من كتب القوم أنفسهم.

يقول القاضي النعمان المغربي وهـو أكثر الاسماعيلية تحفظاً واحتياطاً، وحتى في كتبه السريّة، يقول:

<sup>(</sup>٢٨) (كنز الولد) للحامدي ص ٢٦٨، ٢٦٩، ٢٧٠ ط دار الأندلس بيروت ١٩٧٩م.

«قائم الزمان الذي هو صاحب القيامة، والذي يكون التكليف في حده مرفوعا. . ويتجرّد حينئذ الباطن، ويسقط الظاهر، ويكون الباطن ظاهراً على خلاف ما هو في حدود الرسل قبل ذلك، لأنه في حدودهم مدفوع إلى حججهم، مستور عندهم، محمول من واحد إلى واحد، وهو معجزة لهم، وعلم يستضاء به حتى يصل إلى صاحبه صاحب القيامة، فيظهره ويجرّده، وذلك محظور ممنوع قبله (٢٩).

وبمثل ذلك قال معاصر النعمان، والذي يفضله لقيامه مقام داعي الدعاة الإسهاعيلية، وهو أكبر منزلة يحصل عليها واحد من الاسهاعيلية بعد الاسهاعيلي وقد ذكرنا فيها سبق تقدّمه على النعمان المذكور، يقول الداعي الاسهاعيلي هذا:

«وفي عصر القائم يظهر التأويل محضا، والامام الذي قبله يقول بظهر الشريعة وباطنها، ولم يكن عمل قبل آدم، كما لا يكون عمل بعد القائم» (٣٠).

## وقال أيضاً:

«القائم لا شريعة له، بل هـويزيـل الشرائع وينسخها باقـامة التـأويل المحض» (٣١).

وأيضاً: «القائم المهدي دوره دور علم بلا عمل، والذهب من أمثال القائم المهدي صاحب دور الجزاء وخاتم الدنيا وفاتح باب الآخرة، وانحا مثل بالذهب لأنه صاحب الظهور ومبطل الشرائع كلها، ومسقط ظاهر النطقاء والعمل به»(٣٢).

<sup>(</sup>٢٩) «أساس التأويل» للنعمان بن محمد بن حيون المغربي المتوفي سنبة ٣٦٣هـ ص ٢٦ ط دار الثقافة بدوت.

<sup>(</sup>٣٠) «تأويل سورة النساء» لجعفر بن منصور اليمن نسخة خطية ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣٦) ﴿ تَأْوَيِلُ الزِّكَاةُ وَ لِجَعَفُرُ بَنِ مُنْصُورُ الْيَمِنُ نَسَخَةً خَطَّيَّةً صَ ١١٩ .

<sup>(</sup>٣٢) أيضاً ص ٦٢.

وقال الداعي الاسماعيلي أبو يعقوب اسحاق السجستاني:

«اذا ظهر القائم عليه السلام، وتخلص المؤمنون من الستر والكتمان، وقدروا على كشف مذاهبهم وجب رفع هذه الشريعة التي هي سمة الستر والكتمان»(٣٣).

وقال الداعي الاسماعيلي الآخر وهو يذكر قيام القائم:

«وأما الشرائع فتحط عنهم التكليفات كالصلاة والزكاة والصوم والحج والجهاد، ويبقى معهم الشرائع العقليات التي هي عقد النكاح والطلاق والمواريث والأملاك، ودفن الموتى، وغسلهم الأجسام بالماء، وما شاكل ذلك من الشرائع العقلية»(٣٤).

ونقل هذا الداعي أيضاً عن الكرماني في كتابه (كتاب الرياض):

«إن الشرائع لا ينسخ منها إلا التكاليف، فأما الشرائع العقلية مثل ملك الأموال، وعقد النكاحات، ودفن الموتى، وما أشب ذلك فلا ينسخ»(٣٥).

ولم ينطق الدعاة الاسهاعيلية بمثل هذه الأقوال إلا لأنهم سمعوها من أئمتهم الحائزين على مرتبة العصمة الكبرى مع كونهم أنفسهم كالمعصومين أيضاً.

فها هو الإمام الاسماعيلي السابع الثاني من محمد بن اسماعيل، المعز لدين الله يقول بمثل ما قال دعاته لفظاً وحرفاً:

«التكرار في الأذان مرة بعد مرة مثل على الطاهر والباطن، ودليل على أنها دعوة بعد دعوة قد تقدمت والأخير الذي يكون في القيامة، وهو قول (لا

<sup>(</sup>٣٣) واثبات النبوءات، للسجستاني ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٣٤) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ١٠ من «أربعة كتب اسهاعيلية» نشر شروطان.

<sup>(</sup>٣٥) أيضاً ص ٩١.

إله إلا الله) مرة دليل على القائم ينسخ بشريعته كل شريعة قد تقدمت، ولا يحدث شريعة، وإنما يأتي بباطن الشرائع والصحف محضاً مجرداً، فلذلك كانت دعوته ولا تكرير فيها ولا تثنية، ومن كرر الدعوة الأحيرة ذهب إلى أن القائم له حد في الجسمانية، وحد في الروحانية»(٣٦).

ويؤيد ذلك ما رواه المؤرخون عن المهدي الاسهاعيلي وأولاده عندما استولوا على المغرب وبلاد مصر، وتسلّطوا عليها أبطلوا الشريعة، وأباحوا المحرمات، وسبّوا الأنبياء، وقتلوا المسلمين. فيذكر الإمام الذهبي المتوفي سنة ٨٤٨هد نقلًا عن القاضي عبد الجبار المتكلّم:

«إن القائم أظهر سبّ الأنبياء، وكان مناديه يصيح: العنوا الغار وما حوى، وأباد عدة من العلماء، وكان يناصر قرامطة البحرين ويأمرهم بإحراق المساجد والمصاحف» (٣٧).

وقتلوا خلقاً من المسلمين كما ذكر أبو زيد الدبّاغ في كتابه (معالم الإيمان)، والذهبي، وأبو الحسن القابسي صاحب الملخص:

«إن الـذين قتلهم عبيدالله وبنـوه أربعة آلاف في دار النحـر في العذاب من عالم وعابد ليردّهم عن الترضي عن الصحابة فاختاروا الموت، فقال سهل الشاعر:

وأحمل دار المنسحر في أغلاله من كمان ذا تمقوى وذا صلوات ودفن سائرهم في المونستير، وهو في لسان الفرنج المعبد الكبير»(٣٨).

ولما رأى المسلمون ذلك أفتوا بـارتدادهم وزنـدقتهم كما قـال القـاضي عياض:

<sup>(</sup>٣٦) «تأويل الشريعة» للمعز لدين الله ــ نسخة خطية ص ٥.

<sup>(</sup>٣٧) إنظر وسير أعلام النبلاء، ج ١٥ ص ١٥٢، أيضاً والبيان المغرب، ج ١ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٣٨) «معالم الإيمان، للدباغ ج ٣ ص ٣٤ ط المكتبة العتيقة ــ تـونس، أيضاً «سـير النبـلاء للذهبي ص ١٤٥ ط مؤسسة الرسالة بيروت ١٩٨٣م واللفظ له.

«أجمع العلماء بالقيروان أن حال بني عبيد حال المرتدين والزندقة»(٣٩).

كما أفتى العلماء بعدم الدخول في مذهبهم ولو أكرهوا، واختاروا القتل ولم يقبلوا مذهبهم وسبب ذلك أنهم يعطلون الشرائع كما ذكر القاضي عياض في ترجمة أبي محمد الكستراني أنه سئل عمن أكرهه بنو عبيد عملى الدخول في دعوتهم أو يقتل؟

فقـال: «يختار القتـل ولا يعذر، ويجب الفـرار ــ وسبب ذلـك؟ ــ لأن المقام في موضع يطلب من أهله تعطيل الشرائع لا يجوز»(٢٠٠).

وأفتى العلماء بوجوب الجهاد ضد هؤلاء الاسماعيلية، واجتمع أهل السنة تحت راية أبي يزيد محلد الذي كتب على رايته: (اللهم انصر وليك على من سبّ نبيّك) وقد ذكر هذا كله الإمام الذهبي، والمراكشي صاحب (البيان المغرب) وأبو زيد الدبّاغ صاحب (معالم الإيمان) وغيرهم، وينقل عبارة الإمام الذهبي لتبيين الحقيقة، وكشف النقاب عن معتقدات الاسماعيلية الأصلية، ووجهة نظر علماء ذلك الزمان تجاههم. فالعبارة للذهبي:

روفَـدْأَجْمَعُ علماءُ المُغْرِب على محاربةِ آل عُبيـد لما شهـروه من الكُفْـر الصراحِ الذي لا حيلةَ فيه. وقد رأيتُ في ذلك تواريخ عِدَّة، يُصدِّق بعضُها بعضًا.

وعُوتَبَ بعضُ العُلَهَاء في الخُروجِ مع أبي يزيد الخارجي، فقال: وكيفَ لا أخرُجُ وقد سمِعْتُ الكفرَ باذني ؟ حَضرْت عقداً فيه جمع من سُنّة ومشارقة، وفيهم أبو قُضَاعة الدَّاعي، فجاء رئيسٌ، فقال كبيرٌ منهم: إلى هُنا يا سيدي ارتفع إلى جانبِ رسولِ الله يعني: أبا قُضَاعة، فها نَطَقَ أحد.

ووجـد بخط فقيه. قـال: في رجب سنة ٣٣١هـ قـام المكـوكب يَقْـذِفُ

<sup>(</sup>٣٩) «ترتيب المدارك» ج ٤ ص ٧٢٠، أيضاً وسير أعلام النبلاء، ج ١٥ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤٠) «ترتيب المدارك» ج ٤ ص ٧١٩، أيضاً وسير أعلام النبلاء» للذهبي ج ١٥ ص ١٥١.

الصَّحابة، ويَـ طُعُنُ عِلَى النبييِّ ﷺ، وعُلِّقت رؤوس حَمير وكِباش على الحوانيت، كُتِبَ عليها أنَّها رؤوس صَحابةٍ.

وخَرِّجَ أَبُو إِسحَاقَ الفقيهِ مَعَ أَبِي يَزيد، وقال: هُمْ أَهُلُ القِبْلَة، وأُولئكُ لِيسُوا أَهُلَ قِبْلَةٍ. وهُمْ بنو عَدوِّ الله، فإن ظَفِرْنَا بهم، لم ندخلْ تحتَ طاعةِ أَبِي يزيد، لأنه خرجي .

قال أبو مَيْسَرة الضَّر يـرُ: أدخلني الله في شَفَاعَـة أَسُود رَمَى هؤلاءِ القـوم حجر.

وقال السُّبَائي: أي والله نجدُّ في قَتْلِ المُبدِّل للدين.

وتسارَعَ الفقهاءُ والعُبّاد في أُهْبَةٍ كاملة بالطَّبول والبُنُود. وخَطَبهُم في الجمعة أحمدُ بنُ أي الوليد، وحرَضهم. وقال: جاهدوا من كَفَرَ بالله وَزَعَمَ أَنَّه ربَّ من دون الله، وغير أحكام الله، وسبّ نبيّه وأصحاب نبيه. فبكى النَّاسُ بكاءً شديداً. وقال: اللهم إنَّ هذا القِرمِطيِّ الكافر المعروف بابنِ عُبيهد الله، المدعي الربوبية، جاحدٌ لنِعمتك، كافرُ بربوبيتك. طاعنُ على رُسُلك، مكذبٌ بمحمد نبيّك، سافيكُ للدِّماء. فالعنه لعناً وبيلًا، واخْرِه خِزْيلًا طويلًا، واغضبُ عليه بكرةً وأصيلًا. ثم نَزَلَ فصلَّى بهم الجمعة.

ورَكِبَ ربيع القَطَّان فـرسَه مُلبسـاً، وفي عُنُقِهِ المُصْحَفُ، وحَـولَه جَمْعُ كبير، وهو يتلُو آياتِ جهاد الكَفَرَة. فاستُشهِـدَ ربيعٌ في خَلْقٍ من النَّـاس يومَ المَصَافَ. وكان غَرَضُ هؤلاءِ المجوسِ بني عُبيد أَخْذَهُ حيًّا لَيْعَذَّبُوه.

قال أبو الحسن القَابِسي: استُشهد معه فضلاء، وأثمةٌ وعُبَّاد.

وقال بعضُ الشعراء في بني عُبيد:

الماكِرُ الغَادِرُ الغاوي لشيعتِه العابدين إذاً عِـجُلا يخاطِبُهُم لوقيل للرُّوم أنتم مثلُهم لَبَكُوا

شرّ الرزندادق من صَحْب وتُسبُاع بسحر هَدارُوت من كُفْر وإبداع أولليهدود لَسَدُوا صَمْدخَ أسمَاع المُ (٤١).

<sup>(</sup>٤١) وسير أغلام النبلاء، للذهبي ج ١٥ ص ١٥٤، ١٥٥، ١٥٦.

وهذه كلها شهادات تنطق على ما كان عليه الاسماعيلية حقيقة، وعلى ما كان شائعاً معروفاً لدى العلماء المعاصرين من تعطيل الشرائع، وإباحة المحظورات، وبغض الاسلام، وعداوة المسلمين، وإهانة الأنبياء والرسل، وغير ذلك من الأمور التي تظهر جلياً بأن القوم يعتقدون بتعطيل الشريعة ورفعها وإبطالها، وسقوط التكاليف عن معتنقيهم.

ويؤيد ذلك أيضاً رسالة المعزلدين الله إلى القرمطي حسن الأعصم حيث يقر فيها آباءه وأسلافه على ما كانوا عليه من القتل والفتنة وإباحة المحظورات، وقلع الحجر الأسود، ونهب الحجاج وغير ذلك من الأمور العظام التي ارتكبوها، كما أقر فيها نسبتهم إليه وإلى آبائه، وإلى الاسماعيلية، كما أن عبارات الأئمة الاسماعيلية وتصريحاتهم الخاصة، وادعاءاتهم الربوبية والألوهية، واتصافهم بأوصاف الخالق والرب، ورضا بعضهم على تأليهه، وتأييده المخفي لمن يؤلهه ويدعو الناس إلى ألوهيته، وتشجيع الناس على قبول مثل هذه الدعوات، وكتابتهم الشتائم والسباب على منابر المساجد ومحاريبها وغير ذلك من الأمور الكثيرة الكثيرة تدل على ما يكنه القوم في القلوب، ويكتمونه في الصدور.

زيادة على ذلك مجاهرة بعض الدعاة الاسماعيلية الكبار بالباطل من تعطيل الشريعة، واستحلال المحارم، واستباحة المحظورات، وإتيان الفواحش والمنكر علنا، وعلى رؤوس الأشهاد في كل عصر من العصور المختلفة، ومكان من الأمكنة وجد فيها الاسماعيلية كما أقر بذلك المؤيد، الشرازي في مجالسه بقوله:

«استعيذوا بالله سبحانه من قوم يقولون بأفواههم أنهم شيعة، وهم من طلائع الكفر والإلحاد شر طليعة، يستوطئون مركب الإباحة، ويميلون ميل الراحة، ويحتجون بكون الصلاة إشارة إلى حد من حدود الدين، فإذا عرف سقطت الصلاة، وأن الزكاة إشارة مثله فإذا عرف بطلت الزكاة، وأن الصوم هو السكوت عن إفشاء سرهم إلى غير أهله، فإذا هم سكتوا لم يبق بهم حاجة إلى الصوم واحتماله كله، وإن النهي عن شرب الخمر معناه الكف عن

موالاة بعض الأضداد، وإذا كفوا كان شربها حلالاً سهل القياد، فلا يزالون كذلك حتى يحلّون من فروض تكاليف الشريعة كل عقد، ويردون من مهاوي الهوى في تحليل المحرّمات شرّ ورد، وهؤلاء أضرّ بالدين وبالمؤمنين ممن شهر سيفه، وشرع رمحه، إلى أثمتهم بالبغضاء، وركب الأبلق مجاهرة لهم بالكفاح واللقاء»(٤٦).

وأقرّ المعزّ لدين الله الإمام الاسهاعيلي بـأن دعاتـه كانــوا يحلّـون المحارم، ويُرخصونها للناس<sup>(٤٣)</sup>.

كما أنكر على بعض دعاته ولعنه (٤٤).

ولم يكن التنكير والعقوبة على هؤلاء لارتكابهم المحارم، والعمـــل بالباطن المحض، بل لأنهم أظهروا ما أخذ الميثاق عليهم في إخفائه وكتهانه.

وكذلك الثبوت عن الأئمة الاسماعيلية أنفسهم بارتكاب الفضائح واقتراف المهالك، وأمر الاسماعيلية بعدم الاعتراض عليهم كما نصّ على ذلك القاضى النعمان في كتاب (الهمة في آداب اتباع الأئمة).

فهذه كلها شواهد ثابتة، وحجج قطعية، وأدلة واقعية على معتقدات القوم الخفيّة، واعتقاداتهم الأصلية.

وأما بناؤهم المساجد ومشاركتهم في بعض الطقوس الدينية الاسلامية فلم يكن إلا تعمية على الناس عامة الذين كانوا ضد مذهبهم ومعتقداتهم، وتأليفاً لقلوبهم، وتوطيداً لسلطتهم، وحفاظاً على ملكهم وسلطانهم، لا رغبة، بل رهبة من الشعب الذين لم يرضوا باعتناق ديانة الحكام الاسماعيلين مع تحملهم صنوفاً من العذاب وأنواعاً من الظلم وألواناً من الاضطهاد والجبر والقهر. وهذا ما لا يستطيع إنكاره أحد من الذين لهم إلمام بالتاريخ الاسماعيلي أيام تسلّطهم على مصر وجاراتها.

<sup>(</sup>٤٢) «المجالس المؤيدية» لهبة الله المؤيد الشيرازي ص ٣٠٩، ٣١٠.

<sup>(</sup>٤٣) أنظر والمجالس والمسايرات، للنعمان القاضي ص ٤٠٨ ط تونس.

<sup>(</sup>٤٤) انظر أيضاً ٤٠٧ من «المجالس والمسايرات».

وخاصة بعد ما جربوا عصيان الشعب المغلوب على أمرهم للتخلي عن عقائدهم، والاعتناق بمبادئهم في أوائل أيام تسلطهم على المغرب كما ذكرناه أنفاً.

فإخاداً للثورات، وإطفاء لنار البغض العقائدي الذي كان يضطرم في قلوب المسلمين المؤمنين ضدهم، وتحبباً إلى الناس، وإرضاء للناس عنهم كانوا يبنون المساجد، ويقيمون بعض الرسوم الاسلامية، ويأتون الطقوس الدينية. وإلا فعقائدهم كانت ولا زالت تختلف عن عقائد الاسلام والمسلمين.

وها هو الاسماعيلي المعاصر الذي كتب كتباً عديدة في العقائد الاسماعيلية والتاريخ الاسماعيلي ولو أنها كلها سرقات على سرقات، وجهالة على جهالات \_ يقرّ بذلك ويصرح بأن الاسماعيلية يعتقدون بنسخ شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه، وبرفع التكاليف، فيقول:

«ويعتبر الإمام محمد بن اسماعيل أول الأثمة المستورين، والناطق السابع لأن إمامته حسب ترتيب الدعوة الاسماعيلية الفلسفي السابع، والإمام السابع له اعتبار خاص فهو صاحب نشرة علمية انتقالية، وناسخ عهد، وفاتح عهد، ويجمع بين النطق والإمامة، فهو صاحب شريعة وحقيقة، لذلك نراه ينادي بالتأويل، ويهتم بالباطن» (٥٤)

ويقول:

«ويعتبر الإمام محمد بن اسماعيل أول الأثمة المستورين، والناظق السابع ومتم الدور، لأن إمامته كانت بداية دور جديد في تاريخ الدعوة الاسماعيلية، فقام بنسخ الشريعة التي سبقته، وبذلك جمع بين النطق والإمامة، ورفع التكاليف الظاهرة للشريعة، ونادى بالتاويل، واهتم بالباطن» (٤٦).

<sup>(</sup>٤٥) مقدمة وراحة العقل، مصطفى غالب الاسماعيلي ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤٦) وتاريخ الدعوة الاسماعيلية، ص ٣٤ له أيضاً.

وعلى ذلك فالاسماعيلية النزارية اليوم، وهم ورثة الاسماعيلية القدامى الحقيقيون، لا يصلّون، ولا يزكون، ولا يصومون، ولا يجبون، ولا يبنون المساجد، ولا يأتون بأيّ عمل من أعمال التكليف من شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه، وهم المسمون بالأغاخانية، وأثمتهم يقامرون، ويشربون الخمور، ويمرحون ويسرحون ليلا ونهاراً، وسراً وجهاراً، وقد خصصنا لذكرهم مفصلاً المجلّد الثاني لهذا الكتاب.

فالحاصل أن الاسماعيلية في باطنهم لا يعتقدون إلا ذلك الاعتقاد، وهو رفع الشريعة وتعطيلها، ونسخها من قبل محمد بن اسماعيل لأنه هو السابع من الأثمة، وله مقام النطق ومرتبة الرسالة.

وقد أظهروا هذه الحقيقة في كتبهم السرية التي يسمونها كتب الباطن أو كتب الحقائق، التي لا يطلع عليها إلا من يصل المراتب العليا في المدعوة الاسماعيلية، وأطمأن إليه، وأحد منه الميثاق المغلّظ بالعتق والطلاق، والتخلّي عن جميع الممتلكات، واستباحة ماله وعرضه ودمه، والتي نقلنا منها بعض النصوص آنفاً فيها مرّ.

وشهد بذلك أي الإباحة والتعطيل عند الاسهاعيلية، وإقرارهم برسالة محمد بن اسهاعيل كل من اعتنى بالردّ عليهم، أو كتب في الفرق، من أعلام أهل السنة، والزيدية، والشيعة وغيرهم، حتى المستشرقين، لاشتهار ذلك عنهم بين الناس، وتسرّب أسرارهم إليهم (٤٧).

و أما إنكار بعض الاسماعيلية نسخ الشرائع وتعطيلها، وخاصة شريعة عمد صلوات الله وسلامه عليه، وإظهار البراءة منهم، ونقل تبرّي الأئمة الاسماعيلية منهم أيضاً ليس إلا إنكاراً للحق الثابت الصريح المكشوف، كما أن هذا الانكار لا يوجد إلا في كتب الظاهر، وقد أثبتنا فيما سبق أن القوم ينكرون شيئاً في الكتب الظاهرية، ويثبتون عين ذلك الشيء في الكتب السرّية، ينكرون عن أئمتهم اتصافهم بأوصاف الرب جل مجده وعزّ شأنه،

<sup>(</sup>٤٧) راجع كتب الفرق.

ثم يصفونهم بالأوصاف التي لا تليق إلا بالله عـز وجل، سبحـانه وتعـالى عما يقول الظالمون علوًا كبيراً.

وكذلك أشياء كثيرة وأمور عديدة لكونهم أهل الباطن، وإخفاؤهم مبادئهم وعقائدهم عن أهل الظاهر والعامة \_ حسب تعبيراتهم \_.

وإلّا فأيّ شيء ينكرونه؟

رسالة محمد بن اسهاعيل وكونه ناطقاً؟

أم انقضاء دور محمد صلوات الله وسلامه عليه، ونسخ شريعته؟ أورفع التكاليف والعمل بالظاهر، والاكتفاء بالباطن المجرد المحض؟

كما أنه لا غناء لأحد عن العمل مهما بلغ شأنه ومكانه، وعلت مكانته، وارتفعت منزلته ورتبته حسب تعليمه وإرشاده: «يافاطمة بنت محمد، اعملي، اعملي فاني لا أغني عنك من الله شيئاً، ويا صفية عمة رسول الله، سليني من مالي ما شئت، اعملي، اعملي فإني لا أغني عنك من الله شيئاً»(٤٩).

وهو صلوات الله وسلامه عليه مع كونه سيد الخلق وإمام الأنبياء والمرسلين كان قائم الليل وصائم النهار، عابداً لله خاشعاً، ذاكراً لله آناء الليل وآناء النهار، ساجداً متخشعاً، وكان يطيل القيام في جناب الله في الليالي حتى أنزل الله أمره في كتابه شفقة عليه: يا أيها المزمل قم الليل إلا

<sup>(</sup>٤٨) مشكاة المصابيح.

<sup>(</sup>٤٩) أيضاً.

قليلًا، نصفه أو انقص منه قليلًا، أو زد عليه ورتل القرآن ترتيلًا. إنا سنلقي عليك قولًا ثقيلًا. إن لك في النهار عليك قولًا ثقيلًا. إن لك في النهار سبحًا طويلًا»(٥٠).

كما كان يطيل سجوده وقعوده إلى أن ورمت قدماه فداه أبواي وروحي، وكان يبكي في صلواته ودعائه وفي خلواته في بطون الليالي والناس نيام، يناجي ربه ويناديه، ويسمع الصوت منه كأنه صوت القدر (١٥).

والذي جعل الصلاة حداً بين الكفر والاسلام، والزكاة والحج والصوم كلًا منها ركناً من أركان الاسلام، وعموداً من أعمدته، الـذي بني الاسلام عليها، ولا إسلام بترك واحد من هذه الدعائم.

نعم، فلننظر ماذا ينكره الاسهاعيليون من تلك الأمور الثلاثة التي ذكرناها عن رسالة محمد بن اسهاعيل، أو انقضاء الشريعة التي جاء بها محمد على أو ارتفاع التكاليف الشرعية، والاكتفاء بالعلم والباطن؟.

ونحن قد أثبتنا كل هذه الأمور من كتب الاسماعيلية أنفسهم بأنهم يؤمنون بهذه الأمور الثلاثة ويعتقدونها، بذكر العبارات والصفحات والمجلدات.

وإضافة إلى ما ذكرناه نورد بعض النصوص الأخرى حول هذه الأمور الثلاثة من أهم الكتب الاسماعيلية السريّة زيادة للعلم والمعرفة والبصيرة لمن أراد أن يتعلم ويتعرف ويتبصر.

وأما الذين أشربوا في قلوبهم العجل فأمرهم إلى الله، اللذي نهى في محكم كتابه نبيه وصفيه محمداً ﷺ أن يكون للخائنين خصيهاً بقوله:

«. . ولا تكن للخائنين خصيهاً \* واستغفر الله . . ، (°۲°) .

<sup>(</sup>٥٠) سورة المزمل الآية ١ إلى ٧.

<sup>(</sup>٥١) الحديث.

<sup>(</sup>٥٢) سورة النساء الآية ١٠٥.

يقول داعي الدعاة الاسهاعيلي القديم جعفر بن منصور اليمن الذي يعدّ أحد المؤسسين للديانة الاسهاعيلية، والواضعين لها الأصول والأسس يقول في كتابه الباطني الكبير مبيّناً معنى البيوت في قول الله عز وجل (في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح له فيها بالغدوّ والأصال) يقول:

فمن زعم أن الله بيوتاً غير هذه البيوت التي بيّنت الشرائع، وأظهرت الودائع، وبانت بالمعجزات، وعلت بالصفات، وقال: أنه يقع التغيير والزوال كان بمن ألحد في آيات الله جلّ وعلا، ودعا إلى غير شرائعه وأبلس من رحمته، بل هي البيوت المؤذنون بالشرائع في كلل عصر وزمان الذين هم رفع الله جل وعلا أمرهم باتباعهم فبهداهم اقتده، وجعلهم قدوة، وأمر بالاقتداء بهم، وطلب الهداية من عندهم، بيان هذا أن هذه البيوت إنما هي النطقاء الذين ينطقون بالتنزيل والشرائع.

افهم آدم، ونوح، وإبراهيم، وموسى، ومحمد وهو أحمد، ومحمد المهدي الناطق السابع صلوات الله عليهم أجمعين، فهم بيوت وحي الله تبارك وتعالى إلى كل واحد منهم في عصره بحكم الله وأمره (٢٥).

ثم بين هذا الداعي منزلة هذه البيوت ومكانتها، كما يبوضح أن في البيوت السبعة هذه بيتاً أعظم وأكبر من البيوت كلها، فمن هو يا ترى؟

يقول بكل صراحة ووقاحة:

«فكل قائم في عصره هو اسم الله الذي يدعي به في ذلك العصر كما قال الله عز وجل: ولله الأسهاء الحسنى فادعوه بها . . . ليعلم عباده أنه لا يقبل عبادتهم إلا من وجه واحد يختاره دون الوجوه، وحد يختاره دون الحدود، ومؤضع يختاره دون المواضع، وسبيل يختاره دون السبسل، وأصطرهم إلى هاد يهديهم، ورسول إليه يدعوهم ويعرفهم أن ذلك الذي يهديهم لا يكون إلا واحداً، ولا يقبل العبادة إلا به، ولا يقبل الحتيارهم

لأنفسهم دون اختيار الله لهم من يصطفيه ويختاره، فدين الله عز وجل متصل من آدم على على أيدي النطقاء والأئمة صلوات الله عليهم حتى يكمل الله دينه وأمره بالناطق السابع المهدى صلوات الله عليه وأكثر من ذلك؟ نعم أكثر وأشنع و فهو الذي إليه دعت الدعاة وإلى معرفته ندبت الرسل عليه الصلاة والسلام، وبشريعته تمت الشرائع، وهو صاحب إظهار الأمر كله، وعلى يديه يختم، وبه عبدالله عز وجل من عبد، وبأذانه طالب الله العباد من فهو أذان لقول الله عز وجل: وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر: يريد الأكبر أنه لا شيء أكبر منه ولا مثله فيدانيه، وهو أكبر البيوت، وأعظم البيوت، وأعظم الحجب، ونهايتها، وهو ظهور حجاب الله الأعظم» (١٥٥).

فهل هناك كفر بعد هذا الكفر؟

﴿ وَخُرُوجٍ عَنِ الْاسْلَامُ الْاسْلَامُ بَعْدُ هَذَا الْخُرُوجِ؟

وجرأة على تكذيب الله عز وجل، وتكذيب كلامه المحكم، والاستهزاء بآيات الله البينات؟

والتحريف في كلمات الله المحكمات؟ المذي يقصر عنه تجريف اليهود المغضوبين عليهم المذمومين في كتاب الله عز وجل بقوله جل وعلا: «يجرفون الكلم عن مواضعه» (٥٠).

وهل هناك صراحة فوق هـذه الصراحة، وبيـان فوق هـذا البيان بـأن الدين لم يكمل بدين الاسلام؟

وأمر الله لم يتم بخاتم النبيين وسيد المرسلين؟

وشرائع الله لم تتمّ بالشريعة التي جاء بها الصادق الأمين؟

<sup>(</sup>٥٤) انظر «كتاب الكشف» ص ١٠٩، ١١٠.

<sup>(</sup>٥٥) سورة المائدة الآية ١٣.

ووعد الله لم يصدق فيه بأنه أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلّه؟

ووحي الله لم ينقطع به ولم يحتتم؟

بل هناك أعظم منه وأكبر وأجل وأفضل، «يضاهئون قول الـذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنّى يؤفكون» (٢٥٠).

هذا وكتابه (كتاب الكشف) هذا كلّه، وكتبه الأخرى السرّيّة الباطنية ـ وجميع كتبه في الباطن ـ مليئة من مثل هذه التصريحات والبيانات مثل:

«الناطق السابع هو صاحب الظهور، وكشف المستور، وخاتم الأعصار والأزمنة والدهور(٥٧).

وهو: الأول والأخر، وهو الظاهر على جميع أنبيائه ودعاته ورسله، وهو الباطن الذي بطن الأشياء فلا تدرك إلا من عنده، وهو بكل شيء عليم»(^°).

وقال تحت قول الله عز وجل: (هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم): «الرسول الناطق الذي يكون بعد محمد هو المهدي الذي أشار إليه محمد»(٩٥).

وقال:

«سابع النطقاء هو متمم دور المصطفى»(١٠٠).

وأيضاً: إن أول الأدوار دور آدم . . . والدور السادس دور محمد . . .

<sup>(</sup>٥٦) سورة التوبة الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٥٧) انظر ص ١١٤ من «كتاب الكشف».

<sup>(</sup>٥٨) أيضاً ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٥٩) أيضاً ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٦٠) «كتاب الفترات والقرانات، ص ٣ نسخة خطية.

والدور السابع دور القائم محمد بن اسهاعيل الذي تختتم به الدنيا، وتنفتح الأخرة»(٦١).

ويقول أبوه أو جده \_ على اختلاف في الأقوال \_ ابن حوشب الملقب بمنصور اليمن: «وأما بنعمة ربّك فحدّث، والنعمة الرسول، فذلك اسمه في الباطن حيث كانت في كتاب الله كها قال الله لنبيه محمد على وأما بنعمة ربّك فحدّث، يعني بالرسول الناطق الذي بعدك من ولدك»(٦٢).

وبمثل ذلك يقول داعي الدعاة الاسهاعيلي عليّ بن حنظلة المتوفي سنة ٢٦هـ في نظمه بعد ذكر النطقاء الستة:

والساطق السابع روح العالم وص غاية فعل عالم الطبائع وغر من أجله حركت الأفلاك وأج على يديه الفوز والحساب لأه

وصفوة المجموع منذ آدم وغرض الباري القديس الصانع وأجريت في ضمنها الأملاك لأهله والخسر والعقاب، ١٣٠٠).

وقال الداعي الاسماعيلي الأجلّ الذي قلّما يضاهيه أحد من الاسماعيلية في كتاباته الفلسفية أحمد حميد الدين الكرماني في رسالته (أسبوع دور الستر):

فلله الحجة البالغة على خلقه . . . واصطفى بتبليغ حكمته وإبلاغ عرشه وهو على عرش التنزيه صفوة من الأمم ، سهاهم المرسلين وهم المبشرون والمنذرون والمهدون ، فكانت أولاً شريعة آدم صاحب يوم الأحد . . . ثم أعقبه النور . . . ثم نسخ شريعة إبراهيم صاحب يوم الثلاثاء المتوج بالبقاء ثالث النطقاء . . . ثم انبثق النور الرابع . . . وهو موسى صاحب يوم الأربعاء . . . ثم ظهر جوهر الأب المتعالى من صفات البرية بظهور الأب المتعلى من صفات البرية بظهور الأب المتعلى من من شهر من صفات البرية بظهور الأب المتعلى من من من من من سفات البرية بنظهور الأب المتعلى من من من من سفات البرية بنظهور الأب الأقدس المسيح النفيس صاحب يوم الخميس . . . ثم ظهر

<sup>(</sup>٦١) كتاب والأدلة والشواهد؛ نسخة خطية .

<sup>(</sup>٦٢) «كتاب الرشد والهداية» من كتاب أيوانوف (COLECTENA) ط الجمعية الاسهاعيلية بريل ـ ليدن ـ هولندا.

<sup>(</sup>٦٣) «سمط الحقائق» لعلي بن حنظلة ص ٤١، ٤٢ ط المعهد الفرنسي ــ دمشق ١٩٥٣م.

الأمر الإلهي، والفيض المحمدي ذو العلا والرفعة صاحب يوم الجمعة محمد . . . أي أمر الله فلا تستعجلوه سبحانه وتعالى عما يشركون وقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً .

واستقر الوقت لصاحب يوم السبت القائم في الأرض مقام العقل في عالمه، محطّ رجال حملة النور، في سالف الدهور، ومقصد الراحة، وعنده تكون الاستراحة، ذو الكلمة المصونة، والجوهرة المكنونة، التي أنارت الكواكب، فمن أنوارها انتثرت، وغارت في البحار.

هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتي ربّك أو يأتي بعض آيات ربّك يوم يأتي بعض آيات ربّك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبـل أو كسبت في إيمانها خيراً قل انتظروا إنا منتظرون.

سيأي إلى الناس في حقبة يبلغ فيها معاني الحكم وعنه غداً تظهر المعجزات ويظهر من أمره ما كتم وتملأ له الأرض عدلاً كما ملئت من قبل جوراً وظلم وينجز وعد الإله القدير بديع السماء وباري النسم، (١٤).

ويقول: الداعي الاسماعيلي الأحر حاتم بن عمران وهو يبين الأيام ومدلولاتها فيقول:

«فأولها يوم الأحد وهو الابتداء، وله من النطقاء آدم الذي هو المبعوث الأول. وثانيها يوم الاثنين وهو يدل على نوح الناطق الثاني. وثالثها يوم الثلاثاء وهو يدل على ابراهيم الناطق الثالث. ورابعها الأربعاء وهو يدل على موسى الناطق الرابع، وخامسها يوم الخميس وهو يدل على عيسى الناطق الخامس. وسادسها يوم الجمعة وهو يدل على محمد الناطق السادس، وأما السبت فهو دليل على القائم الذي هو سابع أيام الأسبوع» (١٥٥).

<sup>(</sup>٦٤) «رسالة دور أسبوع الستر» للكرماني ص ٤٢ وما بعد من (أربع رسائل اسهاعيلية) ط دار مكتبة الحياة لبنان ــ ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٦٥) «الأصول والأحكام، ص ٢١٦ من (خمس رسائل اسهاعيلية).

ويقول النعمان القاضي:

«إن كل ناطق يبشر بالناطق الذي يأتي من بعده وينذر قومه من أئمة دوره، وكذلك عيسى عليه السلام وأثمة دوره بشروا برسول الله محمد على وذلك فيها يقرأه أهل التوراة والانجيل في توراتهم وأناجيلهم على ما قرأوا به بعد أن حرّفوا وغيروا كها قال الله عز وجل، وكذلك بشر محمد بالقائم من بعده صلوات الله عليهها، وبالمهدي من قبله وأنذر من التكذيب به وإنكاره، ومن ذلك قوله تعالى: إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً» (٢٦٠).

وقال أيضاً في كتابه الآخر:

«إن القائم صلوات الله عليه هو متمم النطقاء»(٦٧).

#### وقال:

«إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم» فجعل صفوة الصفوة من العالمين النطقاء السبعة، هم: آدم، ونوح، وابراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد، والقائم صلوات الله عليهم، وجعلهم أصحاب شرائع وأحكام وحلال وحرام»(٢٨).

ويقول الداعي محمد بن سعد تحت قول الله عز وجل: حتى إذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة:

يعني بذلك الناطق السابع صاحب الكشف القائم في هذا الوجه إذا بلغ أشده واكتمل أمره أتى إليه الجميع عندما يظهر بالقوة والفعل معاً»(٦٩).

<sup>(</sup>٦٦) وأساس التأويل، للنعمان المتوفي ٣٦٣هـ ص ٣١٨، ٣١٩.

<sup>(</sup>٦٧) والرسالة المذهبة، للنعمان ص ٥٦ من (خمس رسائل اسماعيلية).

<sup>(</sup>٦٨) وأساس التأويل، للنعمان القاضي.

<sup>(</sup>٦٩) «الكافية» لمحمد بن يعد بن داؤد الرفنة ص ٢٩ من (ثلاث رسائل اسماعيلية) ط دار الأفاق الجديدة بيروت.

وقال قيس بن منصور:

«والقائم هو المتمم للجميع والقاضي لديون آبائه: (٧٠).

فهذا هو الناطق السابع، حكمه حكم النطقاء الستة الأخرين الذين سبقوه، وشأنه شأنهم أصحاب النبوءات والرسالات، بل هو يفضلهم ويحوز على مقام وشرف لم يفز به الأولون، ولم يحزه السابقون كما صرح بذلك القوم ونقلنا عنهم بالعبارات الصريحة، والنصوص الظاهرة المكشوفة، الأن، وفي بداية الكلام.

وإثبات هذا وحده كاف لإخراج القوم من الطوائف الاسلامية، وحتى الضالة المنحرفة، لأن كل من يعتقد بنبوة أحد بعد نبوة محمد على فهو كافر بالاتفاق، لاخلاف في ذلك بين علماء الاسلام وفقهاء المسلمين، وقد نقل القاضي عياض الاجماع على ذلك كما قال:

«من ادعى نبوة أحد مع نبينا على أو بعده كالعيسوية من اليهود القائلين بتخصيص رسالته إلى العرب، وكالخرمية القائلين بتواتر الرسل، فهؤلاء كلهم كفار مكذبون للنبي على لأنه أخبر أنه على خاتم النبيين لا نبي بعده، وأخبر الله عنه أنه خاتم النبيين، وأنه أرسل إلى الناس كافة، وأجمعت الأمة على حمل هذا الكلام على ظاهره، وأن مفهومه المراد دون تأويل وتخصيص، فلا شك في كفر هؤلاء قطعاً وإجماعاً وسمعاً»(٧١).

وأما معتقد الاسهاعيلية بانقضاء دور محمد صلوات الله وسلامه عليه، ونسخ شريعته بعده بمجيء القائم أوردنا فيه أيضاً النصوص الصريحة، والعبارات الناطقة، والتصريحات القاطعة في الموضوع من أهم كتب الاسهاعيلية.

<sup>(</sup>٧٠) «رسالة الأسابيع» ص ٦٤ من (خس رسائل اسهاعيلية)، أيضاً «شجرة اليقين» للداعي عبدان ص ٩٠.

<sup>(</sup>٧١) كتاب «الشفاء» للقاضي عياص.

ونضيف إليها بعض العبارات الأخرى إكمالًا للبحث، وتتمياً للفائدة كي يعلم أن هذا الأمر موضع اتفاق لدى القوم كافة ولو لم يتظاهروا به في كتب الظاهر مع عدم استحقاق أحد بمن ينتسب إلى الاسهاعيلية أن يردّ كلام إمامه المعصوم، وقد ورد من أئمتهم والدعاة المطلقين الذين هم كالمعصومين صراح بأن شريعة محمد على عطلت، ونسخت بمحمد بن اسهاعيل:

وها هي بعض النصوص الأخرى:

يقول الاسهاعيلي المعاصر عارف تامر وهو ينقل مذهب أخوان الصفاء تحت قول الله عز وجل: (يوم نطوي السهاء كطي السجل للكتب كها بدأنا أول خلق نعيده وعدا علينا إنا كنا فاعلين):

«ففي التأويل الاسماعيلي أن السماء هي الشريعة العائدة للناطق، وتأويل الآية أنه عند ظهور القائم السابع المنتظر ستطوي جميع الشرائع وعددهم عدد السموات أي ست شرائع، وهي لأدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد كما يطوي السجل، ويضيف إليهم الشريعة السابعة التي تلغى جميع ما قبلها، وعندئذ يبدأ عهد جديد» (٢٢).

وقال إخوان الصفاء أيضاً:

«إذا كان وقت قيام القائم السابع بالأمر الجديـد لا ينفع نفسـاً إيمانها لم تكن آمنت من قبـل أو كسبت في إيمانها خيـراً، والخير هــو المعـرفــة بــه قبــل قيامه»(٧٣).

ويقول الداعي أبو يعقوب إسحاق السجستاني:

«إذا ظهر القائم سلام الله عليه، وانقاد الخلق له، وقهرهم بالقوة الممنونة عليه فقد انقطع طمع المخترعين عن إضافة المراتب إلى أنفسهم

<sup>(</sup>٧٢) انظر «جامعة الجامعة» لأحوان الصفاء ص ٥٨ المقدمة لعارف تــامر ط مكتبــة الحياة بهروت

<sup>(</sup>٧٣) وجامعة الجامعة، لأخوان الصفاء ص ١٣٨.

وادعوا ما ليس من شأنهم إذ الرئاسة إنما تكون لمن قدرها الله لــه وهو القــائـم سلام الله على ذكره، ويجب أيضاً رفع هذه الشريعة»(٢٤).

ويقول جعفر بن منصور اليمن:

«إذا ظهر السابع وجب عليهم طاعته وترك الأمر الأول الذي قامت الشريعة به»(٧٠).

وأيضاً: وإن السابع هو القائم بتبديل الشريعة لمن عرف ذلك وعقل(٧٦).

#### ويقول النعمان القاضي:

«وسألت عن اتخاذ موسى السبت عيداً، وعيسى الأحد، ومحمد الجمعة وكل هؤلاء صلوات الله عليهم أشاروا إلى القائم عليه السلام لأنهم أرادوا الحكمة مستورة وقد أشاروا بها رمزاً إلى من أشرقت به المنازل، فأشار موسى عليه السلام إليه لأنه سابع الأيام، وأشار عيسى إلى الأحد لأنه رجع إلى عمد صلى الله عليه وآله وسلم، وعرف أن له المنزلة وفي دوره تتم منزلة عيسى، وأشار محمد إلى الجمعة لأن حده اشتمل على حدود من تقدمه، فالجمعة للقائم لأنه نسخ جميع الشرائع . . . واعلم أن القمر مثل على القائم ما دام للمثاني سبعة بأزاء سبعة وقد ظهرت علة الخلق ووقعت محنة الكسوف وغيبة الهلال أيضاً للثمانية وعشرين وبمقدار غيبته واستتاره الليلتين ويومين ثمانٍ وأربعين ساعة . فهذه هي عدد الحدود التي بين الناطق والقائم، وهي القيامة الكبرى، فإذا تمت ظهرت الأيات وانكشفت المستورات، وفطر المؤمنون من صيامهم»(٧٧).

<sup>(</sup>٧٤) ﴿إِثْبَاتُ النَّبُوءَاتُ، المقالة الخامسة ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٧٥) وسرائر النطقاء، لجعفر بن منصور اليمن ص ١٠٧ نسخة خطية.

<sup>(</sup>٧٦) أيضاً ص ٩٥.

<sup>(</sup>٧٧) «الرسالة المذهبة» للقاضي النعمان ص ٧٠ و ٧١ من (خمس رسائل اسماعيلية).

وقال «الداعي الاسماعيلي الأجل، أحمد حميد الدين الكرماني في كتابه الباطني الكبير وهو يذكر انقضاء دور محمد صلوات الله وسلامه عليه بابتداء دور القائم، فيقول بأسلوبه الباطني المعقد الخاص به تحت قول الله عز وجل:

«وإذ أسر النبي إلى بعض أزواجه حديثًا، إلى قوله: والملائكة بعد ذلـك ظهير، فخشي أن يظهر النبي منعاً عن اتباعه وقبول قوله اعتباراً بما كان يفعله النبي صلى الله عليه وسلم وآلـه في الملة من الأمر بـالشيء والنهي عن ضـده جميعاً فيفتضح بعد أن كان قد بشر قومه وعشيرته أنه هـ و المقدم من دون غيره، فتمنى أنه لو ترك أمره على مطاويه لما حرم تلك الـرتبة ولم يؤهــل لها، فسأل النبي الإنظار فيها وعد به من قبل، مما كان أحد الذنـوب المغتفرة للنبي ليكون له ذكراً إلى يوم القيامة عـوضاً عـما حرم من رتبــة الوزارة فــلا يضيع سعيه وخدمته وذلك قوله تعالى: «إلى يوم يبعثون» فعلم النبي صلى الله عليه وآله أن الذي قدر سيكون، ولن يكون إلا ما جرى به القلم الـذي توجبـه الحكمة، وأن انتهاء أمر القائمين في الأمر بعــده للأمــور والأخبار من الله إلى الوقت المعلوم فيه أن تكون النفس الزكية، وهو تمام الدور، ففعل أو لم يفعل فلا بد من قيام القائمين ووقوع الخلاف والإختلاف بعده بقلة مساعدة الـزمان، وأعلمـه أن ذكره يبقى إلى يـوم الوقت المعلوم حتى يكـون إلى أيـام ظهور القائم عليه السلام، فيوم لفظة غير معرفة هو على الخاتم للدور الكبير السادس وكأنه يقول: أيامك أيام أتباعك في عقد الرياسة والمخالفة ممتدة إلى يوم الحد الأول من الدور السابع الذي هو الوقت المعلوم في استفاضة التأييد في الحدود، وتعليم الأمور، كالبحران الذي هو الـوقت المعلوم في ظهور قـوة نفس العليل وفعلها وتغييرها أمره، وعلى رأسه تظهـر القوة فيؤثـر كل قــائـم منهم بالأمر تأثيراً ينظهر مناره ويبقى في الناس آثاره بسطاً لمعالم الشريعة وأعلامها وتمييزاً لكلمة التوحيد وأحكامها، وطيأ عن القلوب ذكر الأبالسة المضلين ومذاهبهم وسننهم إلى دونوها كما طووا ذكر أولياء الله القائمين مقامه عن قلوب الأمـة على طـول المدة والأيـام، وقلة مساعـدة الزمـان لأولياء الله تعالى على الثبات فضلًا عن التغيير والإلزام.

وهو اليوم الذي وعد الله تعالى به بقوله: «يوم نطوي السباء كطي السجل للكتب» يقول: إن ذلك الحد الذي هو من أيام الله تعالى لا كيا قال: «وذكرهم بأيام الله» الذي يرد الأمور إلى قوانينها الأولة في أيام الناطق، ويطوي ذكر أثمة الضلال الذين هم كالسباء العالية على ما دونها كها طووا ذكر أثمة الحق من قلوب الأمة بالغلبة واليد. وقال تعالى: «يوم يرون الملائكة لا بشرى يومئذ للمجرمين» إلى قوله: «هباء منثوراً» «يوم يرون الملائكة» إشارة إلى ما يكون في الدور السابع، يقول: إن الملائكة الذين هم أصحاب الدعوة الذين هم كالملائكة في الآخرة القائمين بالعبادتين يوبخون المقصرين والتاركين أمر الله تعالى على تعلقهم من أديانهم بما تعلقوا به فيمنعونهم عن أن يكونوا من أهل الجنة المستجيبين إلى إقامة الطاعات «ويقولون حجراً محجوراً» يقول: إنهم: يعلمونهم أنه محظور عليهم «إغلاقهم باب التوبة من أن يكونوا من المؤمنين» (٨٧).

ويقول الداعي الاسماعيلي: «إن الدور الصغير السابع يعني بــه الأسبوع الذي يلي دور القائم عليه السلام، وبه يتم دور النبي صلى الله عليه وعلى آله الذي هو الدور الكبير السادس»(٧٩).

ويقول الداعي الاسماعيلي طاهر بن ابراهيم الحارثي:

«ولما كان مولانا محمـد بن اسهاعيـل قائـهاً بالقـوة وجب تجديـد الشريعة والالتزام بها إلى الوقت المعلوم والأجل المحدود» (^^).

ويقول الكرماني وهو يوضح بأن العاشر من الناطق يكون ناطقاً أيضاً، ويأتي بشريعة جديدة، كما أن الناطق لا يكون إلا صاحب شريعة وأمر جديد خلاف الأول كما يصرح:

<sup>(</sup>٧٨) «راحة العقل» للكرماني ص ٥٨٠، ٥٨١، ٥٨٠.

<sup>(</sup>۷۹) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية» ص ۱۰۰ من (أربعة كتب اسماعيلية) ط المجمع العلمي غونتيغن.

<sup>(</sup>٨٠) «الأنوار اللطيفة» الباب الثالث الفصل الخامس ص ١٧٦.

«إن الموجود في الدور من الحدود عشرة أولها الناطق والـوصي وسبعة من الأتماء الذين يتمون الأدوار الصغار، والعاشر هو الذي يقوم مقـام الناطق في دوره، ثم يظهر بأمر جديد في دور جديد»(٨١).

ويكتب المصحح الاسهاعيلي تحت هذا:

«الدور الصغير يعني الفترة التي تقع بين كل ناطق وناطق فيها سبعة أثمة. أما الدور الكبير فيبتدىء من عهد آدم إلى ظهور القائم المنتظر الذي يسمى دوره بالدور السابع ويكون بنفس الوقت متماً لعدد النطقاء الستة. والدور يتألف من إمام مقيم وناطق وأساس له وسبعة أثمة يكون سابعهم متم الدور»(٨٢).

ونذكر أخيراً ما قاله أحد بناة هذه الديانة وهو الداعي الاسماعيلي ابن حوشب الذي أرسل إلى اليمن وفتحها، وسمي بمنصور اليمن، ومن ولده جعفر المشهور، يقول هذا ابن حوشب:

«وفي سور القرآن دلالة أيضاً وذلك أنّ بين كل ناطق وناطق سبعة متمين.

وكذلك القرآن، فأول السور دلالة على محمد لأنه الناطق بها، ثم بعدها سبع سور، وبعد السبع ذكر محمد، وكذلك بعد كل سبع إلى آخر القرآن، فالسبع من السور تدلّ بعددها على تمام السبعة المتمين بين الناطقين.

ويدل بما فيها على سابع النطقاء، الـذي يأتي بفـرض من الله سبحانـه وأمر حادث يدلّ على الناطق الذي بعد محمد»(٨٣).

<sup>(</sup>٨١) «راحة العقل» للكرماني ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٨٢) أيضاً.

<sup>(</sup>٨٣) «كتاب الرشد والهداية» لابن حوشب الملقب بمنصور اليمن في آخر كتاب (٨٣) (COLLECTANEA) لأيوانوف ط ليدن.

### ويقول أيضاً في هذا الكتاب:

«فإذا حسبت التي فيها ذكر محمد على فهي دلالة النطقاء وهي أربع عشرة سورة، فسور النطقاء التي هي لهم مفردة تدل عليهم، وسور المتمين تدل عليهم بتمام السبعة، وفيها ذكر سابع النطقاء، ففيها دلالتان يدل ذلك على أن لكل ناطق شريعة لم يشرعها من قبله، وأن كل مُتم إنما يتم شريعة ناطق قبله» (منه عله قبله).

وهذه العبارة نص في الموضوع.

فهذا هو الأمر الثاني أي انقضاء دور محمد ﷺ ونسخ شريعته، وقد أضفنا إلى النصوص والعبارات التي أوردناها أولاً نصوصاً وعبارات أخرى.

فيقول جعفر بن منصور اليمن:

«القائم لا شريعة له، بل هـويزيـل الشرائع وينسخهـا بإقـامة التـأويل المحض»(^^).

ويقول:

«وفي عصر القائم يظهر التأويل محضاً، والإمام الذي قبله يقوم بظاهر الشريعة وباطنها لم يكن عمل قبل آدم، كما لا يكون عمل بعد القائم»(٨٦).

ويقول معاصره النعمان القاضي:

«إن الصلوات عـديدة، فـالأول الصلوات الخمس . . . والثاني صـلاة الكسوف . . . والثالث صلاة الحوف الكسوف . . . والسائت صلاة الحوف . . . والخامس صلاة الاستسقاء . . . والسادس صلاة الجنائز . . . والسابع الصـلاة على النبي صـلى الله عليه وآلـه وسلم، فأمثـال الستـة الأضرب من

<sup>(</sup>٨٤) أيضاً ص ٩٧.

<sup>(</sup>٨٥) «تأويل الزكاة» لجعفر بن منصور اليمن ص٣١ نسخة خطية.

<sup>(</sup>٨٦) «تأويل سورة النساء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٦٠ ــ نسخة خطية.

الصلاة أمثال لدعوة الستة النطقاء كها ذكرنا أن مثل الصلاة مثل الدعوة ضروبها مختلفة المعاني وكلها فيها أعهال.

كذلك دعوة كل ناطق من النطقاء الستة الذين قدّمنا ذكرهم، وهم: آدم ونوح وإبراهيم وموسى عيسى عليهم الصلاة والسلام ومحمد على كلها مأمور فيها بالعمل والشرائع والأعمال فيها مختلفة كما قال تعالى: (لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً)، والصلاة السابعة التي هي الصلاة على النبي على وهي قول بلا عمل مثل لدعوة آخر الأئمة وخاتمهم، وهو صاحب عصر القيامة لأنه إذا قام رفع العمل وقامت القيامة» (٨٧).

وهل هناك احتياج للإيضاح أكثر، وهـل بعد هـذا شك لشـاك، وريب لمرتاب بأن الاسهاعيلية يقولون برفع التكاليف؟

ونحن لا نورد العبارات، ولا نتعب أنفسنا إلا توفيراً على الباحثين من المعاناة التي قاسيناها في إخراج الأدلة الواضحة والشواهد القاطعة والبراهين الساطعة من بطون الكتب بعد قراءتها كلمة كلمة، ولفظاً لفظاً، وحرفاً حرفاً، وقطعا على من يتعلل بأن القائل بمثل هذه المقولات الأحاد من القوم.

فيقول الداعي أبو يعقوب السجستاني في كتابه (النصرة):

«أما القائم عليه السلام فإنه يرفع الشرائع»(^^).

ويقول الداعي أبو فراس شهاب الدين وهو يذكر النطقاء السبعة:

«فآدم صاحب التطوع، ونوح صاحب التطوع والشريعة، وإبراهيم صاحب التطوع والشريعة والمناهي، وموسى صاحب التطوع والشريعة والمناهي والحدود التي هي عقوبات الدنيا، وعيسى صاحب التطوع والشريعة والمعرفة وعقوبات الدنيا والأخرة، ومحمد صاحب

<sup>(</sup>٨٧) وتأويل، الدعائم، للنعمان القاضي ج١ ص ١٨٢ ط دار المعارف مصر.

<sup>(</sup>٨٨) «كتباب النصرة» للسجستاني نقلاً عن «كتباب الريباض» للكرمباني ص ٢٠١ ط دار الثقافة بيروت.

التطوع والشريعة والمناهي والحدود والتقية والمعرفة وعقوبات الدنيا والأخرة جميعاً.

وأما القائم سلام الله على ذكره فهو صاحب التأويـل الذي هـو مجمع جميع شرائع النطقاء وأعمالهم، وهو ربّ يوم الكشف(٨٩).

ويقول الداعي الاسماعيلي محمد بن علي الصورى في منظومته في العقائد:

ئم يقوم الولد النفيس ذاك الإمام قائم القيامة ويقتل الخنزير كلب الروم

ويسرجع السديسن بسالسعسلم المسحض

ويبطل التركيب والتكليف

والسيد المؤيد الرئيس لا شك في ذاك ولا ملامة وتيس بغداد حليف اللوم

إلى أن يقول:

والديس في الحس كخصس غض حين بجيء السرب والسسفوف (٩٠)

وقبل أن نسرد نصوصاً أخيرة من الإمام الاسهاعيلي المعصوم السابع الثناني المعز لدين الله نريد أن نذكر ههنا أن الاسهاعيلية لا يقولون برفع التكاليف بعد الناطق فحسب، بل يقولون برفعها قبل قيام الناطق السابع والقائم للخاصة، فيقول طاهر بن ابراهيم الحارثي:

«أهل الولاء المتعلقون بشيء من العلوم الدينية والحكم الإلهية التـاركون للعبادة الظاهرة، الممتدة أيديهم إلى شيء مما حظرته الشريعـة فيكون ولاؤهم وما علموه من علم، غير ضائعين»(٩١).

<sup>(</sup>٨٩) وكتاب الإيضاح، للداعي الاسهاعيلي شهاب الدين أبي فراس ص ٨ ط المطبعة الكاثوليكية ١٩٦٤م. أيضاً وشجرة اليقين، للداعي عبدان ص ١٢ ط دار الأفاق الجديدة ـ بروت.

<sup>(</sup>٩٠) أنبظر «القصيدة الصورية» لمحمد بن علي الصوري ص ٧٠ ط المعهد الفرنسي للدراسات العربية ـ دمشق ١٩٥٥م.

<sup>(</sup>٩١) (الأنوار اللطيفة) للحارثي اليماني ص ١٣٣.

ويقول بعدما يذكر أن للإمام ستا وعشرين حجة:

«فهم اثنا عشر حجج الليل واثنا عشر حجم النهار، والباب، والحجة... وهذه الحجج الذين هم حجج الليل، هم أهل الباطن المحض، المرفوع عنهم في أدوار الستر التكاليف الظاهرة لعلو درجاتهم، وهم أفضل الستة والعشرين بعد المقام، والباب السابق عليهم السلام (٩٢).

ويؤيد هذا ما ذكره المفضل بن عمر الجعفي عن جعفر بن محمد الباقر أنه قال تحت قول الله عز وجل: ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات:

قلت (أي المفضل الجعفي): يا مولاي، هل علينا معرفة هذه الدرجات؟

قال الصادق: نعم، من عرف هذا الباطن فقد سقط عنه عمل الظاهر، وما دام لا يعرف هذه الدرجات، ولا يبلغها بمعرفته، فإذ أبلغها وعرفها منزلة منزلة، ودرجة درجة فهو حينئذٍ حرّ قد سقطت عنه العبودية، وخرج من حدّ المملوكية إلى حدّ الحريّة باشتهائه ومعرفته.

قلت: يا مولاي، فهل ذلك في كتاب الله؟

قال: نعم، أما سمعت قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ إِلَى رَبُّكُ الْمُنْتَهِي ﴾ .

فإذا عرف الرجل ربه فقد انتهى للمطلوب ولا شيء أبلغ إلى الله من الوحدانية والمعرفة، وإنما وضعت الاصفاد والأغلال على المقصرين.

وأما من قد بلغ وعرف هذه الـدرجات التي قـرأتها لـك فقد أعتقـه من الرق، ورفعت عنه الأغلال والأصفاد وإقامة الظاهر(٩٣).

وبعد هذا نرجع إلى موضوعنا، وننقل ما قاله الإمام الاسماعيلي المعز لدين الله في هذا الموضوع، وكلام الإمام إمام الكلام، فيقول:

<sup>(</sup>٩٢) أيضاً الفصل الأول الباب الثاني السرادق الثاني ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٩٣) «كتاب الهفت الشريف» للمفضل الجعفي ص ٤١، ٤٦ تحقيق مصطفى غالب الاسماعيلي ط دار الأندلس الطبعة الثانية ١٩٨٠م.

«التكرار في الأذان مرة بعد مرة مثل على النظاهر والبناطن، ودليل على أنها دعوة بعد دعوة قد تقدمت والأخير الذي يكون في القيامة وهو قول لا إله إلا الله مرة دليل على القائم ينسخ بشريعته كنل شريعة قند تقندمت، ولا يحدث شريعة، وإنما يأتي بباطن الشرائع والصحف محضاً مجرداً (٩٤).

وأيضاً:

سئل الإمام المعز عن القائم على ذكره السلام وهو يبطل الشرائع كلها وكيفية سيرته في الدين والشريعة؟

فقال: يأتي بالتأويل المجرد فيتأول جميع صحف الأنبياء، ويأتي تأويل شرائعهم مجرداً كما قال (يوم يكشف عن ساق) والساق هي الحقيقة التي قام الظاهر بها، وبها قامت الدعوة الظاهرة، إن القائم بالتأويل المجرد يرفض ظاهر العمل ولا يرفض العقليات، قالوا: زدنا شرحاً لهذه الإشارات، فقال: الرموزات (٩٥).

وأيضاً:

سئل الإمام المعز عنَ قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ انْكُدُرَتُ ﴾؟ فقال: «هو دور القائم على ذكره السلام، تسقط فيه الحدود والمراتب(٩٦).

وهذا آخر ما أردنا اثباته في هذا الباب.

وقد ثبت من هذه النصوص والتصريحات والعبارات الواضحات أن الاسهاعيلية يعتقدون بالأمور الثلاثة كلها، الأمور التي كل واحد منها موجب للكفر، ومخرج للإنسان عن الملة الإسلامية الحنيفية البيضاء، أعني:

١ \_ الاعتقاد بإتيان رسول بعد خاتم الأنبياء سيد المرسلين.

٢ \_ وانقضاء دوره، ونسخ شريعته بشريعة أخرى.

٣\_ ورفع التكاليف الشرعية، والاكتفاء بالباطن المحض.

<sup>(9.8) «</sup>تأويل الشريعة» من كلام الإمام المعز ص ٥ ـ نسخة خطية.

<sup>(</sup>٩٥) أيضاً ص ٤٨.

<sup>(</sup>٩٦) «تأويل الشريعة» ص ١٨٥ ـ نسخة خطيّة.

فكيف وقد تجتمع هذه الأمور الثلاثة كلها في طائفة واحدة، وهي تدين وتؤمن بها كلها.

> فهل هناك كفر فوق هذا الكفر؟ وهل بعد هذا الاعتقاد خروج على الإسلام ومعتقداته وتعاليمه؟

وكان هذا شائعاً مشهوراً عنهم بين المسلمين من قديم الزمان، ولذلك حكم عليهم علماؤهم وفقهاؤهم ومؤرخوهم بالكفر والزندقة، وسموهم الاباحيين المعطلين.

ولم يكن انكار علي بن الوليد في كتابه (دامغ الباطل وحتف المناضل) على كتاب الإمام الغزالي (فضائح الباطنية) إلا إنكار التقية أو إنكار المجادل المكابر.

كها أن تبرئة الاسهاعيلية من قبل الدكتور محمد كامل حسين ومن حذا حذوه عن تعطيل الشريعة ونسخها ليس إلا تبرئة مبنية إما على جهل بالعقائد الاسهاعيلية الحقيقية، مثل رميه شيخ الإسلام ابن تيمية بانكار حديث (أول ما خلق الله العقل) مع وروده في البخاري الذي يجعل الإنسان يشك في علمه ومعرفته بعلم الحديث (٩٧).

<sup>(</sup>٩٧) ذكر الدكتور محمد كامل حسين في مقدمة ديوان المؤيـد الشيرازي في هـامش صفحة ٩٢ بعد ذكر هذا الحديث (أول ما خلق الله العقل) فقال له: أقبل فأقبـل، ثم قال لـه: أدبر فأدبر، ثم قال: فبعزتي وجلالي، ما خلقت خلقاً أجل منك، بك أثيب وبك أعاقب).

فعلَّق عليه بتعليقة رقم ٣:

<sup>«</sup>نـلاحظ أن هذا الحـديث أخرجـه البخاري، واعتـبر ابن تيمية في كتـابـه (منهـاج السنـة) أن هذا الحـديث موضـوع، بينها نـرى ابن سينـا أحـذ بـه في رسـالتـه (معـرفـة النفس)» ـ ثم أعاد نفس الكلام بعد تعديل يسير في مقدمة كتاب (المهمة في آداب اتبـاع الأثمة) للنعمان القاضي في تعليقة رقم ٢ بعد ذكر هذا الحديث نفسه:

ورد هذا الحديث في صحيح البخاري، وأنكره عدد من العلماء وعلى رأسهم ابن تيمية الذي وضع رسالة في هذا الحديث، (أنظر مقدمة الكتاب المذكور ص ٢٦) وذكر ذلك كذلك في كتابه (في أدب مصر الفاطمية).

أو أنه هو وأمثاله تجاهلوا عن عمد وقصد لغرض لا يعلمه إلا الله، أو هم أنفسهم.

ومما يؤيد هـ ذا أن كل من كتب في الفرق ومقالاتهم، سمَّ وهم معطلين وإباحيين.

كما أن المؤرخين الـذين اعتنوا بتـاريخ الاسماعيليـة ذكـروا نفس هـذه العقائد الاسماعيلية والمعتقدات الباطنية في كتبهم.

وإن الشريف أحا محسن من ولد محمد بن اسماعيل والمعاصر للاسماعيلية وقت تغلبهم على مصر، ذكر مثل هذه المعتقدات عن الاسماعيلية، من كون محمد بن اسماعيل ناطقاً ورسولاً، ونسخ الشريعة، ورفع التكاليف.

وهذا هو النويري وهو من كبار مؤرخي مصر ومن مصر، وكذلك المقريزي وهو أيضاً من مصر، ومن الموالين للاسهاعيلية المصريين وغيرهم أوردوا عند ذكر صفة الدعوة الرابعة الاسهاعيلية فقالوا:

مع أن الدكتور لا يعرف بأن هذا الحديث لم يورده البخاري، لا في صحيحه ولا في غيره اطلاقاً. إن يقصد من البخاري الإمام البخاري.

ثانياً: إن علماء الحديث تكلموا في هذا الحديث كثيـراً، وعدّوه في المـوضوعـات كما هو مبينٌ ومصرح في كتب هذا الفن.

ثالثاً: ما وجه المقارنة في تصحيح الحديث بين ابن تيمية وابن سينا حيث يقول:

وإن ابن تيمية يحكم عليه بالوضع بينها ابن سينا يأخذ به،؟

مع معرفة كل من له أدنى المام بالعلم أن ابن سينا لا علاقة له قريبة ولا بعيدة بهـذا العلم الشريف، قطع النظر أن يستدل بأخذه حديثاً وتركمه إياه مقابل ابن تيميـة شيخ الإسلام، والبصير المدقق، والماهر المحقق في هذا العلم الشريف ومثيلاته.

رابعاً: إن هذا الحديث لا شك في كونه موضوعاً كها ذكره شيخ الاسلام، والملا علي قاري وغيرهما من الكثيرين الكثيرين.

اعلم أنَّ الدعوة الرابعة أن تقرَّر عند المدعو بأن عدد الأنبياء الناسخين للشرائع المبدلين لها أصحاب الأدوار وتقليب الأحوال الناطقين على الأمور سبعة بعدد الأثمة سواء، كل واحد منهم له صاحب يأخذ عنه دعوته، ويحفظها على أمته، ويكون معه ظهرياً في حياته وخليفة له من بعد وفاته، إلى أن يؤديها إلى آخر، يكون سبيله معه سبيله هو مع نبيه الذي هو تابعه، ثم كذلك لكل مستخلف خليفة، إلى أن يمضي منهم على تلك الشريعة سبعة، ويسمّون هؤلاء السبعة الصامتين، لثباتهم على شريعة اقتفوا فيها أثر واحد هو أوّلهم، ويسمّون صاحب الأوّل سوسه، وربما عبروا عنه بغير ذلك.

ثم يزعمون أنه لا بدعند انقضاء هؤلاء السبعة واستنفاد دورهم بشرعهم من استفتاح دور ثان، ينسخ به شرع من قبله، ويكون خلفاؤه بعده يجري أمرهم كأمر من كان قبلهم، ثم يأتي بعدهم ناسخ، ثم اتباع سبعة صمت أبدا إلى أن يأتي السابع، فينسخ لجميع ما قبله، ويكون صاحب الزمان الأخير الناطق.

^ لم يرتبون هؤلاء بالتسمية لهم والأوصاف، فيقولون: أوّل هؤلاء النطقاء آدم، وصاحبه وسوسه شيث، ويقال بابه في موضع سوسه ويسمّون بعده تمام سبعة صمتوا على شريعة آدم، ثم نوح فإنّه ناطق ناسخ وسام سوسه، ثم تمام السبعة، ثم الثالث إبراهيم وسوسه إسهاعيل، ثم تمام السبعة، ثم الرابع موسى وسوسه هارون، ثم مات هارون في حياته فصار سوسه يوشع بن نون، ثم تمام السبعة بعده، ثم الخامس المسيح عيسى بن مريم أخذها عن يحيى، وهو أحد السبعة قبله، وهو أقامه ونصبه، ولهم في هذا ما سيأتي ذكره، وسوس المسيح شمعون الصفا، ثم تمام السبعة بعده، ثم السادس محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، وسوسه على بن أبي ثم السادس محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، وسوسه على بن أبي طالب رضي الله عنه ثم ستة ثم السابع قائم الرزمان محمد بن إسهاعيل بن جعفر، وهو المنتهى إليه علوم من قبله، والقائم بعلم بواطن الأمور وكشفها، وإليه تفسيرها، وإلى أمره أجرى ترتيب سائر من قبله، في أمور سيأتي ذكرها إن شاء الله تعالى.

فهذه درجة أخرى قرّرها الداعي عند المدعو نبوّة نبيّ بعد محمد صلى الله عليه وسلم، وسهّل بها النقل عن شريعة، وأخرج بها المدعو إليها عها هو معلوم عند كل سامع لدعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم من أنّ من دينه وما علم من مذهبه ونحلته أنّه خاتم الرسل وأنّه لا نبي بعده، وأن دولته مبقاة وشريعته مفترضة أبداً إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، فالعلم بذلك من ديانته وما عرف من مذهبه، وأنّ أمته بلّغت عنه ذلك وفهمته؛ وأنّ من مفهوم شريعته أنه لم يكن يجوز لأحد نبوّة غيره، في وقته ولا فيها بعده، فكانت هذه الدعوة أوّل ما أخرج الداعي بها المدعوّ عن شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأدخله في جملة الكفار المرتدّين عن شريعته، وهو مع هذا لا يعلم ما خرج منه ولا دخل فيه (٩٨).

وهذا عين ما ذكرناه من كتب الاسهاعيلية أنفسهم وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>٩٨) أنظر «نهاية الأرب في فننون الأدب، للنويسري المستوفي ٣٧٣هـ ج ٢٥ ص ٢٠٥، ٢٠٦، ٢٠٠ ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٤م. «الخطط» للمقريزي ص ٣٩٣، ٣٩٤ ط دار صادر - بيروت.

# الباب السابع

## الاسباعيلية: ماهية الدعوة ونظامها

إن للاسماعيلية نظاماً خاصاً بهم، وللدعوة إلى مذهبهم السري هيئتها الحاصة بها، والمخصوصة بهم، لا يوجد لاحد غيرهم الآما ينقل عن الماسونية ومجالسها ما هيتها ونظامها، أو كها يوجد للنصارى نظام كهنوق ومراتب الدعاة ونظامهم، الآأن الاسماعيلية في تنظيم الدعوة والدعاة وماهية هذا النظام وهيئته يشبه أكثر ما يشبه بالماسونية، ووجه الشبه الكبير بينها أن كلامنها مذهب سرى يخالف جميع المذاهب الموجودة والقيم الروحية، ويقوم على الانحلال والتحلل والاباحة، واستعمال جميع الوسائل لنيل الأغراض والأهداف، وتشكيك الناس في عقائدهم ومعتقداتهم واستخدام الحيلة والمكر والخداع لادخال الناس في مذهبهم، واستدراجهم في دعوتهم على مراحل ومراتب، وتقسيمهم في طبقات ومنازل، وكذلك عاولة الهدم والتدمير والقضاء على الموجود، وكل هذا لا يحصل إلا بالسر والكتمان والاخفاء الشديد، والنظام المحكم المستحكم والطاعة العمياء، وإعطاء الناظم، والمشرف والمدير، والرئيس، صبغة قدسية وانه ما فوق والطهارة، مع الهيبة والاجلال، وكونه لا يسئل عمل يفعل وهم يسألون.

وعلى ذلك لابد للباحث أن يتعرف على نظام الدعوة الاسماعيلية وماهيتها لأنه بدون ذلك لا يمكن له أن يعرف عقائد هؤلاء الناس وأفكارهم المنبثقة من هذا النظام، وكذلك مراتب رجالها وشخصياتها ومكانتهم في

المذهب، ومنزلتهم عند الاسهاعيليين، وكذلك شان أقوالهم ومَقُولاتهم، ومرتبة الاحتجاج والاستناد بها.

وهـذا مع أنـه لايمكن لأحد أن يتعـرّف على مصـطلحات الاسـماعيليـة الكثيرة دون التعرف على ذلك النظام

فنظام الدعوة الاسماعيلية مبني على رئيس، هو مدار الدعوة وقطبها وعليه يدور رحى المذهب والديانة، فرئيس الدعوة يكون أحياناً الناطق، وأحيانا الأساس، والوصي، وفي حين آخر صاحب الزمان وهو الامام، وقد ذكرنا أوصاف كل واحد منهم ونعوته، ومقامه ومنزلتـه. والشروط التي تلزمه فيها سبق في باب العقائد مفصلا، نعرض عن ذكره ههنا، ونتـدرج إلى ذكر نظام الدعوة ومن دون هؤلاء ممن يلزمهم، ويحيط بهم، وينوب عنهم ويعينهم على بث الأفكار ودعوة الناس إليها، وإدخالهم في إطاعتهم والردّ على مناوئيهم، والمناظرة مع مخالفيهم، كما نـذكـر ههنـا بـدء الـدعـوة حسب المعتقدات الاسماعيلية وتسلسلها وهيئتها ونظامها، فيقول الاسماعيلية: إن المبدع لما أبدع عالم الابداع، وأوجد صوراً كثيرة كانت صورة من تلك الصور المبدعة بمبدعها بدون تعليم معلم وإلهام ملهم، وهي المسمّى بالعقل الأول، والمبدع الأول والقلم، ثم لحقت العقبل الأول صورتبان أخريبان باعتراف المبدع والاقرار بـه، وسمّيتا بمنبعثين، فأخـذ العقل الأول السـابق منهما باباً له وحجاباً وبوساطته بدأت الدعوة إلى توحيد المبدع يخاطب منه من دونه، وهو المسمى بالنفس الكلية، والمنبعث الأول واللوح، والعقل الثاني، وتأخر المنبعث الثاني لعدم اعترافه بسبق الأول، ومن هناك كان بدء الدعموة الاسماعيلية في العالم الروحاني(١).

<sup>(</sup>۱) ملخص ما ذكره الحسين بن علي بن الوليد في كتابه «رسالة المبدأ والمعاد» ص ۱۰۲ وما بعد من «سه رسالة اسماعيلي» نشر هنري كتربين ط طهران، انستيتيوت إيران وفرنسا ١٩٦١م، وكذلك الأنوار اللطيفة في فلسفة المبدأ والمعاد» لطاهر بن ابراهيم الحارثي المتوفي سنة ٥٨٤هـ ص ٨٣ وما بعد من كتاب «الحقائق الخفية» للأعظمي ط مؤسسة الهيئة المصرية ١٩٧٠م.

ویذکر الحامدی هذا بقوله:

«احتجب المبدع الأول القائم بالفعل بالمنبعث الأول، كاحتجاب المتعالى سبحانه به، وذلك لتهامه وكهاله وعلوه، وجلاله، وفعله في التزامه بحده، وتقديسه وتمجيده، وشهادته لمن شهد له بما شهد به، واتحد به المبدع بمعنويته.

ثم وضعت الدعوة لذلك العالم به، فاجاب البعض بالتلبية والانابة والتسبيح، والتقديس، والتمجيد له، ولمن دعاهم إليه، ودلهم عليه، لكونه قد صار غيبا لايدرك لما احتجب به، وتقاطر الذين اجابوا فئة بعد فئة، سبع فئات»(٢).

وأما في العالم الجسماني فكان بدء الدعوة من صاحب الجنّة الابداعية الذي ذكرنا ظهوره وحلقته في مبحث المبدأ في باب العقائد الاسماعيلية مفصلاً، وخلاصة القول أنه لما ظهر آدم الأول وصاحب الجنة الابداعية من مغارات سرانديب على اختلاف الأقوال من بين الثمانية والعشرين شخصاً، علم بغير معلّم ولا ملهم مبدعه فأقر به مثل العقل الأول، ثم أقبل على السبعة والعشرين الذين ظهروا معه فدعاهم إلى الإقرار بمبدعهم والاعتراف له بالألوهية فأجابوا إلى ذلك وأيدوه في دعوته وشهدوا بما شهد به، فسموا حدوده أي المؤيدين لِدَعوته والمعيّنين عليها، والناصرين له، وهم أركان الدعوة (٢).

ثم وزّع صاحب الجثة الابداعية، أو آدم الأول، أو الشخص الفاضل كما يسميه الاسماعيلية على هولاء السبعة والعشرين أعمال الدعوة وفوض اليهم أمورها، ورتّبهم على مراتب، ونصب لهم مناصب، فيقول الداعي

<sup>(</sup>٢) «كنز الولـد» لابراهيم بن الحسين الحامدي المتوفي ٥٥٥هـ ص ٦٨ البياب الثالث ط دار الاندلس، بروت ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٣) ملخص ما قله الحسين بن علي بن الوليد في كتابه «رسالـة المبدأ والمعـاد» ص ١١١ الفصل الشاني وما بعـد وكذلـك «الأنوار اللطيفـة» لطاهـر بن ابراهيم الحـارثي البـاب الشاني من السرادق الثاني ص ١٠١ وما بعد.

الاسماعيلي طاهر بن ابراهيم الحارثي اليماني مبيّنا دعوته، وهذه المراتب والتقسيمات: إن المتحد بالعقل العاشر الذي «أشرقت ذاتـه إشراقا كليـا، ونطق بالحكمة والموعظة الحسنة واطلع من المغيبات والمحاضرات على جميع الفنون، وعلم ما كان وما سيكون، وقام في عالم الجسم مقام العقل الأول في عالم العقل، ومقام العقل العاشر في مقامه منفرداً برتبة الوحدة، ومقام العظمة، موسومًا بالأبداع في هذا العالم، فدعًا تلك الاشخاص السبعة والعشرين إلى توحيد الله تعالى، وتنزيهه وتجريـده، فأجـابوه مسرعـين، ولبُّوا دعوته مهطعين، وأخـذ عليهم العهود المؤكـدة، والمواثيق المغلظة المسددة، وعلمهم ما اصل به وإليه من المتحد به، واطلعهم عليه من العلوم الغيبية، والأسرار الملكوتية، بعد أن أوضح لهم الحلال والحرام، وعلَّمهم القضايا والاحكام، وقنن لهم قوانين العبادة، وأفادهم جميع ما يحتاجون إليه من الافادة، وأمرهم أن يشعروا العالم نكاح تلك الاناث على حسب ما سنَّـه لهم من السنة، ومنّ عليهم من المنة، وأودعهم جميع ذلك وأوزعهم ما هنالك واختار منهم ستة عشر شخصاً أقام أفضلهم بابا، والثاني حجة، وداعيين أحدهما داعي بلاغ، والثاني داعي مطلق، واثنا عشر جعلهم حجج الليل، وتركهم بحضرته لايفارقونه، وفرَّق أحد عشر شخصا وهم الباقون في جزائر الأرض الاحدى عشرة، والثاني عشر هـو الكائن معـه في جزيـرتـه التي هـو فيها، ورتبهم محفوظة في جميع الجزائر إلى الآن، وإلى آخر الزمان. وأمر كـل واحد منهم بالدعوة له في جزيرته التي جعلها إليه، ويقال لهم حجج النهار الاثنا عشر، فقامت الدعوة لــه كما أمـر جميع أهــل الجزائــر عما نهى وزجــر، وهذه الحجج اللذين هم حجج الليل، هم أهل الباطن المحض، المرفوع عنهم في أدوار الستر التكاليف الظاهرة لعلو درجاتهم وهم أفضل جميع الثمانية والعشرين بعد المقام، والباب السابق عليه الكلام، وحجج النهار هم القائمون بالظاهر والباطن جميعا<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>٤) «الأنوار اللطيفة» الباب الثاني من السرادق الثاني ص ١٠٢ ومثل ذلك في رسالة «المبدأ والمعاد» ص ١١٣ ومثل ذلك في رسالة السراعيل».

فمن هنا بدأت الدعوة في العالم الجسماني، كما كان بدء الدعوة من العقل الأول في العالم الروحاني، ومن آدم الأول أخذت هيئة الدعوة، وعلى أساسها قام نظامها حسب زعم الاسماعيلية على اختلاف بينهم في عدد حدود الدعوة وأركانها وأسمائهم ومراتبهم كما نحن في صدد بيانه، ولكن الاسماعيلية نصوا على أن الامام لا يكون إلا في سلالة صاحب الجشة الابداعية، ولا تتسلسل الامامة إلا في عقبه دون أخلاف الحدود الأخرين وأعقابهم (٥).

هذا، ويذكر النعمان القاضي حدود الدعوة في العمالم الجسماني، والمذي يسمى أيضاً عالم الدين، والعالم السفلي أيضاً بعد ذكر الحدود العلوية:

«والحدود السفلية هم الأسس، والأئمة، والحجج، والنقباء أصحاب الجزائر، والأجنحة وهم الدعاة، والسادس من الحدين هو القابل، وصار البليس عدوا لآدم وضده، وكل من وإلى الله تعالى من ناطق وصامت وإمام وحجة وتولاهم وائتم بهم فهو من حزب آدم الذي هو حزب الله تعالى، وكل من عادى أولياء الله وناصبهم وبعد عن أمرهم أو ادعى مقامهم فهو من حزب ابليس الذي استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله(١٠).

وقد فصل القول في موضع آخر من كتابه هذا عن حدود الدعوة مبيّنا تأويل قوله تعالى: «وكان في المدينة تسعة رهط يفسدون في الأرض ولا يصلحون» فقال:

فباطن المدينة حد حرم الباطن، ورهط الحرم تسعة اصناف فكان بــازاء كل صنف منهم رهط من أصدادهم يفســدون حدود الــدعوة، فــأول صنف من رهط الحرم النطقاء، والثاني الأسس، والثالث الأئمة، والرابع الحجج،

<sup>(</sup>٥) انظر «الأنوار اللطيفة» الفصل الثالث من السرادق الثالث من الباب الثالث ص ١٠٨٠

<sup>(</sup>٦) «أساس التاويل» للنعمان القاضي المتوفي سنة ٣٦٣هـ - ص ٧٠ ، ٧١ ط دار الثقافة

والخامس النقباء، والسادس الأيادى، والسابع الأجنحة، والثامن المأذونون، والتاسع المستجيبون»(٧).

ثم بين عمل كل واحد من هؤلاء الحدود ومرتبته فقال:

«ان الناطق يقوم بظاهر الشريعة، والحجة يقوم بباطنه... إن علم الناطق قد قسم بين حجته وعامة أهل دعوته، فهو يفيد أهل الدعوة بظاهره ويفيد حجته بباطنه وحجته يفيد اللواحق، واللواحق يفيدون الأجنحة والأجنحة يفيدون المؤمنين(^).

هذا وقد ذكر الحدود وأسماءهم وأعمالهم الموزعة عليهم ومراتبهم، الداعي الاسماعيلي أحمد حميد الدين الكرماني المتوفي ٤١١هـ بأسلوبه الفلسفي بقوله:

«وكانت مراتب الحدود المؤثرة في الأنفس ما يفيدها كها لما الذي فيه تمامها وانتقالها إلى درجة العقول خروجا إلى الفعل من حد القوة وحصولا في حيز البقاء والأزل عن البركة الممنون بها عليهم في عالم الوضع الذي هو مجمع السنن الالهية عشرا، إن المراتب العشر ثلاث منها كلية، وسبع منها تابعة، فالثلاث الكلية هي الرسالة التي هي اضافة البركة بتأسيس قوانين العبادة العملية الظاهرة بالتنزيل والشريعة التي هي اشياء كثيرة بها تصير الأنفس إلى الوجود وتنال الكهال الأول، ثم الوصاية التي هي قبول البركة بكليتها والقيام بها بجميع التنزيل وتأسيس قوانين العبادة انعلمية الباطنية بالتأويل الذي يجمع أشياء كثيرة بها تتصور الأنفس بالصورة الابداية وأنال بالتأويل الذي يجمع أشياء كثيرة بها تتصور الأنفس بالصورة الابداية وأنال كهالما الثاني. ثم الامامة التي هي الأمر وسياسة الأمة كافة على سنن الدين، تجمع اشياء كثيرة بها يتعلق عهارة الحرث والنسل ظاهرا وباطنا، وجذب تجمع اشياء كثيرة بها يتعلق عهارة الحرث والنسل ظاهرا وباطنا، وجذب الأنفس إلى الوجود، وبذلك سهاهم الله تعالى: «أولى الامر» والسبع التابعة هي أولاً: فصل الخطاب الذي يتعلق بالباب. وثانياً. الحكم في ترتيب

<sup>(</sup>٧) أيضاً ص ١٠٤، ١٠٥.

<sup>(</sup>٨) انظر وأساس التاويل، أيضاً ص ١٠٣.

المراتب وارتضاء الأراء والاعتقادات على موازنة الخلق وإظهار تأويل الكتاب الذي يتعلق بالحجة، ولذلك قال الله تعالي إخبارا عن منته على داود: ﴿وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب﴾ اذا كان حجة فعلت درجته فنال المنة بالبابية، وثالثا: الاحتجاج بالبرهان في إثبات الحيود العلوية ومراتبها في وجوداتها وتعريف المعاد الذي يتعلق بداعي البلاغ. ورابعاً: تعليم العبادة العلمية ونشر التأويل وتعريف الحيود الذي يتعلق بالداعي المطلق. وخامساً: تعليم مراسم العبادة العلمية وتعريف الحيود السفلية وأدوارها صغارا وكبارا الذي يتعلق بالداعي المحصور. وسادساً: أخذ العهد والميشاق وتعريف رسوم الدين، وآداب الدين الذي يتعلق بالمأذون المطلق. وسابعا: الكاسرة والهداية إلى الحق والاعتصام بالحبل الذي يتعلق بالمأذون المحصور. وإن كل مرتبة من هذه المراتب العشر مالكة لما دونها، ثم لا تنعكس كالناطق الذي يملك ما دونه ولا يملك ما فوق، فالأعالي للاسافل جزئية، مترتب كله على ما صورناه ليعاين.



وإنه لما كان الناطق جمامعاً للبركة محتويها على مراتبها كلُّهما، وكان لــه التنزيل والتأويل والأمر وفصل الخطاب، والحكم والابلاغ وتعريف الحدود العلوية وتعريف الحدود السفلية وأخذ العهد والهداية واختص منها بالتنزيل الجامع للشريعة الذي هو بعض منها، وأقام الأساس دونه للتأويل كان كونه كذلك شاهدا في ميزان الديانة بأن الأبداع الذي هو المبدع الأول ذو مراتب عشر يختص منها بالتصوير الذي هو تكوين الصور التي هي أعيان المبادىء في الوجود عموماً والفلك الأعلى خصوصا، ولذلك سياه الله في كتبابه المصبور وأن يترتب عنه دونـه بالابتعـاث غيره ثـانيا، وكـان كون الاسـاس جـامعـاً للمراتب واحتصاصه منها بالتأويل الذي هو بعض منها واقامة الامام دونه شاهدا بان الموجود الثاني الذي ترتب دون الأول بالانبعاث مبالك للمراتب ويختص منها بالبرء الذي هو اعطاء ما حصل في الوجود من الصور أليق شيء به على ما يوجبه نظم الحكمة عموماً والفلك الثاني خصوصاً ولذلك سماه الله تعالى الباري، وان يـترتب عنه دونـه غيره ثـالثا، وكــان كون الامــام جامعــأ للمراتب واختصاصه منها بالأمر والسياسة للامة التي هو بعض منها، واقامته دون الباب شاهدا بأن الموجود الشالث المترتب دون الشاني بالانبعـاث جامـع للمراتب، ويختص منها بـالخلق الذي هـو التركيب عمـوماً والفلك الشالث خصوصاً، ولذلك سماه الله تعالى في كتابه الخالق، فجمع المراتب الثلاث في آية واحدة، ونسبها إلى الأول فقال: ﴿ هُو الله الخالق الباريء المصور له الاسماء الحسني أي له المراتب التي دون ذلك، وأن يترتب عنه دونه بـالانبعاث غـيره رابعاً، وكـان كون البـاب جامعـاً لما دونـه واختصاصـه من مراتب البركة بفصل الخطاب الذي هو بعض منها واقامته دون الحجة شاهدا بأن المترتب الـرابع الـذي هو دون الشالث جامـع للمراتب دونـه يختص منها ببعض مابه يوجد الموجودات في دار الجسم عموماً وبالفلك الرابع خصوصاً، وان يترتب عنه دونه بالانبعاث غيره خامسا، وكان كون الحجمة جامعاً للمراتب التي دونه واختصاصه منها بالحكم الذي هو بعض البركة، واقامته داعى البلاغ شاهدا بان الموجود الخامس المترتب دون الرابع لـ المراتب التي دُونه ويختص منها ببعض ما يوجد به المـواليد في دار الجسم عمـوماً وبـالفلك الخامس خصوصاً، وان يترتب عنه دونه بالانبعاث غيره سادساً، وكان كون الداعي قائها بالبلاغ ودونه غيره مترتب شاهدا بأن الموجود السادس المترتب دون الخامس له المراتب التي دونه ويختص منها ببعض ما يوجد به المواليد في دار الجسم عموماً وبالفلك السادس خصوصاً وان يترتب عنه دونه بالانبعاث غيره سابعاً، وكان كون الباقين من الحدود على ذلك، واختصاصهم بما قد اختصوا به وترتب من يقوم دون كل منهم إلى العاشر بحسب المذكور في كيفية الانبعاث من وجود الموجودات شاهداً بأن يترتب عن كل واحد منهم غيره دونه، ويختص بسهاء إلى العاشر الذي صار تماما لعالم الانبعاث وتأثيره غتص بما دون فلك القمر من الاجسام المستحيلة والمتولدة على ما عليه حال الحد العاشر الذي هو المكاسر في تأثيره في الأنفس واختصاص فعله يجذبها إلى طريق الحق.

والجدول الآي صورة جامعة لذلك تقريباً:

| الحدود السفلية                         |                             | الحدود العلوية             |                                   |
|----------------------------------------|-----------------------------|----------------------------|-----------------------------------|
| رتبة التنزيل                           | الموجود الأول هو            | الفلك الاعلى               | الموجود الأول هو                  |
| رتبة التأويل                           | الناطق<br>الثاني هو الاساس  | الفلك الثاني               | المبدع الأول<br>الموجود الثاني هو |
| ورتبة الأمر                            | الثالث هو الإمام            | الفلك الثالث               | المنبعث الأول<br>الموجود الثالث   |
| رتبة فصل الخطاب                        | الرابع الباب                | (زحل)<br>الفلك الرابع      | الموجود الرابع                    |
| (الذي هو الملك)<br>رتبة الحكم فيها كان | الخامس الحجة                | (المشتري)<br>الفلك الخامس  | الموجود الخامس                    |
| حقا أو باطلا<br>رتبة الإحتجاج          | 21.5                        | (المريخ)                   | الموجود السادس                    |
| وتعريف المعاد                          | الـــــادس داعــي<br>البلاغ | الفلك السادس<br>(الشمس)    |                                   |
| الحدود العلوية<br>والعبادة الباطنية    | السابع الداعي<br>المطلق     | الفلك السابع<br>(الزهرة)   | الموجود السابع                    |
| رتبة تعريف<br>الحدود السلفية           | الثامن الداعي<br>المحدود    | الفلك الثامن<br>(عطارد)    | الموجود الثامن                    |
| والعبادة الظاهرة<br>رتبة أخذ العهد     | التاسع المأذون              | الفلك التاسع               | الموجود التاسع                    |
| والميثاق                               | المطلق                      | (القمر)                    |                                   |
| رتبة جذب الانفس<br>المستجيبة           | العاشر المأذون<br>المحدود   | ما دون الفلك من<br>الطبائع | الموجود العاشر                    |
|                                        | الذي هو المكاسر             |                            |                                   |

وقد يوجب ميزان الديانة وزنا آخر يؤيّد ما قلنـاه، وهو أن يجعـل مكان الحدود دون النبي والوصى والأتماء السبعة في الـدور ليكون كـل منهم في عالم الدين بازاء عقل موجود في عالم الأبداع فيكون عـاشرهم القائم الـذي يتمم الدور ويقوم بنفسه في مرتبته يحكم في الأنفس كلها، ويملك عالم الطبيعة ويحكم فيها، ويكون هـو الذي لا يـترتب بعده مـرتبة أخـري لكونـه النهايـة الثانية على ما تقدم من تصويره فقد بان بذلك أنه العاشر من الحدود السفلية لكونه نهاية لذوى المراتب التي عنها وبجميعها تكون المواليد الـروحانيــة ولم يترتب دونه مرتبة، وانه ليس له إلّا العناية بـالأنفس في دار الطبيعـة وجذبهـا إلى بيت العبادة لترتقي في الدرجات. وظهر بكون ذلك كذلك أن العاشر من الموجودات في عالم العقل هو نهاية العقول المنبعثة الصادرة عنها القـوى في الأجسام لتكون عنها المواليـد الجسمانيـة ولكونـه نهاية وقف الانبعـاث عنده، وأنه ليس له إلاّ العناية بعالم الكون والفساد، ومواصلة ما يتهيأ منه للقبول ومراقدته كالعاشر من الحدود السفلية الذي ليس له بالأنفس وجذبها إلى العبادة والطاعة. ثم نقول إنه معلوم من المقدمات أنها اذا كانت مشل شيء، وذلك الشيء مثل شيء آخر، فذلك شيء، الآخر مثـل المقدمـات، واذا كان ذلك كذلك، وكان نظام ترتيب الحدود السفلية في عالم الدين مثل نظام الموجود في ترتيب الأجسام العالية، وكان نظام الاجسام العالية بكونه معلولا عن عالم الابداع نسبياً للنظام الموجود فيه ومثلاً، كان الموجود من الحدود السفلية مثل الموجود من العقول العلوية في عالم الابداع والانبعاث مثلا بثل»(٩).

هذا ولقد ذكر هبة الله الشيرازي أسهاء الحدود وترتيبهم كالآتي: «النبي، الوصي، الإمام، الحجة، الداعي، المأذون، المستجيب»(١٠).

<sup>(</sup>٩) «راحة العقل» ص ٢٥٢ ـ ٢٥٧، أيضاً وتُحفة القلوب؛ لحاتم بن ابراهيم الحامدي. نسخة خطية ص ١٤٤.

<sup>(</sup>١٠) انسظر «المجالس المؤيدية» المجلس الشالث من المائمة الثانيـة نقلا عن كتــاب والمجــالس المستنصرية» تحقيق محمد كلمل حسين ــ ط: دار الفكر العربي القاهرة.

وأما الداعي الاسماعيلي أبو يعقوب أسحاق السجستاني فلقد ذكر حدود الدعوة أيضاً، وبين مهمة كل واحد ومعنى الاسم الذي يطلق عليه ولكن بشيء من التبديل والتغيير في الأسماء والعدد، فيقول وهو يذكر أركان الدعوة في العالم الجسماني بعد ذكر أركان الدعوة في العالم الروحاني:

وأما الحدود الجسمانية اللذين جعلهم الله تعالى وسيلة بينه وبين عباده فأولهم الرسول ويسمى ناطقا، فمعنى وقوع اسم النياطقية عليــه إضافــة إلى قوته وغلبته ونصرته إلى النطق، لا إلى شيء من أسباب الجســـد وهيئاتـــه مثل الشجاعة والجود والعشرة، وإن قدرته على تسخيره الأمة وغلبته على الحق انما هـ و من أجل نـ طقه وصفـوة نفسه إذ ليس من آثــار النفس عندنــا أطهــر من النطق فقيل لـه من أجل ذلـك ناطق، يعني قـاهر أمتـه بالنـطق. . . . . ثم الوصي، ويقال للوصي اسم الأساس فمعناه أنه أساس المؤمنين لبناء آخرتهم بما يقفون به على بيان الوحي، فاشتق للوصي اسم الأساس ويقال له أســاس الأئمة واللواحق، وأساس دور الكشف، ويقال للرسول والوصي بكلمة واحدة «الأساسان» على أن ما ورد من التنزيل والتأويل كان لـدينهما ودنيــاهما وأولاهما وعقباهما، إذ بالتنزيل عصمة الرجـل ومالـه، كما أن بـالتأويـل حياة روحه ونجاة نفسه . . . . ومن الحدود الجسمانية الإمام، ويقال لــه المتم، فمعنى المتم أن بالائمة تتم أدوار النطقاء على أن لكل أمام متها حظه ونصيبه من دور ناطقه ليبلغ الأمر من الأول إلى الثاني. . . . . وبعـد الامام الحجـة، ويقال له لاحق فمعني اسم الحجة هو أن الامام لا يمكن أن يقيم حجته عـلى أهل زمانه من نفسه وذلك لطول الأرض وعرضها، فقسم الأرض بأقسام الفلك على اثنتي عشرة جزيرة بازاء بـرج من بروج الســاء وسبعة أفــاليم ازاء السبعة الأفلاك، فجعل في كل اقليم حجة وفي كل جزيرة لاحقا ليدعو الخلق إلى دين الله وتكون حجته على الخلق قائمـة، وأما معنى الـــلاحق فانـــه مشتق من اللحوق ولما كان التأييد إذا جرى مجرى الخصوص لا يتعدى من واحد في كل زمان لتكون رئاسة العلم خالصة لذلك الواحد ولم يمكنه إقامة الحَجة على الخلق بنفسـه كما ذكـرنا من الله ول الأرض وعرضها فأمـر بنصب

اللواحق في الجزائر لكل لاحق منهم خليفة هـذا المخصوص ولـه قسط من تاييده ليمكنه بقوته وسياسته في جزيرته فهمو لاحق له ويقال إلى الجماعة لـواحق ويقال لـلامام والحجـة بلفظة واحـدة (الفرعـان) فمعنى الفـرع أنــه مضاف إلى الأصل فـوجب أنه إذا قلت للفـرع وجب به الأصـل، ومعناه أن الأمام والحجة فرعان من الأصلين قاما في العالم الجسماني مقام الأساسين، وفي العالم الروحاني مقام الأصلين ثم (اليد) ومعنى اليد أن كل لاحق لابد له من واحد يعتمد عليه ويثق به ويستقيم إليه ليقوم مقامه ويحدث به أمر يصلح وأسبابه وأسباب من قلده أمرهم، فوجب من أجله أن يكون عدد الأيادي عدد اللواحق وأما (ذو الامتصاص) فإنه ربما أتفق لبعض المختارين صفوة يتهيأ له بصفوته مص ما يترجمه بلسانه مما وقع له من الحلاوة والدرايـة مما لا يشك فيه أنه ليس بالتفكير ممكن الوصول إليه فعلم أن صاحبه قد مص من العالم البسيط المصة الشرعية، ثم (الداعي) ويقال له (الجناح) فمعنى الجناح وإضافته إلى الداعي هو أنه معتمد على اللواحق في الدعوة، لاعلى الـدعاة وهم الذين يطيرون في نشر الدعوتين ظاهراً وباطنا ومرتبة الأجنحة تسليم صقع مذكور معروف على الحدود إلى واحد منهم ويتهيأ لـ أن ينصب من تحت يده جماعة من المأذونين لطوال صقعه وعرضه بعد أن يتـوهم فيهم الخير والصلاح والصفة والامانة ثم (الماذون المطلق) وهـو من نصبه (الجنـاح من نواحي صقعه وأطلق لـه يجري الـدعوة فيمن أحب من صقعة ثم (المأذون المحدود) وهو من أذن له الافادة لواحد أو لاثنين أو ثلاثة أو أربعة وهو محدود في مكانه لا يتعدى إلى غيره.

ثم (المؤمن) وهو من عرف صاحب زمانه باسمه ونسبه ومسكنه وبيعته ووقف على مجاري الأدوار والأكوار ومراتب الأسابيع التي تلمع في كل دور وكور ووقف على كيفية البعث والثواب والعقاب ثم (المستجيب) وهو على من استجاب لدعوة الحق وانقاد لمعرفة التوحيد ومعرفة الحدود العلوية والسفلية ومعرفة متشابهات التنزيل والشريعة فهذه جملة أسامي الحدود وما لكل واحد منهم من الخواص والسمات، فإذا وقف المستجيب على هذه الأسامي وحفظها ووقف على معانيها كان التذاذه يصونه عند قدح الطاعنين

وغمز الغامزين وعيب العائبين»(١١).

هذا ولقد ذكر الداعي الاسهاعيلي حاتم بن عمران بن زهرة من الحدود السفلية الناطق، والأساس، والحجة، والداعي، وجناح، وملحق، وداعي، وماذون، وصامت، ومستوجب، ومحرم، ومستجيب، ومستعيذ(١٢٠).

ولقد ذكر الداعي الاسماعيلي ابراهيم بن الحسين الحامدي في كتابه الهام «كنز الولد» حدود الدعوة في مواضع عديدة، فذكر في موضع منه أنهم: الرسول، ثم الامام، ثم الباب، ثم الحجة، ثم الداعي، ثم المطلق، ثم المكاسر، ثم المؤمن، وان الباب هو أقربهم إلى الامام (١٣).

ومرة ذكر: الامام، ثم الحجة، ثم الباب ثم داعي البلاغ، ثم الـداعي المطلق، ثم المأذون المحصور(١٤).

ومرة أخرى نقل عِن أبي يعقوب السجستاني الترتيب هكذا:

الرسول، الامام، الحجة، اللاحق، المجتهد، المستبصر، المستجيب» (١٥٠).

وأما جعفر بن منصور اليمن، وهو أحد بناة هـذا المذهب وداعى دعـاته فانه يذكر أسهاء أخرى، كما يقدم عـلى باب الامـام منصبين آخـرين، مع أن الباب يقال عنه:

هو من حدود الصفوة والباب، فهو أفضل الحدود، وهو حــد العصمة، ولا ينتهي إلى ذلك إلّا الأحاد والأفراد، وهو باب صاحب الزمان الذي يؤتى

<sup>(</sup>١١) «تحفة المستجيبين» للداعي الاسهاعيلي أبو يعقوب السجستاني ص ١٥١، إلى ١٥٤ من «خمس رسائل اسهاعيلية» جمع عارف تامر ط دار الانصار دمشق ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>١٢) انظر رسالة والاصول والاحكام، ص ١١١ من وخمس رسائل اسهاعيلية.

<sup>(</sup>١٣) أنظرِ «كنز الولد» ص ٢٤١ و ٢٤٣.

<sup>(</sup>١٤) أيضاً ص ١٦٣.

<sup>(</sup>١٥) «كنز الولد» ص ٢٥١.

منه إليه وحجته على الخلق، وحامل علمه، وصاحب دعوته»(١٦).

ولكن جعفر بن منصور اليمن كما قلنا يبذكر تبرتيب أركبان الدعوة وحدودها على النحو الآتي :\_

" الامام، الحجة، ذو مصة، الباب، الداعي، المكلب، المؤمن "(١٧)

فعلى كل، وعلى اختلاف في القول هؤلاء هم أركان الدعوة الاسماعيلية غير الحجج الليلية والحجج النهارية الأربعة والعشرين حيث أنهم يوفقون بين جهاز الدعوة وبين النظام الفلكي ودورته، فجعلوا العالم مثل السنة الزمنية، فالسنة مقسمة إلى اثنى عشر شهراً، والعالم مقسم إلى اثنى عشر قسماً، ويطلق على كل قسم جزيرة(١٨).

وهي : العـرب، والـترك، والـبربـر، والــزنـج، والحبشــة، وخـزر، والصين، والفارس، والروم، والهند، والسند، والصقالبة(١٩٠).

فلكل جزيرة من هذه الجزر داع ويسمى بحجة الجزيرة أو داعى الدعاة، ثم إن الشهر ثلاثون يوماً، فعلى ذلك يجب أن يكون في كل جزيرة ثلاثون داعياً يساعدون داعى الدعاة أو حُجة الجزيرة، ثم إن لكل يوم أربعاً وعشرين ساعة، منها اثنتا عشرة بالنهار واثنتا عشرة بالليل، فلذلك جعل لكل داع أربعة وعشرون داعياً المسمون بالحجج الليلية والحجج النهارية، فحجج الليل يحضرون في حضرة الامام ولا يفارقونه، ويتولون أمور الدعوة الباطنية، وحجج النهار يرسلون إلى الجنرر الاثنتي عشرة، وهم يقومون بالدعوة الظاهرة (٢٠).

<sup>(</sup>١٦) نقلاً عن وأدب مصر الفاطمية، لمحمد كامل حسين ص ٣٩ ط دار الفكر العربي.

<sup>(</sup>١٧) «كتاب الشواهد والبيان» لجعفر بن منصور اليمن ص١٣٠ ـ نسخة خطية . (١٨) ويقصدون من الجزيرة القسم، لا الجزيرة الحقيقية .

Rise of Thefatimids by Ivanow P. 20 (19)

<sup>(</sup>٣٠) انظر «الشواهد والبيان» لجعفر بن منصور اليمن، و«المجالس المؤيدية» للمؤيد في السدين هبة الله الشيرازي.

ثم يقولون: إن المحيط من الأفلاك مثل على مرتبة الناطق المحيط بجميع مراتب حدود الدين إحاطة المحيط بالأفلاك . . . . . . . ثم كان في ضمن المحيط فلك البروج، وهي فيه مقسومة إثنى عشر قسما، كل قسم منها برج، كان ذلك مثلا على مرتبة الوصى الكائن جميع الحدود صغيرها وكبيرها في ضمنه، وهو جامع بحجج الجزائر الاثنتي عشرة المستولى كل واحد منها على من في جزيرته من الحدود والمؤمنين كجمع فكل البروج للبروج الاثنى عشر، وكل برج منه يستولى على عدة من النجوم صغارها وكبارها.

وكان في ضمن فلك البروج فلك زحل. وهو مثل على مرتبة الإمام القائم بعد الوصى والنبى، الخالف لهما في مقامهما العالى السنى، المحيط بما دونه من الأفلاك الجرماني احاطة الامام عليه السلام بما دونه من الرتب الدينية.

وكان في ضمن فلك زحل فلك المشترى. وهو مثل على مرتبة الباب، القاثم بين يدى الامام لفصل الخطاب، المكنى عنه بالحجاب، الكاثن مركزا لاهل الثواب، ككون الامام عليه افضل السلام من تلقائه وقع مخالفوه في اليم العقاب. وكذلك الباب لا يعرفه إلا أهل الطاعة والثواب. والامام ظاهر لكافة الخلق، فمعصيتهم له إلى العذاب أقوى الأسباب.

وكان في ضمن فلك المريخ فلك الشمس. وهو مشل على مرتبة داعى البلاغ القائم عن أمر الحجة في أهل دعوته بالابلاغ.

وكان في ضمن فلك الشمس فلك الزهرة، وهو مشل على مرتبة داعي المطلق، وهو الذي قام بإبلاغ أمر داعي البلاغ وحقق، وكان في ضمن فلك الزهرة فلك عطارد وهو مشل على مرتبة داعي الاحرام، المنفذ لما يأمر به داعي المطلق من القضايا والأحكام.

وكان في ضمن فلك عطارد فلك القمر. وهو مثل على مرتبة المأذون المطلق، في نشر ما علم من علم داعى الاحرام وحقق.

وكان في ضمن فلك القمر الطبيعة السارية في عالم الكون الفساد وهي مثل على مرتبة المكاسر المقام في أهل الظاهر بالجهاد، الساري فيهم للأرقاء لمن قبل منهم، والاصعاد المؤثر فيهم، بقبولهم ربع الكون، وبعصيانهم خسران الفساد، والجاذب لمن أطاعه منهم إلى دائرة الوجود الحقيقي بالهداية والإرشاد.

وهـذه المقابلة بهـذه الأفلاك لـرتب هؤلاء الحـدود لأشخـاصهم، وهي الأفلاك دون الكواكب السيارة فيها»(٢١).

وبمناسبة ما ذكرناه من الداعي الاسهاعيلي الكبير علي بن الوليد أركان الدعوة وحدودها ومراتب هؤلاء الدعاة مقابل البروج، نريد أن نذكر الأعهال الخاصة بهم أيضا وتنقلهم من مرتبة إلى مرتبة وترقيهم من درجة إلى درجة من هذا الداعي الاسهاعيلي الذي يبين كل هذا في تفسير باطني لقول الله عز وجل «ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين» الخ قبل انتقالنا إلى مراتب الدعوة وبيانها، فيقول:

ولما كان الشخص الإنساني الذي هو آخر المواليد الجسمانية لا يخرج إلى حد كماله إلا بعد تنقله في سبعة أحوال، وهي التي ذكرها الله بقوله: «ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطفة في قرار مكين ثم جعلنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاما فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقا آخر فتبارك الله أحسن الخالقين»، كان إنتقال المولود الديني لذلك في أحواله إلى أن ينتهي إلى كماله في بطن أمه المتولية لحضانته، وتلك دعوة الوصى في عصره، ودعوة حجة كل إمام في وقته، المعنى بقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أنا وأنت يا على أبوا المؤمنين» وبقوله: «الأرض أمكم وهي بكم برة» في أصول سبعة بها يحصل كما له الثاني.

<sup>(</sup>٢١) «جـلاء العقـول وزبـدة المحصـول؛ لعـلي بن الـوليـــد ص١١١، ١١٢ من «منتخبـات اسهاعيلية؛ تحقيق الدكتور عادل العواء، ط: مطبعة الجامعة السورية. دمشق ١٩٥٨م.

وذلك أن أول الحدود كما سبق القول به هو المكاسر. فهو يستخرج من أهل الشريعة الغراء بمكاسرته وإلقاء إحتجاجه وحسن عبادته بمرافدة حدود لدين العالمين عليه، وسواري موادهم المتصلة إليه، من أصغى وأجاب، وقبل المواعظ وأناب فيعقد عليه العهد الكريم، ويلزمه ولاء ذوى التسليم، ويوقفه في حد الاستجابة القريب، ويروض نفسه بالتقويم له والتأديب، ويغذيه بخلص التأويل، ويضرب له الأمثال المطابق محسوسها للمعقول، فيكون نفس المستجيب في هذا الحد سلالة دينية مقابلة ومماثلة للسلالة الجسمية التي قد حصلت في الرحم.

وقد وقع على هذه السلالة الدينية اسم الوجود، وحصلت في حيز الحرم الكريم، ودخلت في أول أبواب جنة النعيم، ورقت أول درج سلم النجاة، وفارقت أهل البغي والمداجاة فمتى أكمل المستجيب هذه الرتبة بالمواظبة على ما يندب إليه من الأوامر، والإنتهاء عما ينهى عنه من النواهي والرواجر، وجب على من في أفقه نقله إلى رتبة المكاسر، لتخلفه في فلك. . . . . . . . . . . . فيتولى ما كان حده مستويا من الهداية والإرشاد، ويقوم بما كان قائما به من غليص من أجابه من عالم الكون والفساد، فيكون نفس المؤمن في رتبة نطفة دينية مقابلة للنطف الجسمية، ممتازة عن السلالة بمرتبة العلمية .

فإذا ادعى فيها أقسم فيه حق الواجب، وقام بالغرض والأرب، وتبين منه حدة صفاء وإخلاص واستوجب منه بذلك إصطفاء وإختصاصا، نقله إلى مرتبة المأذون المطلق، فأطلق له ما كان قبل ذلك فيه محصوراً، وأجيز له من التصرف في الدعوة الهادية سلام الله على صاحبها ما كان فيه ممنوعاً ومحصوراً. وهذه المرتبة للنفس مرتبة العلقة الدينية، مقابلة للعلقة الجسمية.

ولها بانتقالها فيها على من دونها المرتبة بحق الخدمة فيها صرف أمره إليها، وتبذل الجهد في العناية والتقويم لمن كان عهد تخليصه عليها، حتى إذا وقف مستأجرها حق الأجرة في ربح اعناه وقامت بما أقامها له حق قيامه، استحقت منه نقلتها إلى مرتبة الداعي المحصول، فقامت في تلك المرتبة كافلة لما كلفها من الأمور، وهي في هذه المرتبة مضغة دينية مقابلة للمضغة الجسمية، بصقال الصور النفسية بالفوائد، وجلائها ملية بازائها في رتب المعارف الحقيقية، واعلائها، حتى إذا سلمت فيها إستودعته حق الإمانة، واستَحْفَظَتْه من الخيانة، نقلها عن الحصر إلى الإطلاق، وذكت بسوابق عملها، وعطف مولاها عليها، من أسر الوثاق، فنقلها إلى مرتبة الداعي المطلق في الإصدار والإيراد، والإقامة لمن شاء من حدود الدين والاقعاد. وهي في هذه المرتبة حائزة رتبة العظام الدينية مقابلة لمرتبة العظام الجسمية، فتقوم في تلك المرتبة خالفة لمولاها، شاكرة لما أنعم به عليها وأولاها، مسوطة إليه . . . . . في أهل جزيرتها، مملكة الاعطاء والمنع في دائرتها.

حتى إذا بلغت مراد مقيمها في نشر أعلام الهداية، ورعت أمانته فيها، إسترعاها حق الرعاية واستوجبت نقلها إلى مرتبة الكيال والبلاغ فتكون في مرتبة اللحم الدينية المقابلة لمرتبة اللحم الجسمية، فتولى تلك المنزلة أحسن السولاية، وينال من الشرف والرفعة بها أبلغ الغاية إذا وفت خدمتها في فلكها، ونصحت في سرها وجهرها لوليها ومالكها، إستحقت النقلة إلى مرتبة الحجة العظام التي هي الباب الأكبر، والمقام الأنور، والجمع الداني المستحق أن يكون الإمام الثاني. وهو تحقيق قول الله تعالى: «ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين» فتستقر في ضمن فلك الدائر، حصل لها المرتبة المقابلة من الخلقة الجسمية للخلق في ضمن فلك الدائر، حصل لها المرتبة المقابلة من الخلقة الجسمية للخلق الأخر، فيصير الإنسان بالفعل قد حاز حد الكهال الثاني، وفارق العالم الداني الفاني، كمفارقة الجسم عند الولادة لضيق الاحشاء والأرحام، وقيامه بوفاء الخلقة والتهام.

ولما كان المولود الجسمي بعد كهاله في سبعة الأحوال ينتقل إلى كهاله المشاكل فيه لأبويه غير هذا الانتقال، وذلك أنه ينتظر به أوان البلوغ واستكهال المادة الجسمية برهة حتى يستكمل، وحينئذ يستأنف ما تولاه أبواه من إيجاد مثله، ويستقبل كذلك الإنسان الحقيقي، والشخص الفاضل الديني، الذي هو زبدة العوالم وصفوها، وخلاصتها وليها، عند اجتماع أجزائه وكهاله واستعلاء رتبته وجلالها وكونها قد حازت الخلق الأخر،

وسكنت سكون الغنى عن حركة الحاجة، فلم يبق لها إلا حركة الحامد الشاكر، فإنها تلبث برهة لتهام بلوغ الميقات، ثم يبرز مقاما اماميا مليا بتدبير أراضي الدعوة الهادية، والملة النفسانية والسموات، فيعطف مستقبلا لإستخراج مثله من صفو أرض الكتاب والشريعة، ومرقيا له بسواري فيض أنواره في درجات الحدود الرفيعة، حتى يحصل في افقه ماثلا، وينال الغرض الذي كان له أملاً، ويصير سنبل زرعه الحكمى حاصلاً فسيتخلفه في عهاله كما استخلفه الذي قبله مستخرجا لزبد أهل الإيمان، ويرقى هو إلى جوار الملك الديان، ماكتا في البرزخ العالي إلى يوم يبعثون، وحائزا مرتبة رجال الأعراف التي فيها إلى بلوغ الميقات يبعثون» (٢٢).

فهذا هو نظام الدعوة عند الإسماعيلية، وهذه هي هيئتها، وهؤلاءهم أركانها المعبر عنهم عند القوم بالحدود.

ولا يكون الشخص مؤمنا حقيقياً إلا بعد ما يؤمن بهؤلاء الحدود مع إيمانه بالإمام والأساس والناطق، ولا تصح طاعته إلا بطاعتهم كما يقول الداعى الاسماعيلي الحسن بن نوح الهندي:

«إن طاعة المستجيب لا تصح لله تعالى إلا بطاعة المأذون. وطاعة المأذون لا تصح لله تعالى إلا بطاعة الداعي. وطاعة الداعي لله لا تصح إلا بطاعة الحجة. وطاعة الحجة لله تعالى لا تصح إلا بطاعة الباب. وطاعة الباب لله لا تصح إلا بطاعة الإمام عليه السلام. وطاعة الإمام لا تصح لله تعالى إلا بطاعة من نص عليه وهلم جرا إلى الوصي إلى النبي عليها السلام». (٢٣)

وأما أشهر الدعاة الإسماعيلية وأبواب الأئمة وحججهم فهم: ميمون القداح، وعبدالله بن ميمون القداح، وهرمز، وابن حوشب بن زادان

<sup>(</sup>٢٢) رسالة والأصول والأحكام، ص ١٣٠ إلى ١٣٣ من منتخبات اسماعيلية.

<sup>(</sup>٢٣). وكتــاب الأزهار ومجمــع الأنوار؛ لحسن بن الهنــدي البهــروجي ص ١٨٥ من منتخبــات اسهاعيلية لعادل العوا.

الملقب بمنصور اليمن، وابو عبدالله الشيعي، وفيروز، وأبو عفير، وأبو سلامة، وأبو الجسن الترمذي، وأبو محمد الكوفي، وجعفر بن منصور اليمن، والنعيان القاضي، وأبناؤه وأحفاده، وأحمد أبو يعقوب إسحاق السجستاني والمؤيد في الدين الشيرازي، وناصر خسرو وغيرهم الكثيرون الكثيرون الذين يرد ذكر البعض منهم المشهورين المعروفين في الباب الأخير من هذا الكتاب «زعهاء الاسهاعيلية وفرقها» كها مر ذكر البعض فيها سبق من الأبواب.

والجدير بالذكر أن هذا النظام كان للاسماعيلية القدامى، وأما الاسماعيلية الجدد أي النزارية والمستعلية، أو الأغاخانية والبهرة فلقد أوجدوا فيه بعض التعديلات وغيروا وبدلوا، أعرضنا عن ذكرها لبيانها في القسم المستقل بهم في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

# الدعوة الاسهاعيلية: أسلوبها ومراتبها

هذا كان بيان الدعاة وأركان الدعوة وأعضاؤها ومراتبهم والأعمال الموكولة إليهم ولابد لنا أن نذكر بعد هذا، الدعوة الإسماعيلية ومراتبها، والأساليب التي كانت تستعمل لبثها ونشرها بين الناس، وجلب القلوب وجذب النفوس إليها، وخير سبيل لمعرفة هذه الأساليب حكاية يسردها الاسماعيلية أنفسهم عن إدخال منصور اليمن في الدعوة الاسماعيلية كما حكاها قاضي القضاة الاسماعيلية النعمان بن محمد المغربي الملقب بأبي حنيفة الاسماعيلي وغيره من المؤرخين الاسماعيلية ونحن نذكرها بألفاظ النعمان لمكانته السامية لدى القوم، وكونه أقدم من كتب في هذا الموضوع، فيقول القاضى النعمان:

وكان إبتداء أمر أبي القاسم صاحب دعوة اليمن فيما أخبرنا به أهل العلم والثقة من أصحابه، أنه كان من أهل الكوفة من أهل بيت علم

وتشيع، وكان قد قرأ القرآن وقومه وطلب الحديث والفقه. وكان بمن يذهب إلى مذهب الإمامية الإثنى عشرية أصحاب محمد بن الحسين بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد الذين كانوا يرون أنه المهدى، وأنه يظهر، ويكون من أمره ما يكون على ما جاءت به الأخبار عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، فنحلوه ذلك، وتولوه، ولم يروه وزعموا أنه تغيب عنهم ثم بطل ذلك في أيديهم. وكانت له أخبار طويلة وحماقة عجيبة.

قال أبو القاسم: فعرضت لي الفكرة يوما في ذلك وذكرت قول الفهرى، شعرا:

الإيمان والسبر ألا يا شيعة الحق ذوي أتسكم نصرة الله على التخفيف والزجر ن أهل النكث والخدر فلا تُدعوا إلى الداعي أو زيـد عـلي الـعشر فلو قد فقد العاشد الدائر بالشر لدارت عصب الصير ـن قطع المقول والعمذر فعند الست والتسعي بيع الدر بالبعر لأمر ما يقول السا علقا غير ذي قدر وصار الجبوهبر المخزو فانفض على الوكسر يتيم كان خلف البا

قوله في اليتيم ههنا رمز على المهدي (صلوات الله عليـه)، وكان بحسب ما كان رسول الله (صلى الله عليه وسلم) قال الله: «أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى».

قال أبو القاسم: فرأيت الوقت قد قرب على ما قاله الفهرى وجالت خواطري في ذلك، واشتغل به فكري. فخرجت إلى الفرات ـ أو قال إلى دجلة ـ وإنى لأمشى على النهر إذ حضر وقت الصلاة فتوضأت، وصليت، وجلست مفكراً فيها كنت فيه. ثم أخذت في قراءة القرآن فافتتحت سورة الكهف، فإني لأقرأ فيها إذ أقبل شيخ ومعه رجل لا والله ما نظرت عيني قبل ذلك الشيخ إلى أحد ملاً قلبي هيبة منه. ونزل ناحية، وجلس الرجل بين

يديه بعيدين مني. فقطعت القراءة لهيبته، وبقيت أنظر إليه إذا أقبل غلام يمرح في مشيته. فقرب مني، فانكرت ذلك عليه إجلالا للشيخ، فلم يلو على فقلت: من أنت فقال: حسيني. فاستعبرت. قلت: بابي الحسين (صلوات الله عليه) المضرح بالدماء. الممنوع من هذا الماء. فرأيت الشيخ نظر إلي عند ذلك. وتكلم الرجل الذي بين يديه كلاما لم أفهمه. فقال لي الرجل: تقدم إلينا رحمك الله! فقمت إليه حتى جلست بين يـدى الشيخ، فـرأيت دموعـه تسيل على لحيته ـ أظنه عند ذكري الحسين (صلوات الله عليه) وقال لي: من أنت الذي تذكر الحسين بما ذكرته؟ قلت: رحل من الشيعة. قال: ما اسمك؟ قلت: الحسن بن فرح بن حوشب. قال: أعرف أباك من الشيعة الإثنى عشرية. قلت: نعم. قال: فأنت على ذلك؟ فسكت، قال: تكلم! فأنا من إخوانك قلت: كنت فيمن كان على ذلك إلى أن بطل أمر في أيدينا، وما أخرجني إلى هذا المكان إلا ضيق صدري بذلك، وذكرت لـه ما عـرض لي، قال: أرى فيك نباهة، وقد سمعتك تقرأ فلم قطعت القراءة؟ قلت: والله \_ أيدك الله \_ ما اسكتني إلا هيبتك قال: فاقرأ كما كنت تقرأ. فـابتدأت من حيث وقفت حتى بلغت: (فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلاماً فَقَتَلَهُ) فـأومى بيده إلى أن أسكت. فسكت فقال: أنت عمن يقول بالعدل والتوحيد؟ فقلت: نعم، هو مذهبي، قال فمن أي وجه العدل أن تقتل نفس زكية بغير نفس ـ الآية إلى قوله (فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَاناً وَكُفْراً) فسكت قال: قبل. فقلت: ماذا أقول؟ والله لكانني ما قرأتها قط وإنني إلى علم الوجه في ذلك لفقير، فإن رأيت تعريفي ذلك فعلت قال: دون ذلك ستر رقيق. قلت: ترى كشف لى جعلت فداك! قال: يكون ذلك إذا أمكن إن شاء الله وأخذوني في غير ذلك حتى إذا وقف منه على مكان الجواب فيه أخذ في غيره، وأنا كـل ذلك أسـأله الجواب فيه، فيقول مثل ما قال. ثم تحرك للقيام، فقلت. يا سيدي أحب أن أعرف المنزل، قال: لماذا؟ قلت: لإقتضاء وعدك فتبسم وقبال: لعلنا أن نجتمع ههنا من غد إن شاء الله ومضى وتركني.

فلما غاب عني ندمت إذ لم أكن تبعته حتى أعرف مكانه، وعظم موقع كلامه من قلبي، وشغل ما سمعت منه ذهني، وعدت من غد إلى المكان،

وأقمت به إلى الليل فلم أر أحدا. فاختلفت كذلك وأنا من الغم بما فاتنى منه فيها لا أصفه، حتى إذا كنت في حد اليأس منه، مرّبى الرجل الذي كان معه، فنهضت إليه، وسلمت عليه وقلت: ما فعل الشيخ ـ حفظه الله ـ وقد كان وعدني بالإجتهاع من غديوم لقيته معك ههنا، وإني لمتردد من يومي ذلك إلى وعده؟ قال: لو وعدك ما أخلفك، ولكن لم يكن في مخرج قوله وعد ثابت. قلت: فأين لي به؟! فوالله لقد شغل قلبي ما سمعت منه. قال لي الرجل: إجلس نتحدث قليلاً. فجلسنا فإذا الرجل معه علم كثير. فطارحت عليه وأراد القيام والمسير، فقلت: والله لا أفارقتك أو تكشف لي هذا الأمر. فإزلنا حتى أخذ على العهود، وعرفنى أن الشيخ هو إمام الزمان، وفتح لي من المعرفة كثيراً وعرفني الموضوع وجمع بيني وبين الإمام وكان يخصني ويقربني ويرمز بقرب الأمر، ودنو العصر، ويقول في كثير من كلامه: «البيت يماني والركن والدين يماني والكعبة يمانية ولن يقوم هذا الدين ويظهر أمره إلا من قبل اليمن».

\_قال: ثم قال لي يوما: يا أبا القاسم، هل لك في غربة في الله؟ قلت: يا مولاي! الأمر إليك، فها أمرتني به أمتثلته، قال: إصبر كانى برجل قد أقبل إلينا من اليمن وما ليمن إلا أنت، فقلت: أستعين بالله على ما يرضيك.

- وكان الرجل من أهل جيشان، مدينة باليمن، شاب جميل من أهل بيت تشيع ونعمة ويسار، يقال له أبو الحسن على بن الفضل قد خرج حاجا من جيشان في جماعة من أهلها، في حملة أهل اليمن سنة ست وستين ومائتين. فلما قضى حجه خرج إلى قبر الحسين (صلوات الله عليه) زائرا له، في جماعة من أهل اليمن ممن شهد الموسم من الشيعة. فلما انتهوا إليه أصابوه معمورا بالشيعة. فجعل على بن الفضل هذا يبكى عنده، وينتحب ويعدد مناقب الحسين (صلوات الله عليه) ويذكر فضله ورجل من الدعاة يراعيه كل يوم على ذلك. فلما رأى نيته وإجتهاده، خلابه، وبسطه، وفتح له شيئا من العلم، وألقى إليه بعض المسائل، فركن على بن الفضل إليه ولازمه، وبحث عما عنده، فقال له الرجل يوما في حديثه: أرأيتك لو أدركت صاحب

هذا القبر الذي تبكى عنده، وتذكر فضائل صاحبه ما كنت صانعا في أمره؟ قال كنت والله أضع حدّي، وأقبّل الأرض التي يطأها، وأتبرك بفضل وضوئه وأكون لو شهدت مصرعه أول صريع بين يديه. قال: فإذاً قد فاتك فها عندك؟ قال: ما ترى من الأسف والحزن عليه. قال: فكأنك ترى أن الله قطع أمره بإنقطاعه، ورفع حجته عن خلقه بموته؟ قال: كلاً! ولكن كيف لي ذلك؟ فسكت الرجل، وجعل على بن الفضل يلح عليه ويقول: والله مارميت لي بمارميت إلا وعندك أثر منه، فإهدن إليه. وجعل يلازمه وهو متوقف عنه، ويسطارح عليه وهدو ينقبض منه، إلى أن حضر انصراف أصحابه، فودعهم وكتب إلى أهله وتخلف عن الرحيل.

فانصرف الرجل إلى موضعه، فاتبعه، فقال له: أين تريد؟ قال: معك، والله لا أفارقنك أو تدلني على من أشرت إليه، وسار معه. فلما دخل المدنية التي فيها الإمام، أتى به إلى مسجد، فقال له: إجلس ههنا حتى أتيك فجلس ومضى عنه. وأقام أربعين يوما وعلى في ذلك المسجد لا يبرحه إلا لحاجة الإنسان، والرجل يتفقده من حيث لا يراه.

فلما رأى قوة عزمه ونيته أتاه. فلما رآه وثب إليه وقال: يا سيدي! ما هذا الفعل الذي قطعت بي، وتركتني؟ قال: وانك لههنا! قال: واين كنت أذهب؟ وأنت تقول لي: إجلس ههنا حتى آتيك. قال: فلو لم آتك، ما كنت صانعا؟ قال: إذن والله لا أبرح حتى أموت، فالقى الله معذورا. فذهب به إلى موضعه، وأخذ عليه، وأوصله إلى الإمام. فلما رآه واختبر حاله قال لأبى القاسم: يا أيها القاسم هذا الذي كنا ننتظره، فكيف رأيك في الذي عرضت عليك من أمر اليمن؟ قال: يا مولاي أنا على ما قلت لك والأمر إليك. قال اعزم على اسم الله، فو الله ليظهرن الله أمرك ولتصدرن الدعاة إلى آفاق الأرض عنك. ودعا بعلى بن الفضل، فسأله عن أخبار اليمن، وأحواله، وملوكه، فأخبره بما أراد من ذلك، فقال: أتعرف عدن لاعة؟ وأحواله، وملوكه، فأخبره بما أراد من ذلك، فقال: أتعرف عدن لاعة؟ قال: يا مولاي! عسى أن تكون أردت عدن أبين؟ قال لا! إلاّ عدن لاعة. قال: ما أعرفها. قال لأبي القاسم إلى عدن لاعة فاقصد، وعليها فاعتمد،

فمنها يظهر أمرنا وفيها تعز دولتنا ومنهما تفترق دعاتنا. وقال لعلي بن الفضل: إني مرسل أحاك هذا داعياً إلى اليمن وأنت معه، وتقدم إلى كل واحد منهما ناحية وأوصاه.

وأعطى أبا القاسم كتابا، فيه أصول ورموز، كان افتتاحه «باسمك الله الرحمان الرحيم من أب المسلمين، وأمير المؤمنين ووارث الوارثين، سياء الطارقين، وشمس الناظرين، وقمر المستضيئين، وقبلة المسلمين، وأمان الخائفين وقاتل إبليس اللعين، وركن الإسلام، وعلم الأعلام، وقلم الأقلام، ويوم الأيام، ونور التهام، رسالة عبد مسكين، يعمل في البحر منذ سنين، ولعل سفينته تنجو من الغرق فينجو من ينجو فيها من العطب». ثم افتتح الكلام الذي أصله، والمعنى الذي أراده، وقال له فيها عهده إليه: إن اقيت من هو ألحن بالحجة منك، فانغمس له في الباطن، قال: وكيف ذلك؟ قال: تقطع الكلام، وتريه أن تحت ما تريد الجواب به باطناً لا يمكنك ذكره، فتحتجز بذلك منه، إلى أن يتهيأ الحجة عليه. وأوصاه بعلى بن الفضل خيراً وقال: هو شاب قريب عهد بالأمر، فانظر كيف تسوس أمره وتقدم إلى على ناحية وأوصاه، وقال له: إن هذا الرجل الذي نبعث به معك بحر علم، فانظر كيف تصحبه وودعها، ودعالهما، وإنصرفا عنه متوجهين إلى فانيمن. «٢٤)

فهذه الحكاية تعطي صورة واضحة لأسلوب المدعوة الإسماعيلية حيث المنزرق، والتفرس والتأنيس، ثم التشكيك، ثم التعليق، والسربط، والتدليس، والتلبيس.

وكذلك التهرب ممن هو أعلم بالدليل، وأقرع بالحجة وأقـوى حيث قال الإمام الاسهاعيلي لمنصور اليمن فيها قاله له:

<sup>(</sup>٢٤) «افتتاح الدعوة» للقاضي النعيان المتنوفي سنة ٣٦٣هـ ص ٣ إلى ١٢ تحقيق فرحات الدشراوي ط الشركة التونسية للتوزيع ١٩٧٥م ومثله في «عيون الأخبار» و«فنون الأثار» للداعي الاسماعيلي إدريس عهاد الدين القرشي ـ السبع الرابع ص٣٩٧ وما بعد ط دار الأندلس ـ بيروت.

«ان لقيت من هو ألحن منك بالحجة فانغمس له في الباطن، قال: وكيف ذلك؟

قال: تقطع الكلام، وتريه أن تحت ما تريد الجواب به باطناً لا يمكنك ذكره»(٢٥)

وهناك رواية أخرى عن حمدان قرمط أحد الدعاة الإسماعيلية القدامى ذكرها كل من المقريري والنويري وغيرهما تشابه رواية منصور اليمن في أسلوب الدعوة وتبين طريقتها فيذكر كل من المقريزي والنويري.

«لما صار الأمر إلى أحمد بن عبد الله بن ميمون بن ديصان بعد أبيه وأحمد هذا هو جد عبيدالله الملقب بالمهدي - بعث - وهو بسلمية - الحسين الأهوازي داعية إلى العراق، فلقى حمد ان بن الأشعث قرمطا بسواد الكوفة ومعه ثور ينقل عليه، فقال له الحسين الأهوازي: كيف الطريق إلى قس بهرام؟ فعرفه حمدان أنه قاصد إليه، وسأله الأهوازي عن قرية تعرف ببانبورا من قرى السواد، فذكر أنها قريبة من قريته وكان حمدان هذا من قرية تعرف بالدور على نهر هد من رستاق مهروسا من طسوج فرات بادقلى، قال: فتهاشيا ساعة، فقال له حمدان: إني أولا جئت من سفر بعيد، وأنت معي فاركب ثورى هذا، فقال له الحسين: لم أومر بذلك، فقال له حمدان: كأنك تعمل بأمر أمر لك؟ قال نعم، قال: ومن يأمرك وينهاك؟ قال: مالكي ومالك ومن له الدنيا والأخرة، قال: فهت حمدان قرمط مفكراً، وأقبل ينظر ومالك ومن له الدنيا والأخرة، قال: فهت حمدان قرمط مفكراً، وأقبل ينظر إليه ثم قال له: يا هذا ما يملك ما ذكرته إلا الله تعالى! قال: صدقت، والله يهب ملكه لمن يشاء قال له حمدان فها تريد في القرية التي سألتني عنها؟ قال: دفع إلى جراب فيه علم سر من أسرا الله تعالى، وأمرت، أن أشفى هذه القرية وأغنى أهلها وأستنقذهم وأملكهم أملاك أصحابهم.

وابتدأ يدعوه فقال لـ محدان: يـ الهذا نشدتك الله ! ألا دفعت إلى من

<sup>(</sup>٢٥) انظر «افتتاح الدعوة» ص١٢، و «عيون الأخبار» السبع الرابع ص٤٠٠، وأيضاً «كتاب المهمة في آداب أتباع الأئمة» للقاضي النعان ص٥٥ ط دار الفكر العربي، القاهرة.

هذا العلم الذي معك وانقذتني ينقذك الله!! قال له: «لا يجوز ذلك أو آخذ عليك عهداً وميثاقاً أخذه الله تعالى على النبيين والمرسلين وألقى عليك ما ينفعك، قال: فهازال حمدان يضرع إليه حتى جلسا في بعض الطريق وأخذ عليه العهد، ثم قال له: ما اسمك؟ قال: قرمط، ثم قال له قرمط: قم معي إلى منزلي حتى تجلس فيه، فإن لي إخوانا أصير بهم إليك لتأخذ عليهم العهد للمهدى، فصار معه إلى منزله، فأخذ على الناس العهد هناك»(٢٦).

وعلى ذلك ذكر كل من آبن النديم المتوفى سنة ٣٨٥هـ تقريباً. (٢٧) والهمداني عبدالجبار بن أحمد قاضي القضاة المتوفى سنة ٤١٥هـ(٢٨). والبغدادي عبدالقاهر المتوفى سنة ٤٢٩هـ(٢٩).

والحمادي محمد بن مالك المتوفى حوالي سنة ٤٥٠هــ<sup>(٣٠)</sup>. والإسفرائيني المتوفى ٤٧١هـ<sup>(٣١)</sup>.

والغزالي أبو حامد المتوفى سنة ٥٠٥هــ(٣١).

والشهرستاني عبدالكريم(٣٣)

والديلمي محمد بن الحسن المتوفى سنة ٧١٥هـ تقريباً (٣٤). والنويري المتوفى سنة ٧٣٣هـ (٣٥).

<sup>(</sup>٢٦) أنظر «نهاية الأفرب» للنويري ج ٢٥ ص ١٨٩، ١٩٠.

<sup>(</sup>٢٧) انظر «الفهرست» لابن النديم ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢٨) انظر «تثبيت دلائل النبوة» لعبد الجبار الهمداني ج١ ص٥٩٥ وما بعد.

<sup>(</sup>٢٩) انظر «الفرق بين الفرق، للبغدادي ص ٢٩٤ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٠) انظر وكشف أسرار الباطنية، للحمادي ص٢١ وما بعد.

<sup>(</sup>١٩) انظر والتبصير في الدين، للاسفرائيني ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٣٢) انظر «فضائح الباطنية» للغزالي ص٢١ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٣) انظر «الملل والنحل» للشهرستاني ص٣٣ على هامش «الفصل»

<sup>(</sup>٣٤) انظر وبيان مذهب الباطنية وبطلانه، للديلمي ص٢٦ وما بعد.

<sup>(</sup>٣٥) انظر «الخطط» للمقريزي ص ٢٩١ وما بعد.

والمقريزي المتوفى سنة ١٤٥هـ

وغيرهم الكثيرون الكثيرون، ذكروا أساليب الـدعـوة الاسماعيليـة الخداعة وترتيبها لإستدراج الناس إلى الدعوة وإدخالهم فيها.

ونختار لبيان ذلك عبارة الغزالي لاختصارها وشمولها على جميع جوانبها، فيقول أبو حامد في الباب الثالث في الفصل الأول تحت عنوان «في درجات حيلهم».

«وقد نظموها على تسع درجات مرتبة، ولكل مرتبة إسم. أولها الزرق والتفرّس ثم التأنيس ثم التشكيك، ثم التعليق، ثم الربط، ثم الخلع ثم السلخ....

أما الزرق والتفرس فهو أنهم قالوا: ينبغي أن يكون الداعي فطنا ذكيا صحيح الحدس صادق الفراسة متفطنا للبواطن بالنظر إلى الشائل والظواهر، وليكن قادراً على ثلاثة أمور:

(الأول) وهو أهمها: أن يميز بين من يجوز أن يطمع في إستدراجه ويوثق بلين عريكته لقبول ما يلقى إليه على خلاف معتقده. فرب رجل جمود على ما سمعه لا يمكن أن ينتزع من نفسه ما يرسخ فيه، فلا يضيعن المداعي كلامه مع مثل هذا. وليقطع طمعه منه، وليلتمس من فيه إنفعال وتأثر بما يلقى إليه من الكلام. وهم الموصوفون بالصفات التي سنذكرها في الفصل الذي يلي هذا الفصل. وينبغي أن نتقى، بكل حال، بث البذر في السبخ، والمدخول إلى بيت فيه سراج يعنى به المزجر عن دعوة العباسية، إرغاما لأنوف اعدائها، فإن ذلك لا ينغرس ابد الدهر في نفوسهم، كها لا ينغرس البذر في الأرض السبخة بزعمهم. وينزجرون أيضا عن دعوة الأذكياء من الفضلاء وذوي البصائر بطرق الجدال ومكامن الاحتيال، وبه يعنون المزجر عن بيت فيه سراج.

(الثاني) أن يكون مشتعل الحدس، ذكى الخاطر في تعبير الظواهر وردها إلى البواطن إما إشتقاقاً من لفظها، أو تلقيا من عددها، أو تشبيها لها بما

يناسبها. وبالجملة فإن لم يقبل المستحيب منه تكذيب القرآن والسنة فينبغي أن يستخرج من قلبه معناه، الذي فهمه، ويترك معه اللفظ منزلا على معنى بناسب هذه البدعة، فإنه لو شافهه بالتكذيب لم يقبل منه.

(الثالث) من الزرق والتفرس: ألا يدعو كل أحد إلى مسلك واحد، بل يبحث أولًا عن معتقده وما إليه ميله في طبعه ومـذهبه. فـأما طبعـه فإن رآه مائلًا إلى الزهد والتقشف والتقوي والتنطف دعاه إلى الطاعة والإنقياد وإتباع الأمر من المطاع وزجره عن اتباع الشهوات وندبه إلى وظائف العبادات، وتـادية الأمـانات: من الصـدق وحسن المعاملة والأخـلاق الحسنة، وخفض الجناح لذوي الحاجات، ولزوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكـر. وإن كان طبعـه مائـلًا إلى المجون والخـلاعة قـرر في نفســه أن العبــادة بله وأن الــورع حماقة، وأن هؤلاء المذبين بالتكاليف مشالهم مثال الحمر المعناة بالأحمال الثقيلة. وإنما الفطنة في إتباع الشهوة ونيل اللذة وقضاء الوطر من هذه الـ دنيا المنقضية التي لا سبيل إلى تلافي لذاتها عند انقضاء العمر. \_وأما حال المدعو من حيث المذهب فإن كيان من الشيعة فلنف اتحه بأن الأمر كله في بغض بني تيم وبني عدي وبني أمية وبني العباس وأشياعهم، وفي التبرى منهم ومن أتباعهم، وفي تولي الأئمة الصالحين وفي إنتظار خروج المهدي. وإن كـان المدعو ناصبيا ذكر له أن الأمة إنما اجمعت على أبي بكر وعمر، ولا يقدم إلا من قدمته الأمه. حتى إذا إطمأن إليه قلبه ابتـدأ بعد ذلـك ببث الأسرار على سبيل الاستدراج المذكور بعد. وكذلك إن كان من اليهود والمجوس والنصاري حاوره بما يضاهي مذهبهم من معتقداته، فإن معتقد الدعماة ملتقط من فنون البدع والكفر، فلا نوع من البدعة إلا وقد اختار منه شيئـًا، ليسهل عليهم بذلك مخاطبة تلك الفرق على ما سنحكي من مذهبهم.

أما حيلة «التأنيس» فهو أن يوافق كل من هم بدعوته في أفعال يتعاطاها هو ومن تميل إليه نفسه وأول ما يفعل الأنس بالمشاهدة على ما يوافق إعتقاد المدعو في شرعه وقد رسموا للدعاة والمأذونين أن يجعلوا مبيتهم كله ليلة عند واحد من المستجيبين، ويجتهدون في استصحاب من له صوت طيب في قراءة

القرآن ليقرأ عندهم رمانا، ثم يتبع الداعي ذلك كله بشيء من الكلام الرقيق وأطراف من المواعظ اللطيفة الأخذة بمجامع القلوب. ثم يردف ذلك بالطعن في السلاطين وعلماء الزمان وجهال العوام، ويذكر أن الفرج منتظر من كل ذلك ببركة أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم! \_ وهو فيما بين ذلك يبكى أحياناً ويتنفس الصعداء. وإذا ذكر آية أو خبرا ذكران لله سرا في كلماته لا يطلع عليه إلا من اجتباه الله من خلقه وميزه بمزيد لطفه. فإن قدر على أن يتهجد بالليل مصليا وباكيا عند غيبة صاحب البيت بحيث يطلع عليه صاحب البيت، ثم إذا أحس بأنه أطلع عليه عاد إلى مبيته واضطجع عليه صاحب البيت، ثم إذا أحس بأنه أطلع عليه عاد إلى مبيته واضطجع كالذي يقصد إخفاء عبادته، وكل ذلك ليستحكم الأنس به ويميل القلب إلى كلامه. فهذه هي مرتبة التأنيس.

وأما حيلة «التشكيك» فمعناه أن الداعي ينبغي لـ بعد التأنيس أن يجتهد في تغيير إعتقاد المستجيب بأن يـزلزل عقيـدته فيما هو مصمم عليـه. وسبيله أن يبتدئه بالسؤال عن الحكمة في مقررات الشرائع وغوامض المسائل وعن المتشابه من الآيات وكل ما لا ينقدح فيه معنى معقول. فيقــول في معنى المتشابه: ما معنى «الر» و«كهيعص» و«حم عسق»، إلى غير ذلك من أوائــل السور؟ ويقال: «أترى أن تعيين هذه الحروف جرى وفاقــاً بسبق اللسان، أو قصد تعيينها لأسرار هي مودعة تحتها لم تصادف في غيرها؟ وما عندي أن ذلك يكون هزلًا وعبثاً بـلا فائـدة» ـ ويشكك في الأحكـام: ما بـال الحائض تقضى الصوم دون الصلاة؟ ما بال الاغتسال يجب من المني الطاهـر ولا يجب من البول النجس؟ ويشككه في اخبار القرآن فيقول: ما بال أبواب الجنة ثمانية، وأبواب النار سبعة؟ وما معنى قوله: «وَيَحمِلُ عَرْشُ رَبِّكَ فَوقَهُمْ يَوْمَئِذِ ثُمَانِيَة » وقوله تعالى: «عَلَيْها تِسعة عشر » افترى ضاقت القافية فلم يكمل العشرين، أو جرى ذلك وفاقا بحكم سبق اللسان، أو قصداً لهذا التقييد ليخيل أن تحته سرا، وأنه في نفسه لسر ليس يطلع عليه إلا الأنبياء والأئمة الراسخون في العلم؟ ما عندي أن يخلو عن سر وينفك من فائدة كامنة والعجب من غفلة الخلق عنها لا يشمرون عن ساق الجد في طلبها. \_ ثم يشككه في خلقة العالم وجسد الأدمي ويقول: لم كانت السموات سبعا دون أن تكون ستا أو ثماني؟ لم كانت الكواكب السيارة سبعة والبروج إثنى عشر؟ ولم كان في رأس الأدمي سبع ثقب: العينان والأذنان والمنخران والفم - وفي بدنه ثقبان فقط؟ ولم جعل رأس الأدمي على هيئة الميم ويداه إذا مدها على هيئة الحاء، والعجز على هيئة الميم والرجلان على هيئة الدال بحيث إذا جمع الكل يشكل بصورة محمد؟ افترى ان فيه تشبيها ورمزا؟ ما أعظم هذه العجائب! وما أعظم غفلة الخلق عنها! ولا يزال يورد عليه هذا الجنس حتى يشككه وينقدح في نفسه أن تحت هذه الظواهر أسرار سدت عنه وعن أصحابه، وينبعث منه شوق إلى طلبه.

وأما حيلة التعليق فبأن يطوي عنه جوانب هذه الشكوك إذا هو استكشف عنها، لا ينفس عنه أصلاً، بل يتركه معلقاً ويهول الأمر عليه ويعظمه في نفسه ويقول له: لا تعجل فإن الدين أجل من أن يعبث به، أو أن يوضع في غير موضعه ويكشف لغير أهله، هيهات هيهات!

جئتهاني لتعلما سر سعدى تجداني بسر سعدى شحيحا

ثم يقول له: لا تعجل! إن ساعدتك السعادة سنبث إليك سر ذلك، أما سمعت قول صاحب الشرع: «إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق، فإن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى».

وهكذا لا يزال يسوقه ثم يدافعه حتى إن رآه أعرض عنه واستهان به وقال: مالي ولهذا الفضول، وكان يحيك في صدره حرارة هذه الشكوك - قطع الطمع عنه، وإن رآه متعطشاً إليه وعده في وقت معين، وأمره بتقديم الصوم والصلاة والتوبة قبله، وعظم أمر هذا السر المكتوم. حتى إذا وافي الميعاد قال لم إن هذه الأسرار مكتومة لا تودع إلا في سر محصن، فحصن حرزك، واحكم مداخله حتى أودعه فيه. فيقول المستحيب: وما طريقه؟ فيقول: أن أخذ عهد الله وميثاقه على كتمان هذا السر ومراعاته عن التضييع فإنه الدر الثمين والعلق النفيس. وأدني درجات الراغب فيه صيانته عن التضييع. وما

أودع الله هذه الأسرار أنبياءه إلا بعد أخذه عهدهم وميثاقهم، وتلا قوله تعالى: «وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح»..... الآية، وقال تعالى: «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه»، وقال تعالى: «ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها» وأما النبي صلى الله عليه وسلم فلم يفشه إلا بعد أخذ العهد على الخلفاء وأخذ البيعة على الأنصار تحت الشجرة. فإن كنت راغباً فاحلف لي على كتمانه، وأنت بالخيرة بعده: فإن وفقت لدرك حقيقته سعدت سعادة عظيمة، وإن اشمأزت نفسك عنه فلا غرو، فإن كلا ميسر لما خلق له. ونحن نقدر كأنك لم تسمع ولم تحلف، ولاضير عليك في مين صادقة. فإن أي الحلف خلاه، وإن أنعم وأجاب فيه وجه الحلف واستوفاه.

وأما حيلة الربط فهو أن يربط لسانه بإيمان مغلظة وعهود مؤكدة، لا يجسر على المخالفة لها بحال.....لا يجسر على المخالفة لها بحال....

وأما حيلة التدليس فهـو أنه بعـد اليمين وتـاكيد العهـد لا يسمح ببث الأسرار إليه دفعة، ولكن يتدرج فيه ويراعي أموراً:

(الأول) أنه يقتصر في أول وهلة على ذكر قاعدة المذهب ويقول: منار الجهل تحكيم الناس عقولهم الناقصة وآراءهم المتناقضة، وإعراضهم عن الإتباع والتلقي من أصفياء الله وأئمته وأوتاد أرضه، والذين هم خلفاء رسوله من بعده فمنهم اللذين أودعهم الله سره المكنون ودينه المخزون، وكشف لهم بواطن هذه الظواهر وأسرار هذه الأمثلة، وإن الرشد والنجاة من الضلال بالرجوع إلى القرآن وأهل البيت. ولذلك قال عليه السلام لما قيل: ومن أين يعرف الحق بعدك؟ فقال: «ألم أترك فيكم القرآن وعترتي؟» - وأراد به أعقابه، فهم الذين يطلعون على معاني القرآن.

ويقتصر في أول وهلة على هذا القدر، ولا يفصح عن تفصيـل ما يقـوله الإمام. (الثاني) أن يحتال لإبطال المدرك الثاني من مدارك الحق وهو ظواهر القرآن. فإن طالب الحق أما أن يفزع إلى التفكر والتأمل والنظر في مدارك العقول، كما أمر الله سبحانه به، فيفسد نظر العقل عليه بإيجاب التعلم والاتباع، أو يفزع إلى ظواهر القرآن والسنة. ولوصرح له بأنه تلبيس وعدث، لم يسمع منه. فليسلم له لفظه، ولينتزع عن قلبه معناه بأن يقول: «هذا الظاهر له باطن هو اللباب، والظاهر قشر بالإضافة إليه يقنع به من تقاعد به القصور عن درك الحقائق، حتى لا يبقى له معتصم من عقل ومستروح من نقل».

(الثالث) ألا يظهر من نفسه أنه مخالف للأمة كلهم، وأنه منسلخ عن الدين والنحلة، إذ تنفر القلوب عنه، ولكن يعتزى إلى أبعد الفرق عن المسلك المستقيم وأطوعهم لقبول الخرافات، ويتستر بهم، ويتجمل بحب أهل البيت، وهم الروافض.

(الرابع) هو أن يقدم في أول كلامه أن الباطل ظاهر جلي، والحق دقيق بحيث لو سمعه الاكثرون لانكروه ونفروا عنه، وإن طلاب الحق والقائلين به من بين طلاب الجهل أفراد وآحاد، ليهون عليه التميز عن العامة في إنكار نظر العقل وظواهر ما ورد به النقل.

(الخامس) إن رآه نافراً عن التفرد عن العامة، فيقول له: إني مفش إليك سراً، وعليك حفظه فإذا قال: «نعم» - قال: «إن فلاناً وفلاناً وفلاناً يعتقدون هذا المذهب ولكنهم يسرونه» - ويذكر له من الأفاضل من يعتقد المستجيب فيه الذكاء والفطنة. وليكن ذلك المذكور بعيداً عن بلده، حتى لا يتيسر له المراجعة، كما جعلوا الدعوة بعيدة عن مقر إمامهم ووطنه، فإنهم لو أظهروها في جواره لافتضحوا بما يتواتر من أخباره وأحواله.

(السادس) أن يمنيه بظهور شوكة هذه الطائفة وإنتشار أمرهم وعلو رأيهم وظفر ناصريه بأعدائهم واتساع ذات يدهم ووصول كل واحد منهم إلى مراده حتى تجتمع لهم سعادة الدنيا والأخرة، ويعزو بعض ذلك إلى

النجوم، وبعضه إلى الـرؤيـا في المنـام إن أمكنـه وضـع منـامـات تنتهي إلى المستجيب على لسان غيره.

(السابع) ألا يطيل الداعي اقامته ببلد واحد، فإنه ربما اشتهر أمره وسفك دمه. فينبغي أن يحتاط في ذلك فيلبس على الناس أمره، ويتعرف إلى كل قوم باسم وآخر، وليغير في بعض الأوقات هيئته ولبسته خوف الأفات ليكون ذلك أبلغ في الاحتياط.

ثم بعد هذه المقدمات يتدرج قليلاً قليلاً في تفصيل المذهب للمستجيب وذكره له على ما سنحكى من معتقده.

وأما حيلة التلبيس ـ فهو أن يواطئه على مقدمات يتسلمها منه مقبولة الظاهر مشهورة عند الناس ذائعة ، ويرسخ ذلك في نفسه مدة . ثم يستدرجه منها بنتائج باطلة كقوله: إن أهل النظر لهم أقاويل متعارضة الأحوال متساوية ، وكل حزب بما لديهم فرحون . والمطلع على الجوهر : الله . ولا يجوز أن يخفى الله الحق ، ولا يوجد أحداً (.....) كل الأمر إلى الخلق يتخبطون فيه خبط العشواء ويقتحمون فيه العماية العمياء ، إلى غير ذلك من مقدمات (.....) مستعصية .

وأما حيلة الخلع والسلخ وهي هما متفقان، وإنما يفترقان في أن الخلع يختص بالعمل، فإذا أفضوا بالمستجيب إلى ترك حدود الشرع وتكاليفه يقولون وصلت إلى درجة الخلع. - أما السلخ فيختص بالإعتقاد الذي هو خلع الدين. فإذا انتزعوا ذلك من قلبه دعوا ذلك سلخا، وسميت هذه الرتبة: البلاغ الأكبر. فهذا تفصيل تدريجهم الخلق واستغوائهم»(٣٦).

هذا ويؤيد أن ما قال ه الغزالي عن الاسماعيلية وكيفية دعوتهم وترتيب مدارجها، حق وصواب هو اعتراف الداعي الاسماعيلي الكبير والحائـز على منصب الداعي المطلق علي بن الوليد المتوفى سنـة ٦١٢هـ في كتابـه الذي رد

<sup>(</sup>٣٦) «فضائح الباطنية» للغزالي ص٢١ - إلى - ٣٢ ط مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت.

به على الغزالي المذكور المسمى «دامغ الباطل وحتف المناصل» فإنه خصص الباب الخامس من كتابه هذا للرد على الباب الثالث من كتاب «فضائح الباطنية» للغزالي بعنوان (الباب الخامس يتضمن الرد عليه في بابه الثالث عما ذكره في بيان درجات حيلهم في التلبيس والكشف عن سبب الاغترار بحيلهم برعمه) فإنه بعد تحمسه، وتغليظه في القول وتكثيره الشتائم والسباب مثل.

«إن ذكر هذا المارق لهذه المراتب التسع وتعداده لها، مما لم يحكه أي الفرق في تصنيف، ولا ذكره أحد من العلماء في وضع ولا تأليف، ولو كانت مقالات القائلين بها لظهرت عنهم قبل إبتداع هذا المفترى لها، وانتشرت، ولما اغفلت العلماء الديانون ذكرها فيها سطرت ولما كانت كها ذكرنا قبل استحداث هذا المارق لها، جارية في مضهار العدم، لم يحكها أحد من الأمم، صح أنها من جملة الأكاذيب التي ابتدعها، والإفتراءات التي لعظيم شقوته إخترعها، ويكفيه خزيا يذهب به إلى أسفل درك النار مع الذاهبين، قول الله تعالى: (لعنة الله على الكاذبين) وأما تسميته لما ذكره بالحيل، فهو بهذه السمة أحق وبتوجيه مذمتها إليه أجدر وأليق. . . . . . . . . . . . . . . فهو إذن المحتال بخبيث فعله، الكائن من جملة حيل إبليس اللعين ورجله، والقول بالحيل رأى من تعصب هذا المارق لهم من أئمة الضلال» (٢٧٧).

بعد هذه السباب والشتائم بدأ يقرّ كل ما قاله الغزالي مثل ما قال عن الزرق والتفرس.

«نقول في جواب ذلك: ليت شعرى! أي هذه الشهائل التي ذكرها هذا الملحد ينكر ويذمّ»(٣٨).

<sup>(</sup>٣٧) «دامغ الباطل وحتف المناضل» ص٩٥، ٩٦ للداعي على بن الوليد الإسماعيلي بتقديم مصطفى غالب الإسماعيلي ط موسسة عزالدين، بيروت، لبنان ١٩٨٢م. (٣٨) انظر ص ٩٦ من «دامغ الباطل».

ثم قال في فصل آخر رداً على الغزالي في كون الداعي عميزا من يطمع في استدراجه ومن لا يطمع، فقال بعد كلام كثير:

«حبذا ما استعمل مما يفيده ثناء جميلًا في المعالجة وشكراً وثواباً جزيلًا في الأخرة»(٢٩).

ثم قال في سبيل الرد على الغزالي عن منع وضع البذرة في أرض سبخ، قال في جوابه:

«نقول في جوابه: حبذا ما أمر به قائل ذلك من الأعراض عن كل مصر مستكبر» $(^{2})$ .

هذا ولقد ورد عين ما ذكره الغزالي في سجل إسهاعيلي من قبل الإمام الإسهاعيلي إلى داعي دعاته، ذكر فيه مما ذكر:

«ولا تلق الوديعة إلا لحفاظ الودائع، ولا تلق الحب إلا في مزرعة لا تكدي على الزارع، وتوخ لغرسك أجل المغارس، وتوردهم مشارع ماء الحياة المعين، وتقربهم بقربان المخلصين، وتخرجهم من ظلم الشكوك والشبهات، إلى نور البراهين والآيات، واتل مجالس الحكم التي تخرج إليك في الحضرة على المؤمنين والمؤمنات، والمستجيبين والمستجيبات، في قصور الخلافة الزاهرة، والمسجد الجامع بالمعزية القاهرة، وصن أسرار الحكم إلا عن أهلها، ولا تبذلها إلا لمستحقها، ولا تكشف للمستضعفين ما يعجزون عن تحمله، ولا تستقل أفهامهم بتقبله، واجمع من التبصر بين أدلة الشرائع والعقول، ودل على اتصال المثل بالممثول، فإن الظواهر أجسام والبواطن أشباحها والبواطن أنفس والظواهر أرواحها، وإنه لاقوام للأشباح إلا بالأرواح، ولا قوام للأرواح في هذه الدار إلا بالأشباح، ولو افترقا لفسد بالنظام، وانتسخ الإيجاد بالإعدام. واقتصر من البيان، على ما يغرس في

<sup>(</sup>٣٩) أيضاً ص٩٧.

<sup>(</sup>٤٠) أيضاً ص ٩٨.

النفوس صور الإيمان، ويصون المستضعفين من الافتنان، وانههم عن الإثم ظاهره وباطنه، وكامنه وعالنه»(٤١).

ثم يذكر على بن الوليد حيلة التانيس ويرد عليه بقوله:

نقول في جواب ذلك: إنّ هذه الغيرة التي ذكرها، والأحوال التي وصفها عن فاعلها لا مطعن بها على فاعلها»(٢٦).

ويقول عن تعليل الإسماعيلية الناس بالفرج المنتظر:

«نقول في جواب ذلك: أما انتظار الفرج فـلا على فـاعله من حرج، إذا هو من علامات ذي التقى والزهد(٤٣).

ثم يجيب على ما ذكره الغزالي من حيلة التشكيك بأن الغزالي قال:

«وأما حيلة التشكيك فمعناه أن الداعي بعد التأنيس ينبغي أن يجتهد في تغيير اعتقاد المستجيب، بأن يزلزل عقدته فيها هو مصمم عليه، هذا قوله. نقول في جواب ذلك: إن كان المستجيب الذي ذكره هذا المارق أجاب داعي ضلاله فعقيدته متغيرة قبل الإجابة لضعفها عن أن يتحصن عن الانخداع للداعي الضلال، وبعده عن الحق، لقبوله ما يلقيه إليه من الترهات والمحال، فقد سبق إلى عقيدته التغيير وحسبه ما إليه يصير، وإن كان المستجيب أجاب داعي الهدى فلا غرو أن يغير اعتقاده الأول إجلاء طراوة عقله، عما لبسها من الصدا. «(٤٤)

ثم قال رداً عليه بأنه قال الغزالي:

«فيقول الداعي في المتشابة: ما معنى «المر» و«كهيعص» و«خمّعسق» إلى غير ذلك من أوائل السور الخ.

<sup>(</sup>٤١) انظر اصبح الأعشى، للقلقشندي ج ١٠ ص٤٣٦، ٤٣٧.

<sup>(</sup>٤٢) «دامغ الباطل» ص١٠٣.

<sup>(</sup>٤٣) انظر ص١٠٥٠.

<sup>، (</sup>٤٤) أيضاً.

نقول في جواب ذلك: إن إيراد الداعي ما يـورده على مستجيبـه من آي الكتاب وقدح زناد ذكائه تنبيها له لمن طوى عليه لفظه من المعاني واللباب هو ما ندب إليه من التدبر له والتذكر فيه»(٤٥).

وأما قول الغزالي:

ثم المداعي يشكله في خلقة العمالم وجسد الأدمي ويقول: كانت السهاوات سبعاً دون أن تكون ستا أو ثهانية الخ

نقول في جواب ذلك: إن سؤال الداعي لمستجيبه عن الكواكب وسائر الحلق لم يفعل إلا ما أمر الله تعالى به عباده وحضّهم عليه . . . . . . . . وما أخبر به رسول الله صلى الله عليه وآله . . . . . . . . . . . . فكيف يطعن هذا الضال الملحد على من يقول بما نصه الله تعالى في كتابه ، وأمر به رسوله صلى الله عليه وآله ، لولا مروقه عن الاسلام وانسلاخه عن هداه (٢١٥).

وأما حيلة التعليق بأن يطوى عن المستجيب جواب هذه الشكوك الخ، فيردّ عليه حسب زعمه بقوله:

نقول في جواب ذلك: إن كتهان سرّ الحكمة عن طالبها في مبدء الطلب، واحتباره بضروب الامتحانات ليظهر منه آثار الاستحقاق....ليس ببديع ولا أمر فظيع (٤٧).

وأما أخذ العهد والمواثيق وحيلة الربط فقال في جواب ذلك:

«نقول في جواب ذلك: إن العهد الكريم والميثاق مكرر ذكر في الكتاب العزيز تكراراً مقدر واجب فرضه فيه تكرير فلا مغمض على قائله، ولا مطعن على آتيه وفاعله. . . . . . . . . . . . وان الاستيثاق من الناس إنما وجب في دين الله تعالى»(٤٨).

<sup>(</sup>٤٥) أيضا ص١٠٧.

<sup>(</sup>٤٦) أنظر ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤٧) أنظر ص١٠٩.

<sup>(</sup>٤٨) انظر ص١١٠.

وأما ما ذكره الغزالي من حيلة التدليس يقول الداعي الاسماعيلي بصدد الرّدّ عليه:

«نقول في جواب ذلك: إن قول هذا المارق ليس ذلك بمنكر في العقول ولا في الرسوم بل فيه الاحتياط والصيانة للحكمة التي هي باب العلوم»...

ثم استدل بقول المسيح عليه السلام: لا تنثروا القدس بين أيدي الكلاب، ولا تلقوه إلى الخنازير، وقال عليه السلام: لا تعلقوا يواقيتكم على قردتكم، ولا تلقوا بقدسكم إلى خنازيركم فإن القردة لا علم لها بما علقت، ولا الخنازير بما طعمت، وقد تقدم من الاحتجاج في فصل من هذا الباب على كون الاختبار والامتحان لمن يراد إلقاء سر الحكمة إليه واجب» (٤٩)

فهذه هي خلاصة الرد من قبل الداعي المطلق الاسهاعيلي عليّ بن الوليد على الغزالي فيها ذكره من مدارج دعوتهم وترتيبها، فأن يسمّى هذا الرد ردّا، الذي ليس إلّا إقراراً محضا، واعترافا خالصا بأن ما قالمه الغزالي عنهم حق ثابت لا مردّ له، اللهم إلّا تبريراً لما يعملون، وتجويزا لما يفعلون، ولا أدري لما ذا كانت الشتائم والسباب؟

ولما ذا كان الإندفاع والتحمس في بداية الكلام لو لم يكن بعد ذلك كله إلا إثباتاً لما قاله وتوثيقاً لما كتبه عنهم؟

اللهم إلا ما أنكره من صيغة العهد والمواثيق التي ساقها الغزالي، ولاعبرة لصيغة دون صيغة مادامت الأيمان المؤكّدة، والعهود الموثقة موجودة ثابتة لمن أرادوا إدخاله في الديانة الاسماعيلية.

ولقد أطلنا الكلام في هذا لأننا قد أوجبنا على أنفسنا بأن لا نتكلم عن فئة ومعتقداتها، وطائفة وعقائدها، ونحلة وأفكارها، وديانة وآرائها إلا من كتب أصحابها ومعتنقيها لأنها أثبت للحجة وألزم للخصم.

<sup>(</sup>٤٩) ص١١٤، ١١٥.

وبما أننا اضطررنا أن نود في هذا المبحث مدارج الدعوة وكيفيتها بترتيب صحيح اضطررنا أن نلجأ لبيان ذلك إلى كتب غير الاسهاعيلية، ولكننا لم نرد أن نكتفي بايرادها من كتب الغير مهما كثرت وتظافرت وتواتر فيها الأخبار إلا مدعمة موثقة من كتب الاسهاعيلية أنقسهم، فالحمدلله أقمنا الدليل وأوضحنا الحجة وبرهنا على الذي تصدّى بالردّ عليها بالعناد والاستكبار، ولكنه لم يجد بداً من الاقرار والاعتراف لأن كل ما قيل في ذلك حق ثابت لا مهرب منه ولا مفر، ولو أنه اختلق لها المبررات والمجيزات، وما لنا في ذلك من إيراد واعتراض، بل كل ما أردناه هو إثبات هذه الهيئة للدعوة الاسهاعيلية وترتيبها.

ولد أمر بمثل ذلك التدرّج والترتيب أقدم قاض اسماعيلي في دور الظهور، ألا وهو النعمان القاضي في كتابه «الهمة في آداب اتباع الأئمة» في فصل خاص حيث ذكر بعد كلام طويل نعرض عنه تجنبا للتكرار:

«ولتثبيت أمر أولياء الله حدود وشرائط وآداب ودرجات يرتقى فيها الداخل في ذلك، فإذا لم يقف على ذلك أوّلاً فأولا ويرتقيه درجة درجة ووصل إليه منه الشيء قبل وصول ما يجب أن يصل إليه قبله هلك، كما أن الطفل لو حمل عليه الطعام في حين ولادته لهلك، ولهذا نظائر وأمثال يطول بها الكتاب، ولذلك كان علم أولياء الله غير مطلق إلّا لمن أطلقوه له لأنه لو كان مطلقاً لأهلك بعض الناس به بعضا كما يهلك الطفل لو حمل عليه الطعام في حين ولادته، والجنين لو استخرج قبل أن ينتهي إلى حد التمام، فلهذا ولا متحان العباد أسر أولياء الله ذلك وأخفوه» (٥٠٠).

ويقول في فصل آخر تحت عنوان (ذكر ما ينبغي أن يستعمله الـدعاة إلى الأئمة في دعائهم إليهم):

<sup>(</sup>٥٠) «كتباب الحمة في آداب اتباع الأثمة» للنعبان القاضي، الفصل السباسع ص٥٥ ط دار الفكر العربي القاهرة.

ثم ينبغي للداعي اختبار أمر من يدعوه وتعرف أحوالهم رجلاً رجلاً، وتميز كل امريء منهم ومعرفة ما يصلح له أن يؤق إليه ويحمله عليه من أمر الله وأمر أوليائه، ومقدار ما يحمله من ذلك وقدر قوته وطاقته ومتى يوصل ذلك إليه وكيف يغدوه به، وامتحان الرجال وتعرف الأحوال، ومقدار القوى ومبلغ الطاقات، وعلم ذلك هو أفضل ما يحتاج إليه الدعاة في باب السياسات والرياضيات، فكثير ما فسد أمر الداعي من جهله بهذا الباب وفسدت دعوته منه، وقد يعترى من يجوز عليه التضييع من الدعاة وينفق عنده منهم وتجوز عليه الحيل من الفساد في أمره والخلل في دعوته ما يطول القول بذكره» (٥١).

والجدير بالذكر أن رسائل إخوان الصفاء وهي في زعم الاسهاعيلية رسائل إمام إسهاعيلي في دور الستر ذكر فيها مثل هذا التدرج والترتيب في الدعوة، كها ذكر فيها أن الداعي يثير شكوك المستمع حول بعض الآيات وبعض الأخبار لإثارة الشكوك والشبهات وجلب الناس إلى الدعوة، وهاهم إخوان الصفاء يذكرون نفس المراتب في الدعوة، والأساليب التي ذكرها الغزالي عنهم، فيقولون لدعاتهم:

«إن شيعتنا وإخواننا المتفرقين في البلاد، وسائر من ينسب إلينا، فهم في أحوالهم ومراتبهم على منازل ثلاث: فطائفة منهم خواص وعقلاء، متدينون أخيار فضلاء، وطائفة منهم أغبياء أشرار أردياء، وطائفة بين ذلك متوسطون. ولكل طائفة منهم آراء ومذاهب هم فيها مختلفون، وأقاويل مقننة هم بها مشغوفون، وأخلاق وسجايا هم بها متغايرون. ولهم، مع ذلك، أفعال وأعال هم لها معتادون، فنريد أن نذكر كل طائفة منهم بأوصافهم وندل عليهم بعلاماتهم، حتى إذا دخلت مدينة أو بلداً من البلدان، ولقيث منهم أحدا، تبينتهم بعلاماتهم وعرفتهم بسياهم، فلقيتهم بالتحية والسلام، وداخلت كل طائفة منهم بألطف ما تقتدر عليه من الرفق

<sup>(</sup>٥١) أيضاً ص١٣٧.

والمداراة، وذاكرتهم من علمنا بحسب ما تقبله قلوبهم، وألقيت إليهم من أسرارنا حسبها تحتمله عقولهم وتتسع له نفوسهم، وتبلغ إليه همهم، وتتصوره أفهامهم وتكون في كل ذلك كمثل الطبيب الحكيم الرفيق الذي ذكرت قصته في أول الرسالة لإخوان الصفاء.

إن من خواص إخواننا الفضلاء أنهم العلماء بأمور الديانات، العارفون بأسرار النبوات، المتأدبون بالرياضيات الفلسفية، وإذا لقيت أحداً منهم وأنست منه رشدا، فبشره بما يسره، وذكره باستئناف دور الكشف والانتباه، وإجلاء الغمة عن العباد بانتقال القرآن من برج مثلثات النيران إلى برج مثلثات النبات والحيوان، في الدور العاشر الموافق لبيت السلطان وظهور الاعلام.

وأعلم أن من أحواننا وأهل شيعتنا طائفة أخرى بوجودنا شاكون، وفي بقائنا متحيرون فيها يعتقدون من موالاتنا، وطائفة أخرى موقنون ببقائنا لكنهم غافلون عن أمرنا، غير عارفين بأسرارنا، وكلهم منتظرون لظهور أمرنا، مستعجلون لجيء أيامنا، مشتهون نصرة أمرنا، فإذا لقيت منهم أحدا فبشره بما يسرّه، وأقرّ عينه بما يظنه بعيداً مما يومله، وعرّفه أن ما يرجوه غير بعيد، وذكّر من وثقت بهم من إخواننا بما ألقينا إليك من عملنا، وأطلعه على ما أطلعناك عليه من أسرارنا، كيها تطمئن نفوسهم فيها يعتقدون فينا، ويتبين لك صدق ما هم مقرّون به من أمرنا، أخرج إليهم من رسائلنا ما ويتبين لك صدق ما هم وترتاح إليه وليكن ذلك على النظام والترتيب كها بينا لك، (٢٥).

فهذه هي العبارة الناطقة بأحقية ما قيل عن الاسماعيلية في ترتيب دعوتهم وكيفيتها ونظامها.

<sup>(</sup>٥٢) ﴿ رَسَائُلُ إَخُوانَ الصَّفَاءِ ﴾ ج٤ ص١٤٥، ١٤٦، الـرسالـة السابعـة من العلوم النامـوسية والشرعية في كيفية الدعوة، ط: دار صادر بيروت.

وأما التشكيك فيقول إخوان الصفاء: إن الداعي ينبغى أن يلقى على المستمع والمستجيب الأسئلة هذه:

«طس»، أو أشباه هذا من سُورْ عن ظاهرٍ بين رُعناع كالخُـمُـرُ واستُحْوَدُوا منها بماءٍ قد غَسَمُوْ كانا مُعِينَين لإبليسَ الخَسِرُ؟ آدمُ من بين النباتِ والخُضَرُ؟ مَسُوْ آتُه، وكسان قَسِلُ مُسْتَسَرُ؟ وقابيلَ، دَفَناً لأحيه إذ حَضر؟ الخسليسل إبسراهسيسم بسرداً إذ شسكسر؟ له الإله بعد موت إذ صَار؟ سفيسة الألواح فيه والدُّسرْ؟ والدم، إذ جسيء سإفك مُشتهر؟ والحبسُ إذ قد حصَّ بما منه بهور؟ بالشمن البَخس وبالشيء النَزر؟ عندها السجنُ مرادي فسسرُ؟ على قدميص كان قد من دُبُرُ؟ فيه شفاء لأبيه مُدَّخَرْ؟ الصُّفراءُ حَيَتْ قستيسلاً في السِفَرْ؟ لمن عليه، لا على الماء السنُّعرُ؟ دهراً، وأرضُ التِّيبِ كاللَّرُّ صَغُر؟ يَــشـهــدُه مـن غـابَ مـنهــم وحضرٌ؟ (خساتَمُهُ) ومسا (العصا) سساعسة خسرٌ؟ والريع إذ تجري به وتسنسخر؟ له عليه جسداً لمَّا احتُرْ؟

هـذا، وما «طه» وما «حم» أو وما امور أحفيت أنساؤها من قصة الجانِ الذين أفسَدُوا، وما هي «الحيةُ» و«الطاووس» إذ وكيف للها داقها بدت له وكيف تعليمُ «الغُراب، أولاً وما هي السارُ التي كانت على وما هي «البطيرُ» البتي أنشرُها وما هـ و والبطوفان، إذ عَمَّ، وما وما قسيصُ يوسُف وذِلبُه، و (الجُبُ، إذ ألقى في غيبته، وكيف باعوه على مُستاعِه، وما همو السرهانُ، إذ أبصرَ قال وشاهد منه قد استشهده وكيف كان، بعدذا، قميصه وميا هيوالعجبلُ البذي خيارً، وميا وما دمٌ فساضٌ فسصار شُرَفاً وكيف تاهت أمّنة عظيمة و (الجببلُ المرفوعُ فيهم ظِلُّه، وخَـرُ ذي المُـلكِ سـليـمـانَ، ومـا وما هي البطير، وما مُنبطِقُها، وما هـو الـكُـرسيُّ في إلـقائـه

والعرش إذ أحضره عالمه ويبونُسُ إذ قبد بلغبة حبوتُنه، وما المسيحُ السروحُ، والمهددُ اللذي وصَلَبُ هَارُوتَ ومارُوتُ، وما ونسومُ أهسل الكهسف والبسعثُ لهسم، وسَدُّ ياجُوجَ وماجوجَ، ومن وكبيف سؤاه جبجابا موثقا وكسيف إذ يَسَقسترِبُ السوعد لهم، ومنا طلوع الشنمس من منعسر بهنا، وكيف بعد نورها تكويرها، وما هـو «الـدَّجَّـالُ» إذ حُــذُرَ مـنـ وكسيف يجسرى عسن جنسان جسيشيه فبالجببل البيصري فيبه جنبة والأصفهاني عليه أبدأ الذي وذاك لا يُعلمهُ إلَّا الذي وكسان في حَلق السَّسمسواتِ العُسلي والْأ فالحمدُ لله الذي أشهدنا

قبيل ارتبداد طيرف كيها ذُكُرْ؟ فشاهَدَ الأنجُم فيها واعتَبُر؟ كسلِّم فيه الـناسُ في وقبت صِغَرُ؟ يُحلِّمانِ السَّاسَ مَسَن قَسَد سَحَر؟ وكلبهم سابعهم حسب الخبر؟ يلخسنه من زُمَر بعدد زُمَرُ؟ نفخُ المُعينينَ، وإفراغُ القَطُرْ؟ تستخصُ أبصارُهم أذا انعَبعَرُ؟ ما بين فَرنَ ماردٍ لا يُسْرَجِرُ؟ والأنجُمُ الرُّهِرُ عليها تَسْكدرُ؟ ـه كــل خــلق وهــو شــخص ذو عــور؟ من الجسبال شساعساتُ في السكِسَرُ؟ مُسْمَارةً، ذاتُ رياض وزَهَارُ نَـازُ تَـلَظَّى ودُخـانُ مُسْعـكِـرُ أشهد خلق نفسه فيها عبر رض قد عُـوضـدَ أُو كـانَ خَـبُرُ ما لم نَكُن نعلَمُ إِلَّا بِالخَبرُ

ثم يقولون: ولا ينبغي لأحـد من إخواننـا أن يجيب أحداً إذا سئـل عن هذه المسائل إلّا لمن قد هذّب نفسه وأصلح أخـلاقه لأن صـداً النفس ورداءة أخلاقها ممتنع من فهم معاني هذه»(٣٥).

وهل بعد هذا شكّ لشاك، أو ريب لمرتاب بأن الاسهاعيلية لا يلتجئون إلى مثل هذه الحيل لإيقاع السندِّج من الناس في شراكهم وحبائلهم، ولا يستعملون لبثّ دعوتهم ونشر أفكارهم تلك الوسائل التي ذكرها الغزالي وغيره.

<sup>(</sup>٥٣) أيضًا، الرسالة السادسة من العلوم الناموسية والشرعية ص١٤٢، ١٤٣، ١٤٤.

وأما صيغة العهد والميثاق فلقد أوردناها فيها مرّ في الأبواب السابقة وفي مقدمة هذا الكتاب من مختلف الكتب، ونورد ههنا صيغة أحرى في مثل هذه المواثيق والعهود لم نذكرها من قبل من رسالة إسهاعيلية كتبت خصيصاً لهذا الغرض، وهي من رسالة «الدستور ودعوة المؤمنين للحضور، ولمن أراد الدخول في الدعوة الاسهاعيلية، والحضور إلى الجنة مع الولدان والحور تحت أكناف الستور» يبين فيها الداعي الاسهاعيلي شمس الدين بن أحمد بن يعقوب بعد ذكر مقولات الداعي والنقيب عند إدخال أحد في الدعوة الاسهاعيلية بعد امتحاناته:

«فإذا فرغ النقيب من هذا المقال وشهدت الجماعة يجلس كما يجلس في الصلاة ويقرأ:

بسم الله السرحمن الرحيم. (وأوفوا بعهد الله إذا عـاهـدتم ولا تنقضوا الإيمـان بعـد تــوكيـدهــا وقـد جعلتم الله عليكم كفيــلًا، إن الله يعلم مـا تفعلون).

ثم يقسم المستجيب فيقول: اقسم بالله، الذي لا إله إلا هو، الحي الجبار القهار، عالم الغيب والشهادة، والنقص والزيادة، القائم على كل نفس بما كسبت، القوي الشديد الآخذ لها بما أظهرت واضمرت، العليم بما في الضهائر، الخبير بمكنون السرائر، الذي لا تخفى عليه خافية في الأرض، ولا في السياء، ولا تفوته غوامض الأشياء، الذي من أقسم به كاذب واستشهده باطنا، استحق الخزى والخذلان، وحل في مقام السخط والهوان. وأقسم به ثانيا وثالثا ورابعاً، كها أقسمت به أوّلاً، وأقسم بجميع أسائه الحسنى، وصفاته العليا، وأشهد ملائكته المقربين، وأرواح أنبيائه المرسلين، ونفوس الصادقين والصالحين من عباده العارفين، أنني طالب راغب في المذهب الاسماعيلي من خالص اعتقادي، وصميم فؤادي، اعتقاداً لا يشوب باطنه الدنس ولا الشك ولا الريب ولا الشبهة في الايمان، وليس قصدى في باطنه الدنس ولا الشك ولا الريب ولا الشبهة في الايمان، وليس قصدى في الاعتقاد، والدخول مع الفرقة الناجية، من الطغيان والفساد، ومعرفة مولانا

صاحب الوقت، وامام الزمان. وإنّ إذا فهمت أمراً، وعرفت سرّا، اكتمه وأخفيه عمن لا يعتقد بمعتقدي، ولا أظهره لأحد من الخلائق لا بقول وبنية ولا إشارة ولا عبارة، ولا تكتبه يداي، ولا ينطق به لساني، وإن أضمرت خلاف ما أنطق به، أو كنيت أو تخليت أو تفكرت أو توهمت، أكون كافراً بالله وبرسله وأوليائه وملائكته وكتبه، وأكون محارباً لهم، منكراً أمرهم، وخالفا قولهم، وذابحهم وشارب دمائهم، وبريئا منهم في الدنيا والأخرة، وحارجا من دين الإسلام والمروءة والإيمان. والله على ما أقول وكيل وشهيد». (١٥)

ولقد ذكر الدكتور زاهد على الاسهاعيلي في كتابه زيادة على هذا:

«فمن نكث منكم . . . فهو بريء من الله . . . قولوا نعم وجميع ما يملكه وحوته يداه من مال أو أثباث أو عقار أو متاع أو عرض أو جوهر أو زرع أو ضرع أو سائمة أو عمولة أو ركوبة أو رقيق أو كسب من جميع مكاسب الدنيا فهو صدقة على مساكين المسلمين غير مرتجع من ذلك بشيء إليه . . . قولوا نعم وكل ما أفاده في باقي عمره من فائدة يقل خطرها أو يجل فهي محرمة عليه لا يفكه من ذلك إلا الوفاء بما عاهد عليه قولوا نعم وكل مملوك يملكه ذكرا أو أنثى أحرار لوجه الله لا سبيل له ولا لأحد بسببه عليه قولوا نعم وكل أمرأة له أو يتزوجها في باقي عمره فهن طوالق ثلاثة البتة طلاق الحرج والسنة عند كل حيضة تطليقه لا رجعة له في ذلك ولا مثوبة قولوا نعم ـ وعليه المشي الى بيت الله العتيق ثلاثين حجة خافيا راجلا لا يقبل الله منه إلا بالوفاء قولوا نعم وعليه لعنة الله التي لعن بها إبليس وحرم عليه الجنة . . . وهو بريء من نعم وعليه لعنة الله التي لعن بها إبليس وحرم عليه الجنة . . . وهو بريء من العلي العظيم»(٥٠).

<sup>(</sup>٥٤) الرسالة المذكورة من «أربع رسائل اسهاعيلية» جمع عارف تــامر الاســـاعيلي ص٥٥،٥٥ ط دار مكتبة الحياة بيروت ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٥٥) «هماري اسهاعيلي مذاهب، ص٣٢٦، ٣٢٧.

وقال:

يقسم بهذا العهد والميثاق في الثامن عشر من الحجة يوم عيد الغديسر من كل سنة، ونقل مثل ذلك أيضا عن جعفر بن منصور اليمن باب الأبواب للإمام الإسهاعيلي المعز لدين الله. (٥٦)

وهـذا عين مـا أورده الغزالي في كتـابه، وكـذلك النـويـري في (نهاريـة الأرب)(°°). والمقريزي في خططه(°°). وغيرهم بشيء من التبـديل والتغيـير ببعض الألفاظ دون المعنى والمفهوم.

ولو لا خوف الإطالة لنقلنا ههنا ما ذكره كل من النويري والمقريزي عن مدارج الدعوة التسعة ومنازلها مفصلة واحدة بعد الأخرى ولكننا نـرى أن ما ذكرناه فيه الكفاية، ومن أراد الاستزادة فليرجع إلى كتابيهها(٩٩).

## مجالس الدعوة

إن الدعوة الاسماعيلية كانت تذاع وتنشر سراً في دور الستر، ولكن بعد استيلاء الاسماعيلية على بلاد المغرب أولاً، ثم بلاد مصر ثانياً، أقيمت لالقائها مجالس خاصة يلقى فيها الإمام الاسماعيلي الدعوة أحياناً أو بابه الذي عرف بعد ذلك بداعي الدعاة، في أكثر الأحيان نيابة عن الإمام كما ذكر ذلك النعمان المغربي القاضي أن المعز الإسماعيلي الرابع من الأثمة الإسماعيلية في دور الظهور كان يتكلم في مجلس من مثل هذه المجالس كلاماً في الموعظة إلى أن وقف الخادم قائلاً:

<sup>(</sup>٥٦) انظر ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٥٧) انظرج ٢٥ ص٢١٧ تحقيق محمد جابر عبد العال ط الهيئة المصرية العامة للكتاب

<sup>(</sup>٥٨) انظر «المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والأثار، للمقريزي المتوفي ٨٤٥هـ.

<sup>(</sup>٥٩) «الخطط؛ للمقريزي ج١ ص٩١ ٣٩ و «نهاية الأرب، للنويري ج٢٥ ص١٩٥ وما بعد.

«قد قرب وقت الصلاة يا أمير المؤمنين فقال: وما ذلك؟ إن حضر وقتها صليت بإخواننا، وما عسى أن نقوم عنه إليه إلا وما نحن فيه أفضل منه، والله مالذي إلا فيما أنا فيه، ومن لي أن أقوم على ذلك أيام حياتي لـوقـد وجدت من يأخذ عني، ويفهم مني، وينتفع بما سمع، ويعي ما أقول»(١٠).

وأما إلقاء الدعوة عن نائبه في الدعوة وهو داعي الدعاة أو الباب فقد ورد ذكر ذلك أيضاً في كتاب (المجالس والمسايرات) للنعمان القاضي حيث يذكر بأن المعز لدين الله هذا أمر بعض دعاته أن يقرأ كتاب (دعائم الإسلام) في مجلس من مجالس قصره. (٦١)

وهذا كان هو الأكثر والمعمول به بأن أحد الدعاة كان يلقى دروس الدعوة في مثل هذه المجالس بعد موافقة الإمام الإسهاعيلي وتوقيعه أحيانا على محاضراته ودروسه التي يريد إلقاءها على المستمعين المستجيبين باسم الإمام الاسهاعيلى.

وكانت هذه المجالس تعقد أحياناً في أماكن ثلاثة، أولاً: القصر، ثانياً: المساجد، ثالثاً: في دور العلم المعروفة بدور الحكمة أيام الاسماعيلية.

فأما القصر فلقـد ذكر ذلـك النعمان القـاضي أيضا حيث ذكـر عن المعز الاسماعيلي أنه قال لبعض الأولياء:

ما تنظرون اليوم في شيء تنتفعون؟ ما تقرأون شيئا؟ فسكتوا.

وكنت قبل ذلك قد سمعت بعضهم يحرض بعضا في الاجتماع لقراءة كتاب «دعائم الاسلام» الذي بسطه المعز لدين الله (صلى الله عليه وسلم) لهم وجعله في مجلس من مجالس قصره، وأباح لهم متى أحبوا استماعه وقراءته وانتساخه والتعلم منه والتفقه فيه»(٦٢).

<sup>(</sup>٦٠) «المجالس والمسايرات» للقاضي النعمان ص٢٢٤ ط المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٦١) انظر الجزء الرابع عشر من هذا الكتاب ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٦٢) «المجالس والمسايرات، للنعمان القاضي ص٣٠٦.

ويذكر أيضاً:

«ولما فتح المعز لدين الله (صلى الله عليه وسلم) للمؤمنين باب رحمته وأقبل عليهم بوجه فضله ونعمته، أخرج إلى كتبا من علم الباطن وأمرني أن أقرأها عليهم في كل يوم جمعة في مجلس في قصره المعمور بطول بقائه. فكثر إزدحام الناس وغص بهم المكان وخرج احتفالهم عن حد السماع وملاؤا المجلس الذي أمر باجتماعهم فيه، وطائفة من رحبة القصر، وصاروا إلى حيث لا ينتهى الصوت إلى اخرهم». (٦٢)

ولقد ذكر ذلك مؤرخ مصر والاسهاعيلية، المقريـزي في خططه عن عبدالظاهر تحت عنوان (المحول) حيث يقول:

«المحول هو مجلس الداعي ويدخل إليه من باب الريح وبابه من باب البحر ويعرف بقصر البحر وكان في أوقات الاجتماع يصلى الداعي بالناس في رواقه. وقال المسيحي: وفي ربيع الأول يعنى من سنة خس وثمانين وثلثمائة جلس القاضي محمد بن النعمان على كرسى بالقصر لقراءة علوم آل البيت على الرسم المعتاد المتقدم له ولأخيه بمصر ولأبيه بالمغرب فمات في الزحمة أحد عشر رجلاً فكفنهم العزيز بالله». (٦٤)

وينقل أيضًا عن ابن الطوير أنه قال وهو يذكر داعي الدعاة:

«وأما داعي الدعاة فإنه يلي قاضي القضاة في الرتبة ويتزيا بزيه في اللباس وغيره ووصفه أنه يكون عالما بجميع مذاهب أهل البيت يقرأ عليه ويأخذ العهد على من ينتقل من مذهبه إلى مذهبهم وبين يديه من نقباء المعلمين إثنا عشر نقيبا وله نواب كنواب الحكم في سائر البلاد ويحضر إليه فقهاء الدولة ولهم مكان يقال له دار العلم ولجماعة منهم على التصدير بها أرزاق واسعة وكان الفقهاء منهم يتفقون على دفتر يقال له مجلس الحكمة في كل يوم اثنين

<sup>(</sup>٦٣) الجزء الثامن عشر ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٦٤) الخطط. للمقريزي ج١ ص ٣٩، ٣٩١.

وخميس ويحضر مبيضا إلى داعي الدعاة فينفذه إليهم ويأخذه منهم ويدخل به إلى الخليفة في هذين اليومين المذكورين فيتلوه عليه إن أمكن ويأخذ علامته بظاهره ويجلس بالقصر لتلاوته على المؤمنين في مكانين للرجال على كرسى الدعوة بالايوان الكبير وللنساء بمجلس الداعي وكان من أعظم المباني وأوسعها، فإذا فرغ من تلاوته على المؤمنين والمؤمنات حضر وا إليه لتقبيل يديه فيمسح على رؤوسهم بمكان العلامة أعنى خط الخليفة وله أخذ النجوى من المؤمنين بالقاهرة ومصر و أعالها لاسيها الصعيد ومبلغها ثلاثة دراهم وثلث فيجتمع من ذلك شيء كثير يحمله إلى الخليفة بيده بينه وبينه أمانته في وثلث مع الله تعالى فيفرض له الخليفة منه ما يعينه لنفسه وللنقباء وفي ذلك مع الله تعالى فيفرض له الخليفة منه ما يعينه لنفسه وللنقباء وفي الاسهاعيلية المولين من يحمل ثلاثة وثلاثين ديناراً وثلثي دينار على حكم النجوى وصحبة ذلك رقعة مكتوبة بإسمه فيتميز في المحول فيخرج له عليها النجوى وصحبة ذلك رقعة مكتوبة بإسمه فيتميز في المحول فيخرج له عليها خط الخليفة بارك الله فيك وفي مالك وولدك ودينك فيدخر ذلك ويتفاخر به وكانت هذه الخدمة متعلقة بقوم يقال لهم بنو عبدالقوي أبا عن جد آخرهم الجليس» (١٥٠)

## ويذكر المقريزي أيضا عن المسبحي:

«وكان الداعي يواصل الجلوس بالقصر لقراءة ما يقرأ على الأولياء والدعاوى المتصلة فكان يفرد للأولياء مجلسا وللخاصة وشيوخ الدولة ومن يختص بالقصور من الخدم وغيرهم مجلسا ولعوام الناس وللطارئين على البلد مجلسا وللنساء في جامع القاهرة المعروف بالجامع الأزهر مجلساً وللحرم وخواص نساء القصور مجلساً وكان يعمل المجالس في داره ثم نفذها إلى من يختص بخدمة الدولة ويتخذ لهذه المجالس كتبا يبيضونها بعد عرضها على الخليفة وكان يقبض في كل مجلس من هذه المجالس ما يتحصل من النجوى من كل من يدفع شيئا من ذلك عينا وورقا من الرجال والنساء ويكتب أساء من يدفع شيئا على ما يدفعه وكذلك في عيدالفطر يكتب ما يدفع عن الفطرة

<sup>(</sup>٦٥) أيضا:

ويحصل من ذلك مال جليل يدفع إلى بيت المال شيئا بعد شيء وكانت تسمى عالس الدعوة مجالس الحكمة وفي سنة أربعائة كتب سجل عن الحاكم بأمر الله فيه رفع الخمس والزكاة والفطرة والنجوى التي كانت تحمل ويتقرب بها وتجرى على أيدى القضاة وكتب سجل آخر بقطع مجالس الحكمة التي تقرأ على الأولياء يوم الخميس والجمعة (٢٦٦).

وإن المجالس كانت تعقد في القصر في كل خيس وجمعة كما ذكر ذلك المقريزي عن المسبحي، وكما ذكر النعمان أيضا أن المعز خصص له بقراءة العلوم الحكمية (الاسماعيلية) يوم الجمعة بعد الصلاة كما يـذكر وهـو يخاطب المعن:

والله يا أمير المؤمنين لقد كنت إذا قرأت على الناس ما أمر أمير المؤمنين بقراءاته عليهم من الحكمة يوم الجمعة وذكر أنه كان هذا بعد الصلاة حيث يقول وجلس في الحلقة بعد الصلاة يستمع المسائل»(٦٧).

ويظهر من المؤيد الشيرازي الداعي الاسهاعيــلي الكبير بـأن يوم الخميس كان محتصا للخاصة كما يذكر في إحدى قصائده:

يا صباح الخميس أهلا وسهلا أنت عيد للمؤمنين عتيد نحن نحن نحن ثمار جنات عدن من رياض انهارها جاريات تتروى الأرواح منها بماء رتبة خصنا بها صاحب العصر حجة الله، كعبة الله عين الله

زادك الواحد المهيمن فضلاً جمع الدين منهم فيك شملا كلما أقبل الخميس وولى وبها الحود في المقاصر تجل هو أشفى من الزلال واحل أمين الإله عز وجلاً خير الأنام فرعا واصلا

<sup>(</sup>٦٦) أيضا.

<sup>(</sup>٦٧) كتاب والمجالس والمسايرات، الجزء العشرون ص٤٣٤، ٤٣٥.

والمقام المحمود، والحاضر المو الامام العدل الولى معد

جود مفنى الطغاة بالسيف قتبلا نجل من كان للنبوة بعلا<sup>(١٨)</sup>

وأما المساجد فكانت تلقى فيها أيضاً دروس الدعوة الاسهاعيلية كها ذكر المقريزي عن المسبحى بأن الداعي كان يفرد للنساء بجامع القاهرة المعروف بجامع الأزهر مجلسا»(٦٩).

وأيضا إن حفيد النعمان المغربي القـاضي عبدالعـزيز بن محمـد أيضا قـرأ على الناس في الجامع الأزهر كتاب جده (اختلاف أصول المذاهب)(٧٠).

ويذكر القلقشندي عن المسبحي أيضاً أنه قال:

«إن الوزير أبا الفرج يعقوب بن كلس سأل العزيز بالله في حمله رزق جماعة من العلماء، وأطلق لكل منهم كفايته من الرزق، وبني لهم داراً بجانب الجامع الأزهر، فإذا كان يوم الجمعة حلقوا بالجامع بعد الصلاة وتلكموا في الفقه وأبو يعقوب قاضي الخندق رئيس الحلقة والملقى عليهم إلى وقت العصر، وكانوا سبعة وثلاثين نفرا. «(۱۷)

وأما دار العلم أو دار الحكمة فيذكر القلقشندي:

«كان بجوار القصر دار تعرف «بدار العلم» خلف خان مسرور، كان داعي الشيعة يجلس فيها، ويجتمع إليه من التلامذة من يتكلم في العلوم المتعلقة بمذهبهم، وجعل الحاكم لها جزءاً من أوقافه التي وقفها على الجامع الأزهر وجامع المقس وجامع راشدة، ثم أبطل الأفضل بن أمير الجيوش هذه الدار لإجتماع الناس فيها والخوض في المذاهب خوفا من الإجتماع على

<sup>(</sup>٦٨) انسطر «ديوان المؤيمد الشيرازي» القصيمة الحماديمة والعشرون ص١٤ ٣ ط دار الكماتب المصري ١٩٤٩م.

<sup>(</sup>٦٩) أنظر والخطط، للمقريزي ج١ ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٧٠) (رفع الأصر عن قضاة مصرً الابن حجر العسقلاني ص٧٣.

<sup>(</sup>٧١) وصبح الأعشى، للقلقشندي ج٣ ص٣٦٧ ط المطبعة الأميرية القاهرة ١٩١٤م.

المذهب النزاري، ثم أعادها الأمر بواسطة خدام القصر بشرط أن يكون متوليها رجلا دينا والداعي هو الناظر فيها»(٧٢).

وذكره المقريزي أيضا حيث قال:

«وفي يوم السبت هذا يعني العاشر من جمادى الأحرة سنة خمس وتسعين وثلثائة فتحت الدار الملقبة بدار الحكمة بالقاهرة وجلس فيها الفقهاء وحملت الكتب إليها من خزائن القصور المعمورة ودخل الناس إليها ونسخ كل من التمس نسخ شيء مما فيها ما التمسيه وكذلك من رآى قراءة شيء مما فيها وجلس فيها القراء والمنجمون وأصحاب النحو واللغة والأطباء بعد أن فرشت هذه الدار وزخرفت وعلقت على جميع أبـوابها وممـراتها الستـور وأقيم قوام وخدام وفراشون وغيرهم وسموا بخدمتها وحصل في هذه الدار من خزائن أمير المؤمنين الحاكم بأمر الله من الكتب التي أمر بحملها إليها من سائر العلوم والأداب والخطوط المنسوبة ما لم يـر مثله مجتمعا لأحـد قط من الملوك وأباح ذلك كله لسائر الناس على طبقاتهم ممن يؤثر قراءة الكتب والنظر فيها فكان ذلك من المحاسن المأثورة أيضاً التي لم يسمع بمثلها من إجراء الرزق السني لمن رسم له بالجلوس فيها والخدمة لها من فقيه وغـيره وحضرها الناس على طبقاتهم فمنهم من يحضر لقراءة الكتب ومنهم من يحضر للنسخ ومنهم من يحضر للتعلم وجعل فيها ما يحتاج الناس إليه من الحبر والأقلام والمورق والمحابر وهي الدار المعروفة بختار الصقلبي قال وفي سنة ثلاث وأربعهائة أحضر جماعة من دار العلم من أهل الحساب والمنطق وجماعة من الفقهاء منهم عبدالغني بن سعيد وجماعة من الأطباء إلى حضرة الحاكم بأمر الله وكانت كل طائفة تحضر على انفرادها للمناظرة بين يديه ثم خلع على الجميع ووصلهم ووقف الحاكم بأمر الله أماكن في فسطاط مصر على عدة مواضع وضمنها كتابا ثبت على قاضي القضاة مالك بن سعيد وقد ذكر عند ذكر الجامع الأزهر وقال فيه وقد ذكر دار العلم ويكون العشرو ثمن العشر

<sup>(</sup>٧٢) وصبح الأعشى للقلقشندي ج٣ ص٣١٦، ٣٦٧.

لدار الحكمة لما يحتاج إليه في كل سنة من العين المغربي مائتان وسبعة وخسون دينارا من ذلك لثمن الحصر العبداني وغيرها لهذه الدار عشرة دنانير ومن ذلك لورق الكاتب يعنى الناسخ تسعون دينارا ومن ذلك للخازن بها ثهانية وأربعون ديناراً ومن ذلك للفراش خسة عشر ديناراً ومن ذلك للفراش خسة عشر دينارا ومن ذلك للورق والحبر والأقلام لمن ينظر فيها من الفقهاء إثنا عشر دينارا ومن ذلك لمرمة الستارة دينار واحد ومن ذلك لمرمة ما عسى أن يتقطع من الكتب وما عساه أن يسقط من ورقها إثناء عشر دينارا ومن ذلك لثمن لبود للفرش في الشتاء خسة دنانير ومن ذلك لثمن طنافس في الشتاء أربعة دنانير «۲۷»

وذكر أيضاً أن داعي الـدعاة كـان هو الـذي يشرف على سـير الدراسـة فيها، وهو الذي يرتب لهـا الدعـاة والأساتـذة طبقا لمـا يرسم لهـا من الخطط والغايات». (٧٤)

مه المعلم وقد ذكر أبو المحاسن جمال الدين بن تغرى بردى الاتابكى أن دار العلم هذه انشأها الإمام الإسهاعيلي الحاكم بأمر الله سنة أربعهائة من الهجرة فقال تحت حوادث السنة الرابعة عشرة من عهد الحاكم:

«وأمر بعمارة دار العلم وفرشها، ونقل إليها الكتب العظيمة». (٥٠)

ولكن عبدالله المرتضى الاسهاعيلي يذكر في كتابه «الفلك الدوار» أن دار العلم أو دار الحكمة هذه أنشئت سنة ٣٩٥هـ، فيقول وهو يبين غرض إنشائها أيضا:

إن دار الحكمة التي أنشأها الحاكم سنة ٣٩٥ بجوار القصر الغربي بالقاهرة كانت من أجسم المؤسسات العلمية وأرقاها ووقف لها أماكن جمة

<sup>(</sup>٧٣) والخطط، للمقريزي ج١ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٧٤) أيضاً.

<sup>(</sup>٧٥) «النجوم الـزاهـرة في ملوك مصر والقـاهـرة» ج٤ ص٢٢٢ ط وزارة الثقـافـة والإرشـاد القومي .

ينفق عليها من ريعها ففرشوها وزخرفوها حتى أصبحت جنة في تقانتها، والغرض من دار الحكمة لخدمة الناس في المطالعة والدرس والتأليف وهي طريقة القدماء في تعليم الناس إذ يتعذر إلا على الأغنياء اقتناء الكتب الكثيرة نظراً لغلائها فمن أحب تعليم رعيته أنشأ مكتبة جمع فيها الكتب وفتح أبوابها للناس.

وكان الإمام الحاكم يستحضر العلماء إلى الدار المذكورة إلى ما بين يديه ويأمرهم بالمناظرة، ،

أجل إن المراد الأسمى في إنشاء دار الحكمة لتكون ذات مراتب ثلاث كا نفصلها:

#### الأولسى :

جعلت لاستيعاب الكتب كها ذكر للتمدن الإسلامي والمطالعات والمحاضرات بين العلهاء والفقهاء وأرباب المناصب الكبرى في المملكة من سياسة وقضاء وهلم جرا والأخرى أنه يقال عنها (دار المبارات) أو (ميدان السباق العلمي) لما كان خريجوها يدهشون العالم في سعة علمهم وكثرة إطلاعهم كالحسن بن عبدالله اليازورى وأبو سعيد التسترى والجرجاني وعلى ابن فلاح وزير الوزراء والسيد حمزة بن على الفارسي.

#### الثانيـة:

جعلت لتثقيف القضاة وتدريبهم على شئون القضاء وكان منهم الذين يتولون مناصب القضاء لكن لا يخول لطالب أن يتمرن في هذه الدار إلا أن يتمون في الأزهر سيها وقد كانت وضعيتها تمثل صفة محكمة فيتقاضون أولئك ويترافعون أمام بعضهم ليتدربوا على القضاء وبالاختصار أنها كانت (مقر التدريب القضائي) لأن منصب القضاء عند الخلفاء الفاطميين وخصوصاً الإمام الحاكم كان من أروع المناصب وأجل الوظائف وكان القاضي عندهم أرفع الموظفين لديهم قدراً وأعلاهم شأنا ومن شاء الاستيضاح التام عها ذكرنا فليراجع تاريخ (صبح الأعشى صحيفة ٤٨٦ في الجزء الثالث).

#### الثالثة:

كان شأنها تعليم موظفي الدعوة الإسهاعيلية الدينية الصحيحة. الذين كان يعهد إليهم بالدعوة للمذهب الإسهاعيلي (كالوزراء والدعاة والمأذونين) وكان هؤلاء يتلقون علومهم في النحو والفلسفة والمنطق والنجوم وأصول الفقه في الأزهر وحينها يبلغون فيه أشدهم العلمي يغادرونه إلى دار الحكمة حيث تلقى عليهم أصول القيام بمهام شئون المذهب كيلايوشكوا بعثرات أثناء مهمتهم التي سندلى إليهم وان هذا القسم من دار الحكمة يدعى إذ ذاك (ب مائدة الرشد) أو الأخرى (ب قبة الهدى) لأنها كانت تتفجر منها ينابيع الحكمة ويسطع منها نور الهدى وقد كان لوزراء الدين والدعاة والمأذونين رتبة سامية في الدعوة وجاء على ذكرهم «صبح الأعشى في الجزء الثالث صحيفة الموزارة ورتبة قاضي القضاة وكان يتزيا بزي القضاة في اللباس وغيره وموضوعه عندهم أنه يقرأ عليهم مذهب أهل البيت» «أي آل محمد صلى الله وموضوعه عندهم أنه يقرأ عليهم مذهب أهل البيت» «أي آل محمد صلى الله عليه وسلم» بدار تعرف بدار العلم ويأخذ العهد على من ينتقبل إلى مذهبهم» (٢٠).

فهذه هي الأماكن التي كانت تلقى فيها محاضرات الدعوة الاسهاعيلية ودروسها، وفيها كان يلقن علوم هؤلاء الناس وعقائدهم ويرسخ أفكاره ومعتقداته، ثم انتقلت المجالس بعد انقضاء الدولة الاسهاعيلية في مصر إلى قلاع حسن بن صباح في ألموت وغيرها للنزارية ثم إلى اليمن والهند للمستعلية، وسيأتي ذكرها وهيئتها عند ذكرهم في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٧٦) «الفلك الدوار» لعبدالله المرتضى الاسهاعيلي ص٦٣، ٦٤، ٦٥ ط سوريا.



#### الباب الثامن

#### الاسهاعيلية مجموعة تعارضات وتناقضات

إنّ الإسهاعيلية يدّعون بأنهم لم يأخذوا تعاليمهم وعلومهم إلا من الأثمة المعصومين (١) الذين لا يخطئون ولا يغطلون، ولم يبنوا عقائدهم ومعتقداتهم إلا على أفكارهم ومروياتهم، ولم يستقوا إلا من منابعهم وينابيعهم، ولم يذهبوا إلا مذاهبهم، ولم يسلكوا إلى مسالكهم، ولم ينهجوا إلا مناهجهم دون الأخرين، فإنهم اتبعوا غير المعصومين الذين يخطئون ويغلطون.

ومن لوازم العصمة عدم التعارض والتناقض، كما أنّه من نتائج عدم العصمة وثمراته وقوع الأخطاء والإختلاف " . . ولو كنان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً".

وقد رووا في ذلك روايات كثيرة، منها ما رووها عن جعفر بن محمد الباقر أنه قال يوماً لبعض شيعته :

" إنّ الناس قد أخذوا من ههنا وههنا، وأخذتم من حيث أخذ نبيّ الله "(٢).

<sup>(</sup>١) وعصمتهم كعصمة الأنبياء والرسل بل وأعلى منهم وأفضل كها ذكرناه مفصلا في الباب الرابع.

<sup>(</sup>٢) " المجالس المستنصرية " للداعى علم الاسلام ثقة الامام ص ٧٤ المجلس الرابع عشر ط دكتور محمد كامل حسين، دار الفكر العربي، القاهرة.

هذا، ولقد استكبر النعمان بن محمد المغربي قاضي القضاة الإسماعيلية، وتبجّح كثيراً في كتبه أنَّ الإسماعيلية هم الوحيدون في الدنيا الذين يقتدون بالمعصومين ولا يتبعون المخطئين، واتباع من يجوز عنهم صدور الخطأ يسبّب الخلاف والفرقة، لاختلافهم في فهم القضية واستنباط الأحكام واستخراج المسائل لتعدد الأفهام وتنوع المعلومات، عكس أشياع المعصومين فإنهم مع تعددهم لا يكونون إلا واحداً لاتحادهم في المصدر والمرجع ولسلامتهم عن المفوة والزّلة في النقل والأداء، فيقول في كتابه الذي كتبه خصيصاً للرّد على جميع الطوائف غير الإسماعيلية (إختلاف أصول المذاهب) تحت عنوان «ذكر علّة الإختلاف".

" وقد سئل أبو عبد الله جعفر بن محمد، عن علَّة اختلاف النَّاس بعله رسول الله، وكيف يختلفون بعد رسول الله ؟ وما هي الأسباب ؟ فقال السَّائل ﴿ هُلُ اخْتَلَفُوا فِي حَيَّاةً رَسُولُ اللَّهُ ؟ قَالَ : وَكَيْفَ يَخْتَلَفُونَ وَرَسُولُ الله معهم ؟ يبين لهم ما اختلفوا فيه، فيرجعون إليه، قال: صدقت! وكذلك لولى الأمر من بعده من يعلم ما يسأل عنه، فإذا سألنوه أجابهم عما اختلفوا فيه، ولكن من ولى الأمر بعده لا يعلم بكل ما ورد عليه فيه، فكان الإختلاف من أجل ذلك، ولو سلموا لولى الأمر، وأخذوا عنه لما اختلف منهم اثنان في دين الله تعالى، كما لم يختلفوا في حياة رسول الله، فهذا ما روى في الإختلاف، في بدء الأمر. وأمّا ما كان بعد ذلك فإنه ولى أمور النّاس من بني أميّة، وبني العباس، من لا علم لهم بحلال الله وحرامه، ولا لهم بغية في اقامة ذلك، وأنما كـان ابتغاؤهم وهمتهم، طلب حـطام الدنيـا. فلما ظفروا، أقبلوا عليه، وأعرضوا عما سواه، وسلموا أمر الدين للمتفقه بن من العوام، ( بزعمههم ) فكان ذلك مما أرضوهم به، واستمالوهم بسببه، إلى بغيتهم، على ما لا يعلمونه فيهم، وخلوا بأنفسهم وتنافسوا في رئاستهم، وكثروا، وتشعبت بهم الأهواء، وخالفت بينهم الأراء . . . . . . . فانفرد المتغلبون الذين تعبدوا الله ومن جلسوا مجالسهم بإقامة الدين إلى من بايع لهم، وتسلم لأمرهم وتولاهم وتسموا بالعلماء والفقهاء، وتنافسوا في المراتب وكثروا وترأسوا في الناس، واختلفوا إذ عجزوا عن علم الكتاب والسنة، فاستنبطوا أحكاماً من ذات أنفسهم للأمة عندما أنفوا من ردّ ما اختلفوا فيه إلى اللذي أمرهم الله بالرد إليه، حرصاً على رئاستهم، وحتى لا ينسب العجز عند من ترأسوا عليه إليهم، فيعدلوا عنهم، وفي هذه جملة من القدول في سبب اختلافهم، إلى أن قام مهدى الأمة من أهل بيت الرحمة، الذي جاءت الأخبار عن رسول الله بالبشري بقيامه وذكر ما يكون من اقيامة دين الله على يديه وفي أيامه، ما يطول شرحه ويخرج عن حـد هذا الكتـاب، منها قـوله: " المه دى من ولدي، يحيى سنتي، ويتمّم أمرى، ويطالب بشأر أهل بيتي، ويملأ الأرض عدلا وقسطا، كما ملئت ظلما وجورا وخبطا " فقام المهدى فأحيى السنن، وأمات البدع، وأسكت المبطلين المختلفين في الدين، فأقام مناره، ونصب أعلامه، وشرّع شرائعه، وقـوّم أحكامـه، وحمل الأمـة للسير على منهاجه وقطع الأحداث والبدع منه، والإختلاف فيه والتغاير. ولقد دسّ إليه بعض الملحدين، رقعة كالمتنصح له، من غير أن يظهر له نفسه، يقول: " لو أن أمير المؤمنين أحد العامة بمذهب زيد، الذين أكثرهم يذهبون إليه في المواريث، لدفع إلى بيت المال من ذلك ما لا عظيماً، فلما وقف علي قوله استشاط غيظاً، وأمر بطلبه والفحص عنه، ليعاقبه عقوبة من كــان مثله فلم يجده وخفى أمره، إذ لم يكن يبدى نفسه، وإنما دسّ رقعته، فقال المهدى : أراد هذا الفاسق، أن يسرى الناس أنسا خلفنا حكم الله بعمرض من أعراض الدنيا، إنما تعبدنا الله بإقامته، والحكم بالحق بين عباده، ولم يقمنا للجمع من حطام الدنيا من غير حلته ووجهته وحقه، ونحيي سنة جـدنا نبيّـه، وأمر بأن لا يلتقى اثنان على مفاوضته، لا في حلال ولا في حرام، إلا ما أقامه من مَذَهَبِ الْحَقِّ عَلَى كَتَابِ الله وسنة نبيَّه مُحَمَّدٌ، وتَابِعَهُ عَلَى ذَلَكَ أَمَرَاءَ المؤمنين من ولده، فأخذ الناس به من بعده، فعاد الدين على ابتدائه، وانتظم في نظام أوليائه <sup>۳(۳)</sup>.

<sup>(</sup>٣) كتاب " اختلاف أصول المذاهب " للنعمان بن محمد القباضي ص ٣٢ ـ إلى ـ ٣٥ الباب الأول ط دار الاندلس، بيروت ١٩٨٣ م.

وقال أيضاً في الباب الثالث من هذا الكتاب متبجّحا على مـذهبه لعـدم إمكان وقوع الخلاف فيه :

" فنحن لا نقلد من لم يامر الله بتقليده كها قلّدتم أنتم من قلدّ عوه، ولا أخذنا عن أثمتنا امرا كانوا يجهلون فاستنبطوه كها فعل من أخذتم أنتم ذلك عنهم، وإنما قلنا ما آثروه لنا ورووه، وحملوه ولم يبتدعوه، ولا تقوّلوه كها فعل ذلك من أخذتم أنتم عنهم "(٤).

هذا، ومثل هذا كثير في كتب القوم من المتقدمين والمتأخرين، فيظن الباحث والقارىء بعد ما يقرأ هذا ويسمعه لأول وهلة أن الإسهاعيلية لا اختلاف بينهم ولا تعارض ولا تناقض في ديانتهم لبنائها على أسس أسسها المعصومون، وقواعد رسمها الذين لا يخطئون، وأصول قررها الوحى، ولكنه عندما يسبر غورة كتبهم، ويتفحص في رسائلهم، ويمعن النظر في عقائدهم، ويتعمق في معتقداتهم، ويبحث في تعاليمهم وأفكارهم ويتنقب في آرائهم ونظرياتهم ليجد الأمر مقلوباً والحال معكوساً بأن الإسهاعيلية بحموعة عقائد متعارضة، وآراء متخالفة، وأفكار متضاربة، وقواعد متفاقضة، وأسس غير ثابتة كاد أن لا يتفق القوم في مسألة واحدة وقضية متفردة.

ومن كثرة ما وقع الخلاف بينهم في مسائل كثيرة بدأ يضيق أحد الكتاب المادحين لهم والمدافعين عنهم بكل قوة وحماسة، وينظر إلى أن يقول بعد الإطلاع على اختلافاتهم الكثيرة الكثيرة :

"من ذلك نستطيع أن ندرك كثرة الإختلافات التي كانت بين الدعاة، كما لا نستطيع أن نعلل وجود هذا الخلاف في حين أن الفاطميين صرحوا أن علمهم مأخوذ من الإمام المعصوم الذي أودعه الله أسرار دينه وأسرار خلقه "(°).

<sup>(</sup>٤) أيضاً، الباب الثالث ص ٧٧.

<sup>(</sup>٥) مقدمة " ديـوان المؤيد في الـدين الشرازي " لمحمد كـامل حسين ص ٩٧ ط دار الكتاب المصري، القاهرة ١٩٤٩ م

وأجبرت هذه الإختلافات الشديدة، الكاتب الإسهاعيــلي المعاصر عــلى أن يقرّ ويعترف :

" من المعلوم أن العقائد الإسهاعيلية لا يمكن دراستها وبحثها على أنها عقائد ثابتة لفرقة موحدة، ذلك أنها عقائد تطورت حسب البيئات والأزمان، فاختلفت باختلافها وتشعبت آراؤها ونظرياتها حتى أصبح من الصعب أن تبلور هذه العقائد أو أن تصهر في بوتقة واحدة ".

وبمثل ذلك قال أيضاً الباحثان الآخران :

" ونحن نعلم أن العقائد الإسهاعيلية لا يمكن بأية حال من الأحوال أن تدرس على أنها عقائد ثابتة لفرقة موحدة، بيل هي عقائد تطورت حسب البيئات والأزمان، لكل بيئة عقائدها، وتطورت العقائد في كيل بيئة بمرور الزمن، فاختلفت العقائد الإسهاعيلية باختلاف البيئات وتشعبت آراء الإسهاعيلية بحيث أصبح من الصعب العسير أن نلم بأطراف العقائد الإسهاعيلية طول تاريخها "(٧).

وها نحن نضع النقاط على الحروف لبيان ذلك وإيضاحه بالإختصار.

<sup>(</sup>٦) مقدمة "كنز الولد " لمصطفى غالب الاسهاعيل ص دار الاندلس ١٩٧٩ م.

<sup>(</sup>٧) مقدمة "سيرة الأستاذ جوذر" لمحمد كامل حسين والدكتور محمد عبد الهادى شعيره ص ١٧ ط دار الفكر العربي.

# رجوع النص القهقرى

من المعلوم أن الاختلاف حصل في الشيعة فيمن يلى الإمامة بعد جعفر بن محمد الباقر.

فقال قوم: أنَّ الإمام بعده موسى الكاظم.

وقال قوم : عبد الله الأفطح .

وقَوْمٌ قالوا بإمامة محمد الديباج.

والأخرون بأقوال وآراء ذكرناها مفصلة في الباب الأول من هذا الكتاب.

فعارض الإسهاعيلية هؤلاء الجميع وقالوا: إنّ الإمام بعده إسهاعيل ابنه الأكبر ولو أنه مات في حياته ولكن النص لا يرجع القهقرى، وبقيت الإمامة في عقبه فصار الإمام بعده محمد بن اسهاعيل.

وهذا معنى قول الله عزّ وجل " وجعلها كلمة باقية في عقبه " فلا ينتقـل النص من أخ إلى أخ بعد الحسن والحسين. (^).

<sup>(</sup>٨) انظر " زهر المعاني " ص ٥٠ من " المنتخب " لايوانوف، أيضاً "اسرار النطقا " لجعفر بن منصور اليمن ص ٨١ وما بعد من " المنتخب " أيضاً " غياية المواليد " ص ٣٦ من " المنتخب " أيضاً " عيون الأخبار " السبع الرابع ص ٣٣٥ وغيره من الكتب الكثيرة .

فعلى هذا الأساس والأصل كوّنوا فرقتهم، وقام مذهبهم، بل هو أصل الأصول، وأساس الأسس، الذي يميّز الإسماعيلية عن الشيعة الآخرين، لولاه لما كنانَ لهم الوجود، ولذلك أكثروا فيه القيل والقبال، وشنّعوا على الطوائف الأخرى الشيعية لإعراضهم عن هذا الأصل وإهمالهم إيّاه، وقد سوّدوا صفحات كثيرة لكتبهم في هذا الموضوع.

ولكنّه من الغرائب والعجائب أن الأئمة الإسماعيلية بعدئذ لم يراعوا هذا الأصل، وحاولوا نقضه ومخالفته، ومن المدهش أن المعز الإسماعيلي وهو الإمام الإسماعيلي الرابع في دور الظهور نقضه فعلا وعارضه، وخالفه، ورماه خلف ظهره غير آبه ولا مكترث عندما مات ابنه عبد الله في حياته، الذى جعل النص فيه أولا وأعلن ولاية العهد له بعده، ثم نقل النص إلى أخيه العيزين ابنه الأصغر دون نقله إلى ابن عبد الله مثلها صار في ابن اسماعيل. (٩).

وهكذا هدم ذلك المبدأ الأساسى الذي قام عليه المذهب الإسهاعيلى والديانة الإسهاعيلية ولا أدرى كيف يستسيغ الإسهاعيلية بعد ذلك أن يردّوا على الشيعة الإثنى عشرية والزيدية والأخرين من الادارسة والحسنيين ما دام انهدم دعامة مذهبهم الأصلية من نقل الإمامة في الأعقاب، وعدم رجوع النص القهقرى ؟

وكيف يحق لهم اثبات إمامة محمد بن اسهاعيل دون الآخرين من أعمامه من ولد جعفر بن محمد الباقر ؟

وأحواله تتشابه تماماً مع العزيز بن المعزّ.

وهذا التناقض والتعارض وحده كاف للقضاء على المذهب الإسماعيلي والحكم عليه بالبطلان.

<sup>(</sup>٩) انظر "سيرة الاستاذ جواذر" ص ١٣٩، و١٤٣، أيضاً " اتعاظ الحنفاء "ج ١ ص ٢٠٣أيضاً "سير أعـلام النبلاء "ج ١٥ ص ٣٦٤، ٣٦٥ " ديـوان تميم بن المعـز " ص ١٤٧ ط دار الثقافة ١٩٧٠ م، أيضاً " الخطط "ج ١ ص ٣٥٣.

وقد أثار تصرف المعزّ هذا وقضاؤه على المبدأ الإسهاعيلي الهام ونقضه أصلا من أصول المذهب استغراب واندهاش الدكتور محمد كامل حسين، والدكتور محمد عبد الهادى شعيرة المحققَين لكتاب (سيرة الأستاذ جوذر) حتى قالا:

" ومن الموضوعات التي وردت في هذا الكتاب وتلفت نظر الباحثين في الدراسات الإسماعيلية أن المعـز لدين الله نص عـلى ولى عهده عبـد الله، ثم توفى عبد الله في حياة أبيه، ثم رأينا العزيز بالله يخلف أباه المعز لدين الله في الإمامة. هذه المسألة تشبه تماماً ما كان عليه الأمر في حياة جعفر الصادق الذي نص على ولى عهده ابنه إسماعيل، ومات إسماعيل في حياة أبيه، فانقسم أتباع جعفر إلى فرقتين : فرقة قالت بأن النص لا يرجع القهقهري فلابد أن ينتقل النص إلى ابن اسهاعيـل وهؤلاء هم الإسهاعيليـة، والفرقـة الثانية قالت بأن النص انتقال إلى موسى الكاظم وهؤلاء هم الإمامية الإثنا عشرية، وإذن فالأساس الذي قامت فرقة الإسهاعيلية عليه وظهرت في الوجود بموجبه هو أن النص لا يرجع القهقهري ولا ينتقل النص من أخ إلى أخ بعد الحسن والحسين، بل لابد أن ينتقل في الأعقاب، وبذلك أوَّلوا الآية القرآنية " وجعلها كلمة باقية في عقبه " بأن النص لا يكون إلا في الأعقاب، ومع هذا المبدأ الأساسي لفرقة الإسماعيلية نـرى المعز لـدين الله يخالف هـذا المبدأ بأن جعل النص أولًا إلى عبد الله ثم نقـل النص بعد وفـاة عبد الله إلى العزيز. فكيف تسنى لـ أن يفعل ذلك مع أن رجال الدعوة في عصر المعز ظلوا يؤيدون مبدأ الدعوة الأساسي الذي نقضه المعز ودافعوا أمام هجهات الإثني عشرية والزيدية "(١٠).

وأيضاً :\_

" توفى الأمير عبد الله بعد ذلك بقليل ورثاه أخوه الأمير تميم بقصيدة مطلعها

 <sup>(</sup>١٠) مقدمة كتاب "سيرة الاستاذ جوذر " ص ٢٣، ٢٤.

وكانت وفاته في حياة أبيه. وكان المفروض أن يتولى الإمامة بعد المعز حفيده ابن عبد الله جريا على عقيدة الإسهاعيلية في تسلسل الإمامة وجريا على سابقة وفاة اسهاعيل في حياة أبيه جعفر الصادق. ولكن المعز لم يقم وزنا لهذه العقيدة الإسهاعيلية الأساسية في نشأة المذهب وكيانه، فاختار ابنه الآخر نزارا الذي تلقب بالعزيز ليكون وليا للعهد وإماماً من بعده. وبذلك هدم المعز الأساس الأول من أسس الدعوة "(١١).

وأخيراً نريد أن نثبت ههنا ما قاله داعى الدعاة الإسهاعيلي إدريس عهاد الدين ردّا على الفرق الشيعية الأخرى غير الإسهاعيلية في هذه المسألة، فيقول:

" تشتّت شيعته وتمزقت، وقالت كل فرقة منها . . . بإمامة واحد من آله، فزلت عن سفينة النجاة ! وفي طوفان جهلها غرقت، سوى من اعتقد إمامة اسماعيل بن جعفر، ومحمد بن اسماعيل (عليه السلام) وعلمت أن محمداً بعد أبيه وجده هو الإمام .

وقد روت الشيعة وغيرها عن الإمام الصادق (عليه السلام) أنه قال: إن الإمامة محصورة في ولده دون ولد الحسن والحسين (عليه السلام) لأن الإمامة صارت للحسين بعد الحسن صلوات الله عليها، وهي في ولد الحسين أصلية تمثى قدما قدماً، ولا تمثى إلى الوراء، ولا ترجع القهقرى، وهي بالنص من إمام على إمام.

وهذا حديث عن الصادق (عليه السلام) رواه الخاص والعام، وأورده نشوان بن سعيد الحميرى في كتابه المعروف ( بشمس العلوم ) الذي ألفه في علم اللغة فوضح بقول الصادق (عليه السلام) أن الإمامة لا تمشى إلى الوراء ولا تعود القهقرى، فلم ترجع عن اسهاعيل بن جعفر (عليه السلام) بعد أن

<sup>(</sup>١١) أيضاً، تعليق رقم ١٣٤ على الوثيقة رقم ٨٢ ص ١٨٨.

صارت إليه ووقع النص عليه، بل جرت في عقبه وثبتت في الإمام محمد بن اسهاعيل "(١٢).

وكذلك نريد أن نذكر ما قاله حميد الدين الكرماني حجة العراقيين في كتابه (المصابيح) يثبت إمامة اسهاعيل وبعده محمد بن اسهاعيل فيقول:

" وكان جعفر نص على إسهاعيل (صلى الله عليه وسلم) واختلفت الشيعة فيه بما قالت من موته قبل جعفر(صلى الله عليه وسلم). واشارة جعفر بعد ذلك إلى بعض أولاده وقوله " ما بدا الله بداله كها بدا له في اسهاعيل، كان لا يخلو الأمر بعد نص جعفر بن محمد بن على (عليه السلام) على اسهاعيل فيها يدعى من نصه بعد موت اسهاعيل على بعض أولاده من وجوه ثلاثة:

أما انه نص على بعض أولاده بعد موت اسهاعيل كها يقال ولإسهاعيل ولد. أو نص ولم يكن لاسهاعيل ولد. أو لم ينص على أحد بعد ما تقدم من نصه على اسهاعيل أولا. فإن كان قد نص ولإسهاعيل ولد كان جعفر (عليه السلام) حاكماً بغير ما أنزل الله حيث اعطى ميراث إسهاعيل مع كون ولد له إخوته من غير علة سالبة لولده كها سلبت ولد الحسن، وأوجبت لولد الحسين عليه السلام، وتوهم مثل ذلك في جعفر غير جائز لصحة إمامته وعصمته.

وإذا لم يكن جائزاً كان من نسب إليه من نصه (عليه السلام) على بعض أولاده بعد تقدم النص على إسهاعيل باطلاً، وإذا كان بـاطلاً كـانت الإمامة لولد إسهاعيل ثابتة.

وإن كان . . . عليه السلام قد نص . . . ولم يكن لإسماعيل عليه السلام ولد وكان في علم الله وتقديره أن يكون منقطع النسل وجب من حيث علم الله وتقديره أن يكون النص لا يجوز فيمن ينقطع نسله مع كون الإمامة محفوظة في العقب أن لا ينص جعفر على إسماعيل.

<sup>(</sup>١٢) "عيون الاخبار" السبع الزابع، ص ٣٤٩.

ولما كان وجدناه قد نص عليه، كان منه العلم بأنه غير منقطع النسل والعقب، وإذا كان غير منقطع النسل والعقب فالإمامة له ولنسله ثابتة، وإن كان (عليه السلام) لم ينص على أحد بعد نصه على إسماعيل (عليه السلام) فالإمامة لإسماعيل، فإذا ثبت إمامة إسماعيل ثبت نسله. إذ لا يستحق الإمامة من لا يكون له عقب بكونها محفوظة في العقب، وإذا ثبت نسله فالإمامة لنسله ثابتة.

وإن كان (عليه السلام) لم ينص على أحد بعد نصه على إسماعيل، فالإمامة لإسماعيل. فإذا ثبت إمامة إسماعيل ثبت نسله، إذ لا يستحق الإمامة من لا يكون له عقب بكونها محفوظة في العقب، وإذا ثبت نسله، فالإمامة لنسله ثابتة، وكان إذا كان لا يخلو من ثلاثة أوجه، فأوجبت الوجوه الثلاثة كون الإمامة لإسماعيل وذريته، فالإمامة ثابتة لإسماعيل وولده - إذ الإمامة في إسماعيل وذريته.

البرهان الثاني: نقول: إن الإمامة لما كانت في عقب جعفر (عليه السلام)، وكان الإمام لا ينص على من يجعله إماما إلا بعد أن يعلم أنه يصلح لها، وكان أول ما يستصلح للإمام في إمامته أن يكون لا عقيا، ثم وجود عقبه ونسله. إذ من كان لا عقب له لا يَستَحِقُ الإمامة، وكان الإمام جعفر نص على إسهاعيل، كان من ذلك الحكم بأن لإسهاعيل ولدا وعقبا، وإلا كان لا ينص عليه، وإذا كان له عقب، فعقبه أحق بالإمامة من أعهامه. إذ الإمامة لإسهاعيل ولعقبه من دون غيرهم.

البرهان الثالث: لما كان الإمام معصوماً لا تسبق منه زلة، وكان لو لم يكن لإسهاعيل عقب ولا ذرية نص جعفر عليه زلة، وجب من حيث كون عصمة الإمام أن يكون لإسهاعيل ما نص عليه عقب وذرية، وإذا كانت له ذرية وعقب، فعقبه بالإمامة أولى من أعهامه، إذ الإمامة بعد إسهاعيل لولده وعقبه من دون غيره"(١٢).

<sup>(</sup>١٣) " المصابيح في إثبات الإمامة " المصباح السادس من المقالة الثانية ص ١٢٩ الى ١٣٢.

فهل من مجيب عن هذه الأدلة التي هي عين الدلائل ضد تصريف الإمامة عن ابن عبد الله بن المعز المنصوص عليه أولا إلى العزيز بالله ؟

وهل من مدافع عن المعز وعصمته حسب براهين الكرماني ؟

ومن الطرائف أن هذه الحادثة تكررت في ابن المعزّ، العزيز بالله نزار حيث أنه ولد له ولد قبل الحاكم فنص على إمامته ولكنه مات في حياته فنقل النص في ابنه الثاني (١٤) مع أن الكرماني نص في مصباحه أن الإمام لا ينص بالإمامة فيمن لا يستحقها كما مرّ ذكره.

### تنحية الابن الأكبر عن الإمامة

وهناك مسألة خطيرة أخرى وهى أن الشيعة الإثنى عشرية، والإسهاعيلية أيضاً يرون أن الإمامة في الولد الأكبر للإمام، وهو الذي يرثها دون الأخرين من إخوت، ولهم في ذلك روايات كشيرة عن أثمتهم المعصومين، وبها تمسكوا لإثبات إمامة أثمتهم وأحقيتهم لها.

ولقد بحثنا هذه القضية بشيء من التفصيل في كتبنا عن الشيعة الإثنى عشرية (١٥) عند نقضهم هذا الأصل ومخالفتهم إياه في إمامة موسى الكاظم دون عبد الله الأفطح الإبن الأكبر لجعفر بن محمد الباقر من بين الموجودين بعد موت إسهاعيل بن جعفر، ولقد نرى نفس هذا النقض والمخالفة عند الإسهاعيلية أنفسهم، وأكبر مثال ذلك هو المعزّ الإسهاعيلي نفسه الذي عارض هذا الأصل ونقضه وخالفه أيضاً.

فان المؤرخين من الإسماعيلية وغير الإسماعيلية أجمعوا قاطبة على أن الولد الأكبر للمعز كان الأمير تميم وبه كان يكنى ولكنه حرمه عن ولاية العهد

<sup>(</sup>١٤) انظر " نهاية الارب " الجزء الخاص بالاسماعيلية.

<sup>(</sup>١٥) انظر، خصيصاً لذلك كتابنا " الشيعة والتشيع، فرق وتاريخ ".

والإمامة بعده وجعلها في ابنه الثاني الأمير عبد الله أولا ثم بعد موته في العزيز ابنه الثالث معرضا عن تميم، ومعارضا الأصل الكبير للديانة الإسماعيلية، وأن الوثيقة الهامة التي تخبر عن كون الأمير تميم أكبر أبناء المعزّ، وحرمانه عن الإمامة، وجعلها في الإبن الأصغر هي ما أثبتها أبو على المنصور العزيزي الجوذري كاتب المعز والعزيز في كتابه (سيرة الأستاذ جوذر) المتولى أمور الإسماعيلية في أيام الثلاثة من أئمتهم، ونحن ننقل هذه الوثيقة بتمامها، وهي الوثيقة رقم ٨٢، يقول الجوذري:

" وقـد تقدم ذكـرنا في كتـابنا هـذا ما كـان من إكرام القـائم بـأمـر الله صلوات الله عليه وتشريفه للأستاذ بافراده واختصاصه بأخذ العهد عليه للمنصور بالله صلوات الله عليه وأن الأستاذ كتم ذلك سبع سنين ثم فعل بـ ذلك الإمام المعز لدين الله صلوات الله عليه بأن أخذ عليه للأمير عبد الله مفرداً بالمهدية في السفرة التي حمل المال فيها فكتم الأستاذ ذلك عنه حسب ما أمر به سبعة أشهر، ثم إن مولانا صلوات الله عليه أخذ بعد سبعة أشهر، على غيره مشل محمد بن على ومحمد بن الحسن وعسلوج وغيرهم، واستكتمهم ذلك، وكان الأستاذ إذا تقرر عنده علم ولى العهد لم يلتفت بعد الإمام إلا إليه حتى كان يقول في كثير من الأوقات من حيث يسمعه الإمام في عصره: "إنما هو الله عز وجل ومولانا المفترض الطاعة ومن أشار إليه من ولده وجعله ولى عهده والباقي لهم المؤدة في القربي لا غيرها " فلما خرج مولانا عليه السلام إلى المهدية لشد ما بالخزائن من الأمتعة ثم رجع مولانا عليه السلام إلى دار ملكه واحتاج الأستاذ أن يتحرك من المهدية أمر مولانا صلوات الله عليه أولاده وإخوته بالخروج للقائمة وجميع رجـال الدولـة، ولم يحدد مولانا عليه السلام للأستاذ كيف يسلم على الأمراء أولاده ولا من يقدم ولا من يؤخر، وكان مولانا عليه السلام مشغول الضمير في كيف يكون سلامه عليهم وكانت أعين العوام ذلك الوقت تنظر إلى ولد مولانا عليه السلام الأكبر وهـ و تميم، فلما قرب منهم الأستـاذ عمل في نفسـه على إقــامة الحق وإفراد من خصه الله به، فقصد الأمير عبد الله صلوات الله عليــه فقبل

الأرض بين يديه ثم قبل ركابه. وكان من حنق الأمير عليه ما كاد أن يسقطه عن سرجه ثم ركب فلم يلتفت إلى غيره ولا سلم على أحد سواه، فوقعت على قلوب أولئك خجلة، ونظر الناس من هذا إلى أمر عظيم، فمنهم من يحطئه، فلما اتصل بحولانا عليه السلام فعله وما كان منه من ذلك سر سروراً عظيماً وقال:

" لم يزل جوذر موفقا مذ كان <sup>۱۱۲)</sup>.

هذا، وقد نقض هذا الأصل وأهمل هذا الأساس في المرة الثانية أيضاً عند ما حرم الولد الأكبر الإمام الإسهاعيلي الثامن في دور الظهور المستنصر بن ظاهر وهو نزار، وجعل الإبن الأصغر له المستعلى إماما للإسهاعيلية التاسع، وحصل الخلاف بين الإسهاعيلية وقئتذ فانقسموا إلى طائفتين: النزارية والمستعلية، وقد ذكرنا هذا فيها مرّ. (١٧).

فهذه هي حقيقة الأسس المتينة والأصول الثابتة للديانة الإسهاعيلية.

والجدير بالذكر أن الإسهاعيلي المعاصر قد اعترف بأن إمامة الإبن الأكبر من القواعد الإمامية للمذهب الإسهاعيلي بقوله :

"ومن أصول ومرتكزات العقيدة الإسهاعيلية ضرورة وجود الإمام المعصوم، المنصوص عليه، من نسل على بن أبي طالب، والنص على الإمام يجب أن يكون من الإمام الذي سبقه، بحيث تتسلسل الإمامة في الأعقاب، أي أن ينص الأب على إمامة ابنه الأكبر، ولا تزال الإمامة المحور الذي تدور على العقائد الإسهاعيلية وفسلفتها، لأن الإمامة ركن أساسى لجميع أركان الدين "(١٨).

<sup>(</sup>١٦) " سيرة الاستاذ جوذر " لابي على منصور العزيري الجوذري ص ١٣٩، ١٤٠.

<sup>(</sup>١٧) انظر الباب الثاني من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١٨) "تاريخ الدعوة الإسهاعيلية " لمصطفى غالب ص ٣٩، ٤٠ ط دار الاندلس بيرت (١٨) م

هذا ومن الطرائف أن السابقين من الأثمة الإسهاعيلية أيضاً لم يراعوا هذا الأصل فلقد ذكر الداعى الإسهاعيلي إدريس عهاد الدين بأن الإمام عبد الله بن محمد بن اسهاعيل وهو الثامن من أثمتهم الذى استتر بعد أبيه محمد وجده اسهاعيل ولد له أول ولد فسهاه عليه وهو الملقب بالليث، وكان فارساً شجاعاً سخياً ودينا، وكان له ابن المسمّى بأحمد فصيحاً متكلهاً شجاعاً مثله ولكن عبد الله بن محمد بن إسهاعيل حرم عليا عن الإمامة ( بدون عاهة وعذر شرعي ) وجعلها في ابنه الأصغر أحمد الذي ولد في قرية أشناس بقرب الديلم "(١٩).

إضافة إلى ما ذكرناه ذكر الإسماعيليون أنفسهم بأن جلا من الأئمة الإسماعيلية في دور الظهور أرادوا تحويل الخلافة من أبنائهم الكبار إلى الصغار وحرمانهم منها، مثل المهدى حينها أراد تنحية القائم وجعل الإمامة في ابنه الأصغر أحمد بن المهدى (٢٠).

وكذلك أراد القائم تنحية ابنه المنصور من الإمامة كما ذكر النعمان القاضي في مجالسه(٢١).

وهناك نص في " المجالس " أيضاً أخطر بكشير حيث يروى المعز بنفسه بأن القائم لم يكن يريد إمامة ابنه المنصور، وكان يريد تنحيته منها وجعلها فيه فيقول النعمان بن محمد :

"سايرت المعنز لدين الله (ﷺ) في بعض أسفاره فذكر القائم (ﷺ) واختصاصه إياه ومحبته لـه وقربه منه وما كان امتحن بـه المنصور (ﷺ) من طول ستر أمره وتركه إظهاره إلى أن قرب وقت انتقاله.

<sup>(</sup>١٩) انظر " عيون الاخبار وفنون الآثار " للداعي ادريس ص ٣٤٩ وما بعد ط دار الاندلس بيروت.

<sup>(</sup>٢٠) أنظر " المجالس والمسايرات " ج ٢ ص ٦٢ نسخة خطية، أيضاً " سيرة الاستاذ جوذر " ص ١١٥، أيضاً " البيان المغرب " ج ١ ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٢١) أيضاً ص ٤٤٨، ٤٤٩ ط تونس.

فقال المعز (ﷺ) دخلت إليه بعد أن يظهر المنصور (ﷺ) ونصبه للناس بعد مدة اثنتي عشرة سنة من يوم أفضى إليه بذلك وذلك قبل وفاته (ﷺ) بثلاثة أيام، وعنده بعض حرمه، فأمرها فتنحت عنه، ثم أدناني من نفسه، وضمني إلى صدره، وقبل بين عينيّ، بكى فبكيت لبكائه ولا أدرى ما أبكاه.

ثم قال لى : يابني انَّ مولاك محبِّك مفارقك بعد ثلاث. وعقدها بيده. قلت : بل يبقى الله أمير المؤمنين ويمد في عمره ويقدمنا قبله.

قال: اسمع ما أقول لك: إنّ أخوف ما أتخوف عليك من أبيك، ما علمه من إيثارى إياك وإيثارك أمرى على أمره، وميلك إلى دونه، وما أعلمه من ميله إلى أمهات إخوتك. فأخشى خشية المشفق عليك أن يعدل بهذا الأمر عنك إلى غيرك منهم. وكلا لا يفعل الله ذلك إن شاء الله! ولكن متى رأيت منه أثرة عليك أو ميلا عنك فاصبر صبر من أحلّه الله محلّك، وأقامه مقامك. فأنت والله صاحبها، ولو لا صغر سنّك اليوم ما عدتك "(٢١).

وفي مقام آخر قال :

" لو لا صغر سنّك لجعلت هذا الأمر إليك "(١٣).

ولقد استغرب الأساتذة المحققون لهذا الكتاب هذا الأمر فعلقوا على العبارة المذكورة.

" يظهر من كلام القائم أن تعيين ولى العهد موكول إلى الإمام وحده، وأنه في ذلك قد يتجاوز ابنه إلى حفيده، وهذا مخالف للمبادىء الإسماعيلية التي تنص على أن الإمامة تكون في الولد الأكبر بعد والده، ولا تنقل من الإمام إلى أخيه، باستثناء السابقة الفريدة في الحسن والحسين.

<sup>(</sup>٢١) " المجالس والمسايرات " الجزء الثاني والعشرون ص ٤٦٨، ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢٢) انظر " المجالس والمسايرات " ص ٩٤، ٥٥، أيضاً " عيون الاخبار " السبع الخامس م

وقد خالف المعز هذا المبدأ حين عين لولاية العهد ابنه الثاني عبد الله فتجاوز ابنه الأكبر تمياً، كما في سيرة الأستاذ جوذر، أو عزله، كما في أخبار ملوك بني عبيد لابن حماد ص ٤٧.

وحولف المبدأ أيضاً فيما بعد حين تنازع الأخوان نـزار والمستعلى ابنـا المستنصر الفاطمي، فتولي الإمـامة المستعـلى ـ وهو الإبن الأصغـر ـ فانشقت الإسهاعيلية إلى نزارية ومستعلية "(٢٣).

وخالف هذا المبدأ أيضاً النزاريون كها خالفه المستعليون حين حرم آغا خان الثالث سلطان محمد شاه الإمام الإسهاعيلي النزارى الشامن والعشرون إبنه الكبير " على " الذي جعل ولاية العهد فيه سنة ١٩٢٧ م (٢٤) فصر فها إلى حفيده كريم شاه بقوله:

نظرا للظروف التي تغيرت تغيراً أساسياً في العالم، في السنوات الأخيرة، ونظرا للتغيرات الكبرى التى وقعت، ومن بينها اكتشاف العلوم الذرية، فان على يقين أن مصلحة الطائفة الإسماعيلية تقتضى أن يخلفنى شاب نشأ وترعرع في السنوات الأخيرة وسط هذا العصر الحديث، وأن تكون له نظرة جديدة للحياة عند تولى زعامة الطائفة الإسماعيلية لذلك : أختار حفيدى "كريم" ليكون خليفة لى، وزعيهاً للطائفة من بعدى ـ 1 "(٢٥).

فصار إماما للإسهاعيلية النزارية بعد وفاة جدّه في اليوم السرابع عشر من يوليو ١٩٥٧ م بدل أبيه على خان وهكذا استوت طائفتان إسهاعيليتان من النزارية والمستعلية في مخالفة هذا المبدأ الأساسي الكبير والأصل الشابت المقرر الهام.

<sup>(</sup>٢٣) انظر تعليق رقم ١ على صفحة ٩٥ من " المجالس والمسايـرات " للمحققـين الحبيب فقى، وابراهيم شبوح، ومحمد اليعلاوي.

<sup>(</sup>٢٤) انظر " الفلك الدوار" لعبد الله المرتضى الاسماعيلي ص ٢٦٨، وكذلك " تاريخ الدعوة الاسماعيلية " لمصطفى غالب الاسماعيلي ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢٥) " تاريخ الدعوة الاسماعيلية " ص ٣٨٨.

## تسلسل الإمامة في الأعقاب

وهناك عقيدة ثابتة راسخة أخرى عند الإسماعلية، وهي أن الإمامة لا تكون إلا في الأعقاب واحداً بعد واحد، وإلى مولود بعد والد(٢٦).

ولكن الإمام الإسهاعيلي السادس المعصوم - حسب زعم القوم - الحاكم بأمر الله قد خالف هذه العقيدة وداسها بالنعال جهرا عندما جعل ولى عهده عبد الرحيم بن الياس بن أحمد بن المهدى وأحدا من بنى عمومته:

"وفيه (أى سنة أربع وأربعائة) جمع سائر الناس على اختلافهم بالقصر وقرىء عليهم سجل بأن أبا القاسم عبد الرحيم بن الياس بن أبى على بن المهدى بالله أبي محمد عبيد الله قد جعله الحاكم بأمر الله ولى عهد المسلمين في حياته والخليفة بعد وفاته، وأمر الناس بالسلام عليه وأن يقولوا له في سلامهم عليه: السلام على ابن عم أمير المؤمنين وولى عهد المسلمين، وتعين له محل يجلس فيه من القصر. ثم قرىء السجل على منابر البلد

<sup>(</sup>٢٦) انظر "عيون الاخبار" السبع الرابع ص ٢٣٥، "راحة العقل" للكرماني ص ٢٤٠، " المجالس والمسايرات " ص ٩٤، " منتخبات اسباعيلية " ص ١٦٢، " الأصول والأعلام " لأبي المعالى ص ١٢٧ من " خمس رسائل ".

والإعلام " لا المعلى على ١٠٠٠ من النعمان ص ١٢٤، " راحة العقل " للكرماني المجالس والمسايرات " للفاضي النعمان ص ١٢٤، " راحة العقل " للكرماني ص ٢٤٠، " سيرة الاستاذ جوذر " ص ٨٢.

وبالإسكندرية، وبعث بذلك سجلا إلى افريقية، فقرىء بجامع القيروان وغيره، وأثبت اسمه مع اسم الحاكم في البنود والسّكة والطّراز، فعظم ذلك على نصير الدولة أبى مناد باديس وقال: ولو لا أن الإمام لا يعترض عليه في تدبير لكاتبته ألا يصرف هذا الأمر عن ولده إلى بنى عمه . . . . . وضرب على السكة اسم عبد الرحيم ولى عهد المسلمين "(٢٧).

والجدير بالذكر أن ابنه عليا الذي تلقب بالظاهر بعدئـ ذكان مـوجوداً حيث كانت ولادته سنة ٣٩٤ هـ ولكن آباه لم يجعل الإمامـة فيه أي في عقبـه حسب المذهب الإسماعيلي بل جعلها في غير العقب.

وهكذا نقض بدوره أصلاً آخر من أصول الإسماعيلية، . وخالفه وعارضه جهاراً دون أن يعطي له أيّ بال وأية أهمية .

### متى يصير الإمام إماما ؟

ان الإسماعيلية يعتقدون فيها يتعقدون أن الإمام لا يكون إماما إلا بعد انتقال الإمام الذي قبله من الدنيا ظاهراً وباطناً، كى لا يكون في الدنيا إمامان في وقت واحد، وأيضاً أن علوم الإمامة لا تنتقل في وارث الإمامة إلا في اللحظة الأخيرة من حياة الامام المتنقل، ولقد صرح بهذه القاعدة جعفر بن منصور اليمن باب الأبواب للمعز لدين الله الإمام الإسماعيلي، فيقول:

" إنما سمّى الإمام اليتيم لأنه قد غاب أبوه، وأبو الإمام الـذي أقامـه، ولا يكون الإمام إماما ويسمى باسم الإمامـة حتى يغيب الإمام الـذي أفضى

<sup>(</sup>۲۷) " اتعاظ الحنفاء " للمقريزي ج ٢ ص ١٠٠، ١٠١ ط القاهرة ١٩٧١ م، أيضاً " الخطط " للمقريزي ج ٢ ص ١٩٨، " النجوم الزاهرة " ج ٤ ص ١٩٣ و ٢٣٥ " سيرة أعلام النبلاء " ج ١٥ ص ١٨٤ مؤسسة الرسالة بيروت ١٩٨٣ م.

إليه بالإمامة فكون الإمام في عصره أيها كان في ذلك العصر وقع عليه اسم اليتيم "(٢٨).

وبمثل ذلك قال النعمان بن محمد معاصر الأربعة من الأئمة الاسماعيلية من المهدى إلى المعز وقاضى قضاتهم وداعيهم الأجل:

"واليتامى هم في الباطن الأئمة، وسموا يتامى لأن كل واحد منهم في عصره فرد منقطع القرين لا مثل له فيه ومن ذلك قيل للدرة التي لا نظير لها من الدرر اليتيمة، وقيل لهم أيضاً يتامى لأن آباءهم وهم الأئمة من قبلهم في النظاهر والباطن قد نقلوا من الدنيا ولا يكون إماماً في الدنيا وأبوه حي "(٢٩).

وهذا لأنه لا ينتقل علوم الإمام الماضي إلى الذي يخلفه في آخر دقيقة تبقى من حياته كها نقل ذلك الداعي الإسهاعيلي حاتم بن إبراهيم عن محمد الباقر أنه قال:

"إذا مات الإمام ضلّ كل من على وجه الأرض إلا من عرف الخلف منه في ذلك الوقت.

فقيل له: متى يفيض إلى الإمام علم من كان قبله؟ قال: في آخر دقيقة تبقى من عمر الأول»(٣٠).

وبمثل ذلك نقل النعمان القاضي عن المعز الإسماعيلي أنه قال:

"إن الله (عبج) ينقل ما كان عند الماضي من الأئمة إلى التالي منهم في آخر دقيقة تبقى من نفس الماضي»(٣١).

<sup>(</sup>٢٨) "كتاب الكشف" لجعفر بن منصور اليمن ص ٥٥ ط شتروطهان، دار الفكر العربي، القاهرة.

<sup>(</sup>٢٩) انظر كتاب " تـأويل الـدعائم " للنعـمان بن محمد المغـربي ج ٢ ص ١٠٥، ١٠٦ ط دار المعارف مصر ١٩٦٩ م.

<sup>(</sup>٣٠) " تحفة القلوب " لحاتم بن ابراهيم الحامدي ص ٩٢ نسخة خطية.

<sup>(</sup>٣١) " المجالس والمسايرات " الجزء الثاني عشر ص ٢٦٥، ومثله أيضاً في ص ١٣١.

وقال القاضي مفسراً ما قاله المعزّ :

" إنما ينتقل إلى الباقى في آخر دقيقة تبقى من نفس الماضي : إنمـا ذلك في إكمال الأمر واستحقّاق الإمامـة ووجوب الـطاعة، لأن ذلـك لا يكون في اثنين، باقيين "(٣٢).

فمن المضحكات أن هذه القاعدة لم تراع أيضاً عند تكوين الديانية الإسماعيلية حيث جعلوا الإمامة في اسماعيل بن جعفر وأبوه جعفر حيّ يرزق ؟

ولا أدرى أيبقى مذهب القوم بعد التمسك بهذه القاعدة الأصولية ولم يؤسسوه إلا على أن إسهاعيل كان إماما في حياة أبيه، ولذلك توارث ابنه الإمامة بعد موته معه وجود جده جعفر.

فهاذا يقول المنصفون ؟؟

#### تناقض آخــر

وأقوال الإسهاعيلية هذه معارضة تماما لما قالوه في اثبات إمامة إسهاعيل بن جعفر في حياة أبيه: بأن جعفر خلى من الإمامة وصفر بعد نصبه إسهاعيل إماما كما صرح بذلك النعمان القاضى (٣٣)، والحسن بن نوح الهندى (٣٤)، والداعى الإسماعيلي صاحب كتاب (المتراتيب) (٣٥)، وغيرهم (٣٦).

<sup>(</sup>٣٢) أيضاً ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣٣) في كتابه والرسالة المذهبة، ص ٨٣ من وخمس رسائل اسهاعيلية».

<sup>(</sup>٣٤) في كتابه وكتاب الأزهار ومجمع الأنوار، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>۳۵) ص ۱۳۵، ۱۳۳.

<sup>(</sup>٣٦) أنظر لذلك ما كتبناه مفصلًا في الباب الأول من هذا الكتاب.

وبناء عليه قالوا: إن النص لا يرجع القهقرى لأن أمر الإمامة خرج من أيدى الناس.

ولكن السؤال إذن كيف خرج من يد جعفر ولم يخرج من يد المعزّ ؟ وكيف خلى الأول من الإمامة، وصفرت يداه عنها ولم تصفر يدا الثاني ؟ فهل من موفق يوفق بينهما؟ وهل من مجيب يجيب ؟

وقد صدق الله عنز وجل : " ولنو كان من عند غير الله لنوجدوا فينه اختلافا كثيراً "(٣٧).

وأمر نبيه أن يقول : " لا يضلّ ربّ ولا ينسى "(٣٨).

كما أخبر عن نبيه صلى الله عليه وسلم " وما ينطق عن الهوى، إن هـ و الا وحى يوحى "(٣٩).

## شرط دفن الإمام الماضي

ولقد ذكر جوذر مستودع سر القائم والمنصور والمعز، وقائم مقام القائم على المغرب:

خصني بفضيلة آثرني بها على جميع العالمين، وأفردني بها من بين جميع الدعاة والمؤمنين، وذلك لما أراد دفن المهدي بالله صلى الله عليه. أحضرني دون جميع العالم، وقال لي وليس إلا أنا وهو على حافة القبر الذي يريد انزال المهدي بالله صلى الله عليه ـ فيه:

<sup>(</sup>٣٧) سورة النساء الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٣٨) سورة طه الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٣٩) سورة النجم الآية ٣.

«يا جوذر، إنه لا يحل للحجة بعد الإمام أن يدفن الإمام حتى يقيم حجة لنفسه، ولم يحل لي ذلك حتى أقيم حجتي، وقد ارتضيتك لهذه الإمامة دون جميع الخلق، وتلا هذه الآية من قول الله عز وجل «انا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً».

ثم قال:

«إدن مني».

فدنوت منه فقال:

«هات يدك».

فبسطت يدي وأنا خائف وجل من الهيبة التي ركبها الله عز وجل له في قلبي حتى كأنه ليس هو المولى الذي كنت أدل عليه خطاف وغيره أيام حياة المهدي بالله صلى الله عليه، فقال لى:

«أنا آخذ عليك عهد الله وغليظ ميثاقه أنك تكتم عني ما أظهره وأكشفه لك» فقلت:

«نعم يا مولانا صلى الله عليك».

فقال:

«ولدي اسهاعيل هو حجتي وولي عهـدي فاعـرف له حقـه، واكتم أمره أشد كتهان حتى أظهره بنفسي في الوقت الذي يشاء الله ذلك ويختاره».

ثم دفن المهدي بالله صلى الله عليه، وواراه في قبره صلى الله عليه (٤٠) فهذه هي القاعدة الاسماعيلية الجليلة الأخرى قد أقبر بهما وأعلن الإمام الاسماعيلي المعصوم ـ القائم بن المهدي ويعلق عليها معلق الكتاب ومقدمه:

«هذا رأي لم نقرأه من قبل فيها قرأناه من كتب الاسماعيلية الأولى التي وقعت بين يدي، حقيقة أجد أن على الإمام أن ينص على صاحب الأمـر من

<sup>(</sup>٤٠) «سيرة الأستاذ جوذر» ص ٣٩، ٤٠، مثله في «زهر المعاني» الباب السابع عشر ص ٧٢ من «المنتخب» لايوانوف.

بعده من ولده، فهذه عقيدة أساسية في عقائد الاسهاعيلية، فالنص ركن من أركان الإمامة عندهم، أما أن «لا يحل للحجة بعد الإمام أن يدفن الإمام حتى يقيم حجة لنفسه» فهذا هو الأمر الغريب ولا أظن أن أحداً من الأئمة بعد القائم نفذ هذه العقيدة التي أشار إليها القائم فها هو المعز لدين الله لم يقم حجته (ولي عهده) عبد الله قبل أن يدفن أباه المنصور، إنما صرح بالنص على ولي عهده لجوذر فقط عندما كان المعز يتهيأ للانتقال إلى مصر أي بعد عشرين سنة من وفاة المنصور، وها هو العزيز بالله بن المعز الذي توفي أبوه المعز سنة ٢٦هد ولم يولد ولي عهده الحاكم إلا سنة ٢٥٥هد أي بعد عشر سنوات من وفاة الإمام، وكذلك نقول عن الحاكم بأمر الله الذي توفي أبوه العزيز وهو في الحادية عشرة من عمره وهو الأمر الذي لا يتأتي معه أن يقيم لنفسه حجة قبل دفن الإمام، فهذا كله إن دل على شيء فإنما يدل على أن العقيدة التي قال بها القائم لم تطرد مع الذين جاءوا بعده من الأثمة، ولا أدري على وجه التحقيق من أين جاء بها القائم» (١٤).

ونضيف إلى ذلك أن الظاهر قتل أبوه الحاكم ولم يتزوج بعد.

وتوفي الظاهر هذا وابنه المستنصر لم يتجاوز السابعة من عِمره.

وكذلك المستعلي بن الظاهر لما مات كان ابنه الأمر طفلًا، له من العمسر خس سنين.

وأما الأمر فقد مات بالاعقب، أو عقب لم يتجاوز الواحدة من العمر (٢٤).

وأكثر من ذلك وأخطر أن محمد بن اسماعيل الذي عليه يدور رحى مذهب الاسماعيلية لم يكن قد بلغ الحلم عند وفاة أبيه اسماعيل بن جعفر دون أن يكون له ولد يقيمه حجة له.

<sup>(</sup>٤١) مقدمة كتباب وسيرة الأستباذ جوذر، ص ١٩، ٢٠ تحقيق المدكتور محمد كاميل حسين ومحمد عبد الهادي شعيره.

<sup>(</sup>٤٢) أنظر التفاصيل لذَّلك وذكر المصادر والمراجع في الباب الثاني من هذا الكتاب.

«وذلك ما روي عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عليه السلام المصدق الأمين في تسليمه الأمر إلى ولده اسهاعيل بن جعفر، وغيبة اسهاعيل وولده محمد بن اسهاعيل في حد الطفولية، ولم تكن الإمامة ترجع القهقري منه كها لم ترجع من غيره، فأودع حجته المنصوبة بين يديه ميمون القداح مقامه لولده وأقامه ستراً عليه وقدمه بين يديه واستكفله إياه إلى بلوغه أشده سلام الله عليه (٤٣).

#### معرفة الإمام

من العقائد الاسماعيلية المشهورة التي يعتقدون بها، والمعتقدات التي يتمسكون بها هي أنه من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية(٤٤).

وقد نسب النعمان بن محمد المغربي هذه الروايـة إلى رسول الله صــلى الله عليه وسلم رواية عن جعفر أنه قال:

«من مات لا يعرف إمام دهره مات ميتة جاهلية، فقال (عليه السلام): إماماً حيّاً؟

قيل له: لم نسمع حياً.

قــال (يعني جعفر): قــد قال والله ذلـك يعني رسول الله صــلى الله عليه وسلمه(٥٥)

هذا من جانب ومن جانب آخر خالفوا هذه العقيدة ونقضوها بقولهم إن

<sup>(</sup>٤٣) (غاية المواليد) ص ٣٦ من والمنتخب، لايوانوف.

<sup>(</sup>٤٤) «المجالس المؤيدية» للشيرازي ص ١١٩ ط دار الأندلس بيروت درسالة الأسابيسع» لقيس بن منصور ص ١٧٨ من «خمس رسائل اساعيلية»، «هفت باب أبو اسحاق» فارسي ص ٢٦ «الرسالة في الإمامة» لأبي الفوارس أحمد بن يعقوب ص ٣.

<sup>(</sup>٤٥) ودعائم الإسلام، ج ١ ص ٢٧ ط دار المعارف مصر ١٩٦٣م بتحقيق آصف فيضي.

الأئمة الاسماعيلية في دور السترلم يكن أحد يعرفهم إلا دعاتهم المقربون(٢٦).

وحتى الدعاة المقربون لم يكونوا يعـرفون بهم كـما ذكر في كتــاب (استتار الإمام).

وكما صرّح المؤرخ الاسماعيـلي وداعي دعـاتهم ادريس عمـاد الــدين في. «عيونه» أكثر من مرّة في مواضع متعددة، والآخرون في كتبهم المختلفة.

وأيضاً لا يعرف الأسهاعيلية المعتقدون بإمامة المستعلي بن المستنصر ثم الأمر بن المستعلي بعده من هو إمامهم من بعد الأمر إلى يومنا هذا.

ومن الطرائف أنهم شنّوا الهجوم على الشيعة الاثنى عشرية لاعتقادهم في الغائب، فيقول جعفر بن منصور اليمن:

«وإذا كان الإمام مفقود العيان منتظر الرجعة في منفعة من بعده به، وإلى من يرجعون في أمر حلالهم وحرامهم وفرائضهم وأحكامهم، ومن يقيم فيهم حدود الله ويفرق بينهم في الأحكام، وأنا متى فقدنا الموجود رجعنا إلى عباده ونسينا الباري جل وعز إلى الظلم، وإنه أحالنا على عدم، ومتى اختلفنا في حكم من الأحكام رجعنا إلى الرأي والقياس، وليس هذا من فعل الحكيم أن يأمرنا بالسمع والطاعة لشخص مفقود، ولو جاز لنا ذلك لأمرنا بعبادة من لم يلد لنكون ننتظره حتى يلد كما ينتظر الغائب» (٧٤).

#### وأيضاً:

والحسن مذ مات إلى وقتنا هذا مائة وعشرون سنة، والناس يعبدون عدماً افترى أن الله جل وعز يسألني عن ظلم الخلق لما أحالهم على معدم الشخص، وقد بطل قول رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم، من مات ولا يعرف إمام عصره مات ميتة جاهلية، وقول الصادق عليه السلام

<sup>(</sup>٤٦) كما ذكرناه مفصلًا في الباب الأول من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤٧) وأسرار النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٨٥ من والمنتخب، لإيوانوف.

من مات ولم يعرف إمام عصره حيًا مات ميتة جاهلية ، فلا قول الرسول حفظتم ولا قول الذرية أخذتم ، فمن إمامكم الذي تدّعون به وإلى من ترجعون ، إنْ التاث عليكم شيء من أمر دينكم ، إنما أنتم مع العدم ، مرة تقولون : إنه في جبال رضوى ، ومرة يقيم في الصحراء ، ومرة ساكن في الماء مستعد للخروج إلى الدنيا للفصل بين الأموات والأحياء ، وإنها لا تعمي الأبصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور (٤٨) .

وقال الداعي الاسهاعيلي الكبير حميد الدين الكرماني مبيناً ضرورة الإمام واحتياج الناس إليه:

«لما كانت الحاجة إلى الإمام إنما كانت لأن يكون حافظاً رسوم الشريعة وعين الكتاب من أن يزاد فيها أو ينقص منها، وداعياً إلى الإسلام بالترغيب والترهيب، ووافداً بالمسلمين على ربهم يوم الحساب، ومخرجاً إياهم من اختلاف ما فيه يختلفون بعلمه وتفسيره، وقاضياً فيها يحدث من الحوادث بينهم بما أنزل الله، ومستغفراً لهم، ومصلياً بهم، ومطهراً لهم بأخذ ما أمر الله بأخذه عنهم على ما يراه، ومقيهاً عليهم الحدود، ومجيباً عما يراد إليه مما يراد معرفته من أمور الدين، ومبلغاً إلى الأمة ما قاله الرسول، وساداً مسده في جميع ما كان يتعلق به من طلب مصالح الأمة، وكان لولا هذه الأسباب لا يحتاج إلى إمام، وكان من لا يكون حافظاً رسوم الشريعة، ولا مخرجاً للناس من اختلافهم إذا ردوا إليه، ولا قاضياً، ولا قائماً بجميع ما ذكرناه مقام الرسول بأمره فليس بإمام» (83).

وأيضاً:

«لما كانت العلة التي لأجلها وجب وجود الإمام وجوب حفظ الشريعة والكتاب من أن يزاد فيها أو ينقص منها بعد ما كان ممكناً الزيادة فيها

<sup>(</sup>٤٨) أيضاً ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤٩) «المصابيح في إثبات الإمامة» لحميد الدين الكرماني المتوفى ٤١١ هـ ص ١٣٦ ط بيروت ١٩٦٩م.

والنقصان منها، والدعوة إليها وإلى الإسلام بالترغيب والترهيب، وحاجة الأمة إلى من يصلي بهم، ويعلمهم معالم دينهم، ويخرجهم بما يختلفون فيه، ويقضي فيها بينهم بما أنزل الله، ويستغفر لهم، ويطهرهم، ويقيم عليهم الحدود، ويجيب عما يرد إليه من المسائل، وليبلغهم الرسول صلى الله عليه وسلم، ويأخذ منهم حقوق الله على ما يراه، ويسد مسد النبي صلى الله عليه وسلم فيها بين ظهرانيهم بأمره صلى الله عليه وسلم، فكان من كان حافظاً للكتاب والشريعة على رسومها ويدعو إلى الإسلام وإليها، ويذب بالترغيب والترهيب عنها، ويصلي بالناس، ويعلمهم معالم دينهم، ويخرجهم بما يختلفون فيه إذا رجعوا فيه إليه، ويقضي بما أنزل الله، ويستغفر الله لمن يستغفره، ويطهرهم، ويقيم عليهم الحدود، ويجيب عها يرد إليه من المسائل، ويبلغهم ما قال الرسول صلى الله عليه وسلم على صيغته ويأخذ منهم حقوق الله وينفقها في وجهها، ويسد مسد النبي صلى الله عليه وسلم فيها بين الأمة بأمره بنص القائم مقامه، فهو إمام» (٥٠٠).

هـذا، وبمثل ذلك قال القاضي النعمان في كتابه (اختلاف أصول المذاهب).

وغيره في غيره .

ومعنى هذا كله أن الناس يحتاجون إلى إمام يقوم بينهم بهذه الأعمال التي ذكرها الاسهاعيلية.

فنسائل القوم: هل أثمتهم في دور الستر كانـوا يقومـون بهذه الأعـمال، ويؤدون هذه الواجبات؟

وكذلك الآن هل يعرف الاسهاعيلية الطيبية أو المستعلية أو البهرة إمام زمانهم من اليوم الذي قتل الآمر إلى يومنا هذا؟

وهل قاموا ويقومون بالأعمال التي عدَّدها كبراؤهم وقادتهم؟

<sup>(</sup>٥٠) أيضاً ص ١٤٦، ١٤٧.

وهناك أسئلة أخرى، وإيرادات أوردها الاسماعيلية على مخالفيهم من الشيعة الاثنى عشرية وغيرهم على اعتقادهم بالغائب المنتظر ـ الموهوم المعدوم ـ حيث ترد عليهم نفس الإيرادات، وتطرح عليهم نفس الأسئلة ولكن لها موضعها ومحلّها في الجزء الثاني من هذا الكتاب(٥١).

#### عمر الإمام

وهناك قاعدة أخرى من القواعد الاسماعيلية التي اخترعوها للطعن والتشنيع على مخالفيهم غير عالمين بأن الله يوماً من الأيام يـرد كيدهم إلى نحورهم ـ وكلّهم في سوء المعتقد وبطلان ما يؤمنون به ويعتقدون سواء.

وهي القاعدة التي ذكرها باب أبواب المعزّ ـ وهو كالمعصوم عند القوم ـ فيقول ردّاً على الاثنى عشرية الذين يقولون بإمامة محمد الملقب بالجواد بن على الملقب بالرضا:

«وقد قامت فرقة بعده على ولده محمد بن علي، وادعت فيه الإمامة وكان علي لما صار إلى المأمون خلفه بالمدينة طفلاً صغيراً في حجراته، ومات خلفه ابن خمس سنين إلى العشرة لا يجرى عليه الحكم ولا يجوز شهادته ولا يرضى عقله، وإنه لا يجوز شهادته من لم تجب الصلاة خلفه ولا تؤكل ذبيحته ولا رأينا أحداً من الملوك المتقدمة من اليهود والنصارى وغيرهم قدم مثل هذا ولا رضي به . . . وأنتم تقولون: إنه أوصى إليه قبل أن يفارقه، وكيف يوصي إلى من لا يجوز عليه الحكم، والوصية عندنا وعندكم بأمر الله ووحيه إلى السلف ينصب الخلف كها تقدّم القول به بشهود عدول، وهل يجوز لأحد في ظاهر

<sup>(</sup>٥١) حيث يكون ذلك الجرء مختصاً في البحث عن النزارية، والمستعلية، والداؤدية، والسليانية، والأغاخانية إن شاء الله.

أمره أن يوصى ولداً له إذا كان لم يجر عليه الحكم، وهل يجوز أن يسلم إلى وصيّ يوصيه بولده ويستخلفه عليه أن يسلّم إليه ماله حتى يشهد عليه عدول يقبل شهادتهم المنصوب للقضاء»(٥١).

وذكر مثل هذا الأخرون.

فإجماع الشيعة على أن الإمام لا يكون إماماً إلا عندما يكتمل شبابه، ويبلغ الحلم وسنّ الرشد، فمن لا تجوز شهادته، ولا يرضى عقله، ولا تجب الصلاة خلفه، ولا تؤكل ذبيحته ولا يجوز عليه الحكم لا يكون إماماً.

نعم! هذا هو الأصل، لكن لا أدري كيف يعارضونه ويخالفونه عندما يثبتون إمامة محمد بن اسهاعيل بعد اسهاعيل بن جعفر وكان عمره يوم ذاك ثلاث سنين كها صرّح بذلك الداعي ادريس عهاد الدين في كتابه الباطني:

«فسلّمه أعني مولانا محمد بن اسهاعيل إلى ميمون بن غلان فرباه وأخفى شخصه صلى الله عليه وسلم وهو ابن ثلاث سنين مع ميمون القداح وهو كفيل له ومستودع أمره»(٥٣).

وكذلك الحاكم بأمر الله الذي يحكي عن نفسه بأنه يوم وفاة أبيه وتـولّيه الحلافة كـان يلعب «فدعـاني أبي وضمّني وقبّلني وهو عـريان، وقـال: أمض فالعب، فأنا في عافية.

قال: ثم توقي، فأتاني برجوان، وأنا على جميزة في الدّار، فقال: انزل ويحك، الله الله فينا، فنزلت، فوضع العهامة بالجوهر على رأسي، وقبل الأرض ثم قال: السلام عليك يا أمير المؤمنين، وخرج بي إلى الناس، فقبّلوا الأرض، وسلّموا علي بالخلافة (٤٥٠).

 <sup>(</sup>٥٢) «أسرار النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن ص ٨٩، ٩٠ من «المنتخب» لايوانوف.
 (٥٣) وزهر المعاني، ص ٤٧ من «المنتخب» لايوانوف.

<sup>(</sup>٤٥) وسير اعلام النبلاء، للذهبي ص ١٧٣، والنجوم الزاهرة، .

وكذلك المستنصر بن الطاهر الذي لم يتجاوز السابعة من عمره يوم أقاموه إماماً للاسهاعيلية (٥٠٠).

فاستبدت بالإمامة أمّه وأودعتها في اليهود حتى إن شاعراً من شعراء ذلك العصر ابن بوّاب اضطر أن ينظم هذه الأبيات:

يه ود هذا الزمان قد بلغوا غاية آمالهم وقد ملكوا العز فيهم والمال عندهم ومنهم المستشار والملك يا أهل مصر قد نصحت لكم تهودوا قد تهود الفلك(٥١)

وكذلك الأمر بن المستعلى لم يكن قد بلغ السادسة من العمر (٥٠).

وأما الطيب فحاله حال ابن الحسن العسكري المولود المعدوم أو الموهوم الموجود. ويضاف إلى هؤلاء محمد القائم (٥٩) على رأي بعض الاسماعيلية الذين لا يعدونه ابن المهدي الاسماعيلي الحقيقي، ويجعلون المهدي كفيلًا له ومستودع أمره (٥٩).

فهاذا يقول الاسهاعيلية عن هذا التعارض الصريح والتناقض الشنيع؟ وكيف يثبتون إمامة أئمتهم مع اتفاق الشيعة على تلك القاعدة التي ذكرها باب أبواب المعز وداعي الدعاة الاسهاعيلية جعفر بن منصور اليمن، وفي ضوئها وحسب مقتضياتها ومتطلباتها لا يثبت إمامة واحد من هؤلاء المذكورين.

<sup>(</sup>٥٥) «اتعاظ الحنفاء» ج ٢ ص ١٨٦ «الخطط» للمقريزي ج ١ ص ٣٥٥ أيضاً «الكامل» لإبن الأثير. ج ٨ ص ١٠ «وفيات الأعيان» لإبن خلكان ج ٥ ص ٢٢٩ «تاريخ ابن إياس» ج ١ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٥٦) وحسن المحاضرة، للسيوطي ج ٢ ص ١١٦.

<sup>(</sup>٥٧) أنظرَج ٥ ص ١٥٣، «الخطط» ج ٢ ص ١٩٠ «تاريخ ابن إيـاس» ج ١ ص ٢٢١ «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي، «تاريخ ابن خلدون»، «وفيات الأعيان» ج ٥ ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٥٨) الإمام الثاني الاسماعيلي في دور الظهور.

<sup>(</sup>٥٩) وغياية الميواليد؛ ص ٣٧ من «المنتخب»، وزهير المعياني، ص ٦٦ من «المنتخب» لايوانوف.

#### عمر محمد بن اسهاعیل

وما دمنا لا زلنا في ذكر اختلاف الاسهاعيلية وتناقضاتهم حول أثمة الدور الأول من اسهاعيل ومحمد بن اسهاعيل بناة هذا المذهب ومؤسسي هذه الديانة، نريد أن نذكر ههنا الخلاف الكثير والتناقض الكبير في عمر محمد بن اسهاعيل عند وفاة أبيه فيقول جعفر بن منصور اليمن: إن عمره كان أربع عشرة سنة حيث يقول ردًا على المخالفين:

«فصار اسماعيل باب الله وعرابه وبيت نوره والسبب بينه وبين خلقه ، واجتمعنا نحن وأنتم على ذلك ، فلما غيّب شخصه في حياة أبيه سراً من أعدائه وعجنة لأوليائه . . . لم يغب عن الدار حتى خلف ولداً كاملًا ، وأن الأمر قد رجع إليه بأمر الله ووحيه إليه ، وإنه لما حضره ما أراده الله من أمره أوحى إليه أن يسلم الأمر إلى ولده محمد ، دعا نقباءه وخواص أصحابه وسلم إليه بمحضر من خاصّته ستراً عليه كما فعل هرون (هارون) بيوشع بن النون إذ جعله خليفة على ولده إلى أن تم أمره ، وقد كان هذا رجلًا كاملًا له أربع عشرة سنة ، وصاحب هذا العمر جائز القول مقبول الشهادة »(٢٠).

فهذا ما قاله داعي الدعاة الاسماعيلية وبـاب أبواب الإمـام «المعصوم» الذي هو كالمعصوم أيضاً.

<sup>(</sup>٦٠) كتـاب «أسرار النطقـاء» لجعفر بن منصـور اليمن ص ٨١، ٨٢ وكـذلـك ص ٩٩ من «المنتخب» لايوانوف ط أجمل بريس، بومبي

وقال داعي البلاغ الاسهاعيلي الذي له أيضاً العصمة كالإمام، خطاب ابن الحسن في كتابه (غاية المواليد): إن محمد بن اسهاعيل كان وقت وفاة أبيه في حد الطفولية (٦١).

هذا وقال ادريس عهاد الدين الـداعي المطلق لـلاسهاعيليـة، الذي هـو كالمعصوم أيضاً في كتابه السرّي المشهور (زهر المعاني):

ولما آن لاسماعيل الإجل تلبيساً على الضدّ لشدّة حسده وبغيه وحرصه في إطفاء نور الله والله متمّ نوره بما فعله إن شاء الله، وأوصى إسماعيل والده الصادق عم الأمين أن يقيم لولده حجباً ومستودعاً كما أوصى هارون موسى أن يقيم لولده كفيلاً فأقام له يوشع بن النون ستراً عليه وحجاباً له، فسلّمه، أعني مولانا محمد بن اسماعيل، إلى ميمون بن غيلان بن بيدر بن مهران بن سلمان الفارسي قدس الله روحه، فربّاه وأخفى شخصه صلى الله عليه وسلم وهو ابن ثلاث سنين مع ميمون القداح قدس الله روحه وهو كفيل له مستودع أمره، وميمون من أولاد سلمان وسلمان من أولاد اسحاق بن يعقوب أهل الاستيداع والقائمين بالبلاغ والابلاغ»(٢٢).

ومن المعارضات الفاضحة والمناقضات القبيحة أن الداعي المطلق هذا نفسه يناقض ما قاله ههنا ويخالف في كتاب آخر مشهور في التاريخ الاسماعيلي حيث ذكر:

«وكان الإمام محمد بن اسهاعيل (عليه السلام) حيث قبض أبوه ابن ست وعشرين سنة، وأخوه على بن اسهاعيل رجل بالغ الحلم، له من العمر ثهاني عشرة سنة فبقيا عند جدهما الإمام الصادق (عليه السلام)(٦٣). ما أجهل هذا المعصوم وما أبلهه!

<sup>(</sup>٦١) أنظر «غاية المواليد» الباب الـرابع ص ٣٦ من «المنتخب» لايــوانوف، وقــد أثبتنا النص فيها مر آنفاً في هذا الباب استغنينا به عن إيراده مرة أخرى.

<sup>(</sup>٦٢) وزهر المعاني، ص ٤٧ من والمنتخب، لايوانوف.

<sup>(</sup>٦٣) أنظر «عيون الأخبار» للداعي المطلق ادريس عهاد الدين، السبع الرابع، ص ٣٥١ ط دار الأندلس بيروت.

وما أكبر هفوته وزلَّته، وأفحش خطأه وغلطته !

وهناك مؤرخ اسماعيلي آخر من سوريا عبد الله المرتضى يقول في كتابه (الفلك الدوار في سماء الأئمة الأطهار) بقول آخر، وهو:

«ولد للإمام جعفر الصادق عليه السلام ستة أولاد ذكور وهم اسماعيل وعمد واسحاق وعبد الله وموسى وعلى وقيد عهد لابنه اسماعيل بالإمامة على مسمع خواص شيعته الاسماعيلية حسب الناموس الالهي وشروط الوصاية وأحكامها ومبانيها فساق الاسماعيليون الإمامة في إسماعيل وجعفر حياً؟ فما لبث اسماعيل بعد النص عليه بالإمامة سوى زمن وجيز حتى توفي فترك زوجته حاملا (بمحمد الحبيب) ولقد ألقي على هذا الإمام المصون وهو لا يزال في (زجاجته الدرية) سر الإمامة الدقيق وفيضها العذب الأنيق إمام بضعة من الدعاة والحدود» (١٤).

فهذه هي بعض الأقوال في عمر إمام اسماعيلي واحد، الإمام الذي يعدّونه سابع النطقاء، ناسخ شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه، وحول إمامته حصل الخلاف بين الطوائف الشيعية، وتفرقت الفرق، وتكونت الاسماعيلية من الذين تمسكوا بإمامته وآمنوا بولايته.

ثم الخلاف في ذلك ليس بخلاف يسير، بـل الخـلاف في أنـه لم يكن مولوداً، وكان مولوداً وعمره ست وعشرون سنة.

وأطرف من ذلك أن كل القائلين بهذه المقولات «معصومون لا ينطقون عن الهوى».

ولا أدري كيف كان حجمه إذ حصل بين غير المعصومين؟

فهذه بعض الأمثلة القليلة القليلة للاختلافات الكثيرة الكثيرة حول محمد بن اسماعيل، واسماعيل أبيه، وعليها تقاس كثرة الخلافات والتعارضات والتناقضات بين القوم في المسائل والقضايا الأخرى التي

<sup>(</sup>٦٤) «الفلك الدوار» لعبد الله المرتضى ص ١٢٥ ط سوريا.

اختصوا بها من التوحيد، والمبدع، والابداع، والولاية، والتأويل، وبدء الخليقة، والمعاد. وكذلك في النبوة، والوصاية، والولاية، والإمامة وغيرها من الأشياء الكثيرة الكثيرة لو نذكرها بتهامها لخرج الكتاب عن حده.

وإننا قد لمّحنا وألممنا إليها في الأبواب الماضيّة عند ذكر معتقدات القوم وأفكارهم أثناء الكلام عنها، ولم نرد في هذا الباب إلا توجيه الباحثين والقراء إلى أن دعواهم بأن علمهم مأخوذ من المعصومين هذه حقيقته.

وسنورد بعض الأمثلة الأخرى بتعارضاتهم وتناقضاتهم واختلافاتهم في قضية واحدة بالاختصار والإيجاز دون التطويل والاطناب اتماماً للفائدة، وكمالاً للبحث، فمثلاً يختلف الاسهاعيلية في أول الخليقة ما هو؟

فقال الأكثرون: إن أول ما خلق الله تعالى العقل قال به إحوان الصفاء (٦٥) والمؤيد الشيرازي (٢٦) وأبو يعقوب السجستاني (٦٥) ثم ساقوا عديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: أول ما خلق الله العقل فقال له: أقبل فأقبل ثم قال له: أدبر فأدبر ثم قال عز وجل: بعزي وجلالي بك أثيب وبك أعاقب (٦٨).

ولكن النعمان بن محمد المغربي قال بعكس ذلك، وهو:

«أول ما خلق الله الحروف، وبالحروف علت الأسماء، وبالأسماء عرفت الأشخاص(٦٩).

ثم تخبط في نفس الكتاب فقال: «أوّل ما خلق الله القلم»(٧٠).

<sup>(</sup>٦٥) أنظر «إخوان الصفاء» ج ٣ ص.

<sup>(</sup>٦٦) «المجالس المؤيدية» المائة الأولى ص ٦.

<sup>(</sup>٦٧) «تحفة المستجيبين» ص ١٣ من «ثلاث رسائل اسماعيلية» ط دار الأفاق، بيروت.

<sup>(</sup>٦٨) «المجالس المؤيدية» للشيرازي، المائة الأولى ص ٦ ط بيروت.

<sup>(</sup>٦٩) «أساس التأويل» للنعمان بن محمد القاضي ص ٣٦، ٣٧ ط دار الثقافة، بيروت.

<sup>(</sup>۷۰) أيضاً ص ٣٩.

ولكن الداعي الاسهاعيلي الكبير أبا حاتم الـرازي المتوفى سنـة ٣٢٢ هـ يقول خلاف ما قاله هؤلاء فقال:

«أول ما خلق الله اسها، بالحروف غير منسوب، وباللفظ غير منطوق، وبالشخص غير مجسّد، وبالتسمية غير موصوف، وباللون غير مصبوغ، منفى مبعد منه الحدود، محجوب عنه حس كل متوهم، مستتر غيير مستور. . . الخ»(٢١).

ثم أراد المؤيد الشيرازي التوفيق بين من يقوله: القلم، وبين من يقوله: العقل، فقال:

«إِنَّ العقل هو القلم»(٧٢).

ولكن الكرماني حميد الدين عارضه في ذلك وقال:

(إن المنبعث الثاني من العقل الأول المسمى بالقلم موجودتان، وأنه في الكيال كالأول»(٧٣).

يعني بذلك أن العقل هو الموجود الأول والانبعـاث هو المـوجود الشاني، وهو المعبر بالقلم .

هذا من جانب، ومن جانب آخر قبال ابراهيم بن الحسين الحامدي، والحسين بن علي بن الموليد وعملي بن حنظلة وطاهر بن ابراهيم، واللفظ للأخير:

«إن الله تعالى أبدع عالم الابداع المكنى عنه بعالم الأمر، وعالم العقل، وعالم القدس، وعالم الصفا، وعالم اللطافة، والعالم الروحاني، جميعاً معاً، دفعة واحدة من غير شيء تقدمهم، فيكون لهم هيولى أولى، ولا مع شيء صحبهم، فيكون لهم فيكون لهم، فيكون لهم

<sup>(</sup>٧١) أنظر وكتاب الزينة، لأبي حاتم الرازي ج ١ ط فيض الله الهمذاني، ط مطبعة الرسالة القاهرة، مصر ١٩٥٧م.

<sup>(</sup>۷۲) «المجالس المؤيدية» ج ١ ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٧٣) (راحة العقل) للكرماني. ص ٢١٧.

مكان أول، واخترعهم عالم وجود من عدم غير موجود تفضلاً منه وجوداً، إذ من شيمة الكريم القادر التفضل، ومن سجية العزيز العليم الجود والتطول، لا محتاجاً إليهم، ولا عابثاً بهم، إذ هو متعال متكبر عن ذلك أوجدهم أشباحاً صورية محضة نورانية، ذوات قامات ألفية، كالقامات الإنسانية البشرية، مباينة لأنفسها الهيولانية، وأجسامها اللحمية الدموية، إذ هي كثافة ظلمانية وتلك لطائف روحانية قدسانية، فوجد تلك الأشباح النورانية متساوية في الكمال الأول، الذي هو الوجود، والحياة، والقوة والقدرة، لا تخالف فيها ولا تفاضل ولا تباين بينها ولا تمايل» (٧٤).

ومثله في «المبدأ والمعاد»(٧٥).

فهذه هي التعارضات والتناقضات والاختلافات الكثيرة التي لا يمكن التوفيق بينها في المبدع الأول وحده.

ثم هناك اختلاف بين القائلين بـأن العقل هـو الموجـود الأول، هل هـو أول موجود فاض من الباري أم عن طريق الابداع، فقـال إخوان الصفـاء: العقل هو أول موجود فاض من الباري تعالى عن طريق الفيض»(٢٦).

ولكن المؤيد الشيرازي قال:

«فالعقل وجد عن الله سبحانه ابداعاً»(٧٧).

وبمثل ذلك قال الكرماني(٧٨).

ثم اختلفوا في العقل اختلافاً آخر هل فوق العقل الأول شيء؟ فقال الكرماني والسجستاني ليس فوق العقل الأول شيء(٧٩).

<sup>(</sup>٧٤) والأنوار اللطيفة، الباب الثاني، الفصل الأول ص ٨٣.

<sup>(</sup>٧٥) والمبدأ والمعاد، ص ١٠٢، ١٠٣ من ورسالة إسهاعيلي.

<sup>(</sup>٧٦) أنظر «رسائل إخوان الصفاء» ج ٣ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٧٧) (المجالس المؤيدية) نسخة خطية.

<sup>(</sup>٧٨) وراحة العقل، للكرماني ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٧٩) حميد الدين الكرماني نقلاً عن «أربعة كتب اسماعيلية» ص ٤٧، وكتباب الينابيع» للسجستاني ص ٢٥ ، درسالة اسماعيلي».

ونقلوا عن بعض الحدود أنه قال:

«إن فوق العقل ثلثة حدود روحانية»(^^`).

ثم اختلفوا فيه اختلافاً آخر هو: ما هو العقل الأول؟

فقال قوم: العرش هو العقل<sup>(٨١)</sup>.

وقال الأخرون: جبريل هو العقل<sup>(٨٢)</sup>.

ثم اختلفوا في العرش فقال قوم: إن العرش هو العقل(٨٣).

وقال قوم: إن العرش هو العلم كما قال الداعي ادريس:

«العرش هو العلم الباهر والنور الظاهر»(٨٤).

وبمثل ذلك قال حاتم بن ابراهيم:

«والعرش المذكور هو العلم، وهو ما نزل على أول نطقاء دور الستر الذي هو آدم» (٥٠٠).

وبمثل ذلك قال جعفر بن منصور اليمن<sup>(٨٦)</sup>.

ولكنه نفسه قال في موضع آخر من الكتاب: إن العرش هو اللك « (۸۷ ) .

وقال الداعي الاسهاعيلي الأخر: «إن العرش والكرسي هما الفلك المحيط وفلك البروج»(^^^).

<sup>(</sup>٨٠) «مسائل مجموعة من الحقائق العالية، ص ٤٧ من «أربعة كتب اسماعيلية، ط شتروطهان غونتينعن.

<sup>(</sup>٨١) أنظر وتأويل الدعائم، للقاضي النعمان ج ٢ ص ١٩.

<sup>(</sup>٨٢) أنظر وكنز الولد، للحامدي ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٨٣) أنظر والمجالس المؤيدية، ج ٢ ص ٥٧.

<sup>(</sup>٨٤) ﴿ وَهُو الْمُعَانِي ۚ لَإِدْرِيسَ عَهَادُ الَّذِينَ ، نَسْخَةَ خَطَّيَّةً .

<sup>(</sup>٨٥) والشموس الزاهرة، لحاتم بن ابراهيم، نسخة خطيّة؛

<sup>(</sup>٨٦) أنظر وكتاب الكشف، ص ١٦.

<sup>(</sup>۸۷) أيضاً ص ٤٣.

<sup>(</sup>٨٨) أنظر ومسائل مجموعة من الحقائق العالية، ص ١١٩ من وأربعة كتب اسهاعيلية،

وقال النعمان القاضي:

«إن العـرش هو دين الله الـذي تضمنته دعـوة الحق، والدعـوة في ذاتها عرش لأنها الدّين الخالص»(٨٩).

وقال الأخر:

«خلق الله العرش» يعني بالعرش في هذا الموضوع قائم كل قيامة (٩٠). ثم اختلفوا في جبريل أيضاً، فقال البعض: إنه هو العقل كما مرّ بيانه.

وقال السجستاني:

«جبريل كناية عن ثقة الله الذي لا يجاوزه ولا يعدوه» (٩١).

وقال الداعي طاهر بن ابراهيم الحارثي اليماني:

إن أبي بن كعب هو المكنّى عنه بجبريل(٩٢).

ثم نفسه يخالف ما قاله أولًا فيقول:

«أبو طالب هو بلسان الشريعة جبرئيل»(٩٣).

ولكن الداعي الاسهاعيلي المطلق ادريس عهاد الدين يروي رواية أخــرى عن جبرئيل، التي تنبىء أنه لم يكن إلا ملكاً وهي :

«كان عليّ يسمع وقع جناح جبريل على السطح إذا نزل بالوحي (٩٤).

فهذه حقيقة دعواهم بأن علمهم مأخوذ من المعصومين، وأنه وقف عليهم من عند الله، وهذا مثال آخر من الأمثلة الكشيرة للتعارضات والتناقضات الله محدودة والله معدودة، وهذا إن دلّ على شيء دلّ على أن الديانة الاسماعيلية مجموعة من العقائد غير الثابتة، والقواعد المتعارضة

<sup>(</sup>٨٩) وتأويل الدعائم، ج ١ ص ٢٥١ ط دار المعارف مصر.

<sup>(</sup>٩٠) (مسائل مجموعة) ص ٦٧ من (أربعة كتب اسماعيلية).

<sup>(</sup>٩١) وكتاب الافتخار، للسجستاني ص ٤٤ ط، بيروت.

<sup>(</sup>٩٢) أنظر «الأنوار اللطيفة» ص ١٢٧ ط الهيئة المصرية العامة ١٩٧٠م.

<sup>(</sup>٩٣) أنظر «الأنوار اللطيفة» الفصل الثالث من الباب الثاني من السرادق الثالث ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٩٤). «عيون الأخبار» السبع الرابع ص ١٩٦.

المتناقضة، ولا توجد مسألة من مسائلها إلا وتضاربت فيها آراء القـوم، ولا قضية من قضاياهم إلا وقد اختلف فيها الاسهاعيليون اختلافاً كثيراً.

وكذلك ليس لها اسس ولا أصول قائمة دائمة فالأسس التي اخترعوها، والأصول التي اختلقوها، نقضوها أنفسهم وعارضوها وخالفوها.

وحير دليل على ذلك (كتاب النصرة) و (كتاب الاصلاح) ثم (كتاب الرياض) للدعاة الاسهاعيلية الثلاثة الكبار، لا يقول في كتابه أحد شيئاً إلا ويعارضه الآحر، ولذلك استغرب الباحثون هذه الخلافات الكبيرة مع ادعائهم ما يدّعون من نزول الوحي على أئمتهم، وكونهم من المحفوظين عن الخطأ والزلل، وحصول دعاتهم على العصمة والصيانة عن السهو والنسيان والغلط.

«أنظر كيف يفترون على الله الكذب وكفى به اثماً مبيناً» (٥٠٠). و «كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً» (٩٦٠).

و أيقولون هـو من عند الله، ومـا هو من عنـد الله، ويقولـون عــلى الله الكذب وهم يعلمون (٩٧).

<sup>(</sup>٩٥) سورة النساء الآية ٥٠.

<sup>(</sup>٩٦) سورة الكهف الآية ٥.

<sup>(</sup>٩٧) سورة آل عمران الآية ٧٨.

## الباب التاسع

#### زعماء الاسماعيلية وفرقها

إن الاسماعيلية وليدة أفكار وآراء لأشخاص ساهموا في نشأتها وتكوينها، وإبرازها من العدم إلى الوجود، مبنية على أسس شيعية وقبواعد بباطنية من الحاقدين الحانقين على الأمة المحمدية وأسلافها، وخاصة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلى رأسهم خلفاؤه الراشدون الثلاثة، وأزواجه أمهات المؤمنين، ومن سلك مسلكهم واهتدى بهديهم وتبعهم، على مر الزمان وكر الدهبور، فحاولوا القضاء على الخلافة الإسلامية، والدولة المسلمة آنذاك، وإقامة مملكتهم وسلطنتهم على أنقاضها وأشلائها، وهدم شريعة الإسلام التي جاء بها محمد رسول الله صلوات الله وسلامه عليه، شريعة العمل والجد والجهد والجهاد، شريعة تأمر اتباعها بإتيان المعروف وتنهاهم عن الفحشاء والمنكر، ووضع شريعة جديدة بدلها تنسخ تلك الشريعة، وتضع عن معتنقيها إصر العمل، وأغلال الجهد، وثقل التقيد بالأوامر والإرشادات، وإطلاق الحريات لهم بكل ما يريدون ويشتهون.

فاشترك الكثيرون الكثيرون لبناء عهارة هذه الديانة وبنيان هذا المذهب، كل بقدره وإمكاناته وقوته وطاقته، بالكتابة والخطابة والرأي والفكر، ووضع القواعد والمعتقدات، واختلاف العقائد والآراء.

فمن هذه المجموعة والأفكار تكون المذهب، وهؤلاء هم الذين اختلقوه وبنوه، ولذلك يرى القارىء والباحث التناقض الظاهـر والتعارض البين في مسألة واحدة لدى الاسهاعيلية، مع ادعائهم أن مذهبهم مأخوذ عن المعصوم اللذي لا يخطىء ولا يغلط، وقد صدق الله عنز وجلّ، «ولـوكان من عنـد غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً»(١).

وعلى ذلك نريد أن نذكر بعض الأشخاص البارزين الذين لهم دور كبير في تكوين هذه النحلة وتأسيس قواعدها، وترسيخ أصولها وأسسها، ونشر أفكارها ومعتقداتها، غير الذين ذكرناهم في الباب الأول والثاني، من أئمة القوم وواضعي بذرتها الأوائل.

فمنهم: أبو حنيفة النعمان بن محمد بن منصور بن أحمد بن حيون التميمي المغربي نسبة إلى بني تميم، ويسميه الاسماعيلية القاضي النعمان تهرباً من أن يلتبس اسمه بإسم أبي حنيفة النعمان بن ثبابت المشهور، وقد اختلف في ولادته، فقيل إنه ولد سنة ٢٥٦هـ(٢). وقيل سنة ٢٩٣هـ(٣). ولد في القيروان كما يذكر الزركلي(٤). في بيئة إسماعيلية من أبوين إسماعيليين(٥). لا كما يقوله ابن حلكان بأنه كان مالكياً، ثم انتقل إلى الاسماعيلية (١)، ولااثنا عشرياً كما يقوله النوري الطبرسي(٧)، ولا حنفياً كما ذكره أبو المحاسن(٨).

بل إن أباه كان من دعاة الاسماعيلية «الذين تلقوا البذرة الاسماعيلية الأولى على أيدي الحلواني وأبي سفيان» (٩).

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٢) أنظر مقال المستشرق (Gotthell) 1907 J.A.O.S

<sup>(</sup>٣) انظر مقال آصف فيضي الاسماعيلي «القاضي النعمان» في مجلة (J.R.A.S) ١٩٣٤م.

<sup>(</sup>٤) والاعلام، للزركلي.

<sup>(</sup>٥) واحتلاف أصول المذاهب، المقدمة لمصطفى غالب الاسماعيلي، أيضاً آصف فيضي في مقاله المذكور.

<sup>(</sup>٦) ووفيات الأعيان، لإبن خلكان ج ٢ ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٧) «مستدرك الوسائل» للنوري الطبرسي ج ٣ ص ٢١٣ ط قدير طهران.

<sup>(</sup>٨) ﴿النَّجُومُ الزَّاهُوةَ﴾ ج ٤ ص ١٠٧ .

 <sup>(</sup>٩) انظر مقدمة واختلاف أصول المذاهب، لمصطفى غالب ص

وعبارة ابن خلكان نقلًا عن ابن زولاق تشعر ذلك:

«أبو حنيفة النعمان بن محمد الداعي» فعبارة الداعي قد تعني الوالد أيضاً (١٠) ويؤيد ذلك وصوله لدى المهدي الاسماعيلي في سن مبكرة، وتقربه إليه، ومأموريته على الجاسوسية حيث يذكر النعمان هذا بنفسه في مجالسه:

وخدمت المهدي بالله صلوات الله عليه من آخر عمره تسع سنين وشهوراً وأياماً، والإمام القائم بأمر الله من بعده صلى الله عليه وسلم أيام حياته في إنهاء أخبار الحضرة إليها في كل يوم طول تلك المدة إلا أقل الأيام. وكان لهما صلوات الله عليهما من النعم والفضل علي في ذلك مالا أحصيه عدداً ولا أقوم ببعض شكره أبداً: أقل ذلك تعمد الزلل مني والصفح عما يأتيهما عني، وأنا أعلم، وإن اجتهدت وتحفظت واحترست، إني لا أسلم من ذلك. فما أتاني عن أحد منهما طول هذه المدة إنكار علمته ولا انتقاد شيء جهلته «(١١).

وعلى كل، كان النعمان عريقاً في إسهاعيليته، مغالياً في مذهبه، خادماً لأثمته، عاملاً في مصالحهم، موصلاً إليهم أخبار ما يجري في البلاد، محبباً إليهم، مقرباً لديهم إلى أن وصل منصب القضاء بعد الخدمات العديدة التي أدّاها لكل من المهدي والقائم والمنصور من نقل الأخبار وجمع الكتب وانتساحها أيام المنصور لا أيام القائم كما يظنه محمد كامل حسين(١٢).

ويذكر كل هذا النعمان بنفسه:

وكنت أخدم المنصور بالله صلوات الله عليه بعض أيام المهدي بالله صلوات الله عليه وكانت له علي من صلوات الله عليه وسلم كلها، وكانت له علي من النعم والآلاء ما لا أحصى عددها. وكانت خدمتي إياه في جمع الكتب له وانتساخها. فلما قبض القائم صلوات الله عليه، استقضاني قبل أن يظهر

<sup>(</sup>١٠) مقدمة كتاب والمجالس والمسايرات، ص ٧.

<sup>(</sup>١١) «المجالس والمسايرات، الجزء الثاني ص ٧٩ ط تونس.

<sup>(</sup>١٢) أنظر مقدمة «كتاب الهمة» ص ٧ أيضاً في أدب مصر الفاطمية ص ٦٥.

أمره وكنت أول من استقضاه من قضاته وأعلى ذكرى ورفع قدري، وأنعم عليّ من النعم بما لو أحذت في وصفه لقطع بطوله ما أردت ذكره.

فلم يكن في أيامه أحد أعز عليّ منه ولا أعظم قدراً ولا أجلّ في قلبي خطراً. وكنت إذا تمنيت كان أفضل ما أتمناه أن أموت في أيامه وعلى رضاه(١٣).

فولاه المنصور على قضاء طرابلس أولاً (١٤)، ثم على المنصورية ثانياً بعد انتقال الخلافة من المهدية إليها سنة ٣٣٧هـ، ثم جعله قاضياً على أفريقية كلها كما يذكر كل هذا:

«أول لفظة سمعتها من أمير المؤمنين المعز لدين الله صلوات الله عليه يوم قدمت من مدينة طرابلس وكان المنصور بالله استقضائي عليها، ثم نفذ إلى أمره بالقدوم فقدمت» (١٥٠).

#### وقال:

«ولما استقضاني المنصور بالله صلوات الله عليه على المنصورية أمرني بالجلوس للنظر بين الناس في سقيفة قصره وقال لي: لو اتسع لي أن أجلسك بين يدي في مجلس داخل قصري لكان ذلك أعجب إلى. فإذا كان ذلك لا يمكن فأجلس في سقيفة قصري فإنه أحق موضع أقيمت فيه الحقوق ونفذت فيه الأحكام»(١٦).

وأما توليته على قضاء أفريقيا كلها فيذكرها بقوله:

<sup>(</sup>١٣) أيضاً في ٨٠، ٨١.

<sup>(1</sup>٤) وإنني لأظن بأن الدكتور محمد كامل حسين لم يلتبس عليه أمر قضاء النعمان أيام القائم الا ألا من تـوليته قضاء طرابلس حيث ظن حـطاً بأن الـذي ولاه عليه هـو القائم، مـع أن القائم كان قد مات قبل ذلك سنة ٣٣٤هـ، ولكن المنصور ابنه لم يعلن وفاته آنذاك خوفاً من ثورة أبي يزيد مخلد بن كيداد، وبعد انتهائه منه سنة ٣٣٦ أعلن موت أبيه، وخلافته وفي هذه الفترة ولاه قضاء طرابلس، ولم يكن ولاه القائم كما التبس على الدكتور الأمر.

<sup>(</sup>١٥) ﴿المجالس والمسايرات؛ ص ٥١.

<sup>(</sup>١٦) «المجالس والمسايرات؛ ص ٦٩.

«ولما أرحلني المنصور بالله (صلى الله عليه وسلم) عن مدينة طرابلس إلى الحضرة المرضية وافق وصولي إليها غداة يوم جمعة فخلع على يـوم وصولي وقلدني، وأمرني بالسير من يومي إلى المسجد الجامع بالقيروان وإقامة صلاه الجمعة فيه والخطبة إذ لم يكن يـومئذ بالمنصورية جامع، وأمر بجاعة من خاصة بـوابي القصر الأعصم بالمشي بـين يـدي بـالسـلاح إلى أن صليت فانصر فت.

ثم خرج توقيعه من غد إلى ديوان الرسائل بأن يكتب لي عهد بالقضاء عدن المنصورية والمهدية والقيروان وسائر مدن أفريقية وأعمالها، فذكر ذلك وانتشر في الناس(١٧).

وكان مع هذه المكانة والمنصب يسجد للمنصور مع منعه إياه، ويذكر هذا أيضاً في مجالسه:

ولما استقضاني المنصور بالله (震) بالمنصورية وأقمت بها كنت إذا وقفت للسلام عليه، قبلت الأرض بين يديه تعظيماً له وإجلالاً لمكانه. فقال في مراراً كثيرة: لا تفعل مثل هذا يا نعمان! وأنا كل ذلك أفعله وأرى أن نهيه ذلك ليس بنهي كراهية إذ كان المعز صلوات الله عليه يومئذ يفعله ومن دونه من الخاصة وسائر الناس خلا من يجهل حقه من الرعاع الدين لا يعقلون. فكرهت الدخول والكون في ذلك معهم إلى أن خرج صلوات الله عليه يوما لبعض ما كان يخرج إليه، وخرج المعز معه بحسب ما كان يخرج إليه. فقبلت الأرض بين يدي المنصور بالله (震) فقبال في بقول مغلظ منكر: قد نهيتك عن هذا مراراً ثم لا أراك تنتهي عنه! فجاءني من ذلك ما تحيرت به واغتممت له ولم أدر كيف الوجه فيه؟ فقصدت حينئذ إلى المعز عليه السلام وهو بين يدي الموكب وراء ظهره فذكرت له ما كان منه إلى، ورأى أثر الغم من ذلك علي، فتبسم (ﷺ) في وجهي وقبال: لا يغمك ما سمعت من أمير من ذلك علي، فتبسم (ﷺ) في وجهي وقبال: لا يغمك ما سمعت من أمير

<sup>(</sup>۱۷) أيضاً ص ٣٤٨.

المؤمنين عليه السلام ولا يصرفك ذلك عها كنت تفعله، ودم عليه ولو نهاك عن ذلك ألف مرة»(١٨).

وكان من الغالين في أثمته إلى حد كان يقول:

«إنك إن رأيت الامام بعينيك يزني ويشرب الخمر ويأتي الفواحش. . . انك لا تنكر ذلك بقلبك ولا بلسانك، ولا يخالجك الشك فيه انه صواب وحق»(١٩).

وكان يأمر الناس:

«ينبغي لمن عرف الأثمة أن يخافهم كها يخاف ربه، ويتقيهم كها يتقى الله» (٢٠) ومن أقواله في هذا الأمر مسفها للعقول، مبلّدا للأفهام حيث يقول:

«فمن سمع شيئاً من كـلامهم (أي الأئمة الاسماعيلية) فلم يجـد له من ذلك مخرجا فليعلم أنه انما أتى في ذلك عن تخلف في الفهم، وعدم التـوفيق، ونسأل الله الهداية ونشهد لأوليائه بالعلم والحكمة والولاية»(٢١).

فمثل هذا الرجل المخلص المغالى قلما وجد للمتغلبين على بـلاد المغرب ومصر من بعدها من الأئمة الاسهاعيلية، فقربوه إليهم، وشددوا الوثاق بينـه وبينهم.

وعلى ذلك لما مات المنصور قال له المعز المتخلف من بعده:

«يانعمان، ليحسن عزاؤك ويجمل صبرك! فمولاك مضى، ومولاك بقى، ومولاك بقى، وأنت واجد عندنا ما كنت واجدا عنده ونحن كنا سببك عنده ولن ينقطع ذلك السبب لدينا لك ان شاء الله تعالى، فطب نفسا وقرّ عينا

<sup>(</sup>١٨) أيضاً ص ٥٧.

<sup>(</sup>١٩) وكتاب الهمة في آداب اتباع الأثمة، للنعمان القاضى ص ١٣١.

<sup>(</sup>۲۰) أيضاً ص ٧٨.

<sup>(</sup>٢١) «المجالس والمسايرات، ص ٧٥.

وليحسن بنا ظنك وتسكن إلى ما تحبه لدينا نفسك! ١٢٢٠).

وتوالت عليه نعمه وهداياه واحساناته، ثم أمره المعز الإمام الاسهاعيلي بدوره أن يضع كتبا للمذهب الاسهاعيلي في العبادات والمعاملات لكي تؤسس عليها الديانة الاسهاعيلية الظاهرة، وتبني على قواعدها وأسسها وأصولها، فألف كتباً كثيرة استقاها من الفقه الشيعي ووضعها للدولة الاسهاعيلية آنذاك كها يقول:

«امرني الإمام المعز لدين الله ( الله الله الله على العلم وقفى على جميع معانيه ، وأصّل لى أصوله ، وألقى إلى جملة من القول فيه . ولم أكن قبل ذلك تقدمت في تأليف شيء منه ، ولا اتسع علمى فيه اتساعا يوجب أن اتقدم في تصنيفه . فلما فتق لي المعنى فيه ، ولخصه لي ، وأوضح لي معانيه ، وأمرني بتأليفه وبسطه ، تقدمت في ذلك تقدم واثق بعون الله به ، إذ كان عن أمره ( الله ي وتهيبت أمره ولم أرنى أبالغ فيه ، ولم انته منه إلى ما يرضيه .

فابتدأت منه جزءاً ورفعته إليه (ﷺ) ولم افرغ منه إلاّ عن مشقة شديدة، وأنا ارى أنى مقصر فيها وليت منه، ورفعت معه رقعة وصفت فيها بعض ما اعتراني فيه.

فوقع إلى في اسفلها صلوات الله عليه: يانعهان، وقفت على الكتاب الذي عملته فرأيته قـد جاء حسنا ما بعـده أحسن، فتهاد عـلى عملك فيه، أحسن الله عونك، وأجزل أجرك!

فوالله ما هو إلا أن قرأت توقيعه هذا بخطه (ﷺ) وقبلته ووضعته على صدرى فكان الله تعالى أوصل إلى قلبي في ذلك مادة من المعونة التي دعا لي بها (ﷺ) فتحت ما كان انغلق على من معاني ما بدأت به، وقدرت أنه يأتي قليلا، فانفتح لي من معانيه ووجوه أجناسه ما جاءني منه فوق ما أملته وأضعاف من توهمته، وبدأت في الذي يلي منه ما رفعته، فكان أيسر شيء

<sup>(</sup>٢٢) أيضاً ص ٨٢.

«أمرني المعز لدين الله صلوات الله عليه بجمع شيء لخصه لي. وجمعه وبسط لي معانيه وسطر لي جملته، فابتدأت منه شيئا ثم رفعته إليه واعتذرت عن الابطاء فيه لما أردته من إحكامه ورجوته من وقوع ما جمعته منه بموافقته (عليه)، فطالعته في مقداره.

فوقع إلى: يا نعمان لاتبال كيف كان القدر مع إشباع المعنى في إيجاز، فكلما أوجزت في القول واستقصيت المعنى فهو أوفق وأحسن. والذي خشيت من أن يستبطأ في تأليفه، فوالله لولا توفيق الله (عز وجل) إياك وعونه لك لما تعتقده من النية ومحض الولاية، لما كنت تستطيع أن تأتي على باب منه في أيام كثيرة، ولكن النية يصحبها التوفيق»(٢٤).

وذكر أيضاً:

ومثل ذلك أيضا ما ذكره في مجالسه:

«وجدت كتابا في الفقه عن الأئمة الطاهرين من أهل بيت رسول

<sup>(</sup>٢٣) أيضاً ص ٥٤٥.

<sup>(</sup>٢٤) أيضاً ص ٤٠١.

<sup>(</sup>۲۵) أيضاً ص ٤٣٠.

الله (ﷺ) فرأيت أنه لا يصلح لي العمل به ولا يحل لي الفتيا والقضاء بما فيه ولا انتحاله إلا بعد أن يصححه امام الزمان فرفعته إليه (ﷺ) مع كتاب وقع إليّ، فيه روايات عن أهل البيت فوقف على ما فيها ووقع اليّ في الكتاب الذي جمعته: هذا كتاب مستملح عند العالم قريب من فهم الجاهل، فجزّتُه ليكون أقرب وأسهل على السامع لانه لا يبتدىء البادىء في جزء منه إلّا وقد اشتهى النظر فيه، وإن طال عليه، ملّه (٢٦).

ومن أهم مؤلفاته كتاب «دعائم الإسلام»، «تأويل الدعــائم»، «أساس التأويل». الأرجــوزة المختارة. افتتــاح الدعــوة. اختلاف اصــول المذاهب. الرسالة المذهبة. شرح الأحبار. المجالس والمسايرات. كتاب الاقتصار.

وهذه كلها مطبوعة، وهناك كتب أخرى تنسب إليه وهي غير مطبوعة.

والجدير بالذكر أن الطبع الغالب على كتب النعمان أنها كتب الظاهر، وحتى الكتب التي ألفها في التأويل يغلب عليها التقية والتحرز والاحتياط الشديد، وسبب ذلك أنه ألفها أيام المعز الاسهاعيلي، ودور المعز كان دور الفتوحات والتسلط على البلاد السنية فكان الحكم يخاف من إثارة الشكوك في نفوس الشعب تجاههم، وخاصة بعد ما حصل الاصطدام الشديد أيّام المهدي الاسهاعيلي وابنه القائم والمنصور أيضاً من اصطدامات عنيفة مع الشعب السنى المسلم، وبعد ما قامت المذابح في الأبرياء الذين لم ينتقم منهم الشعب السنى المسلم، وبعد ما قامت المذابح في الأبرياء الذين لم ينتقم منهم واتباعهم.

ولذلك يرى القارىء والباحث الاختلاف الشديد بين تعاليم النعمان ومعاصره جعفر بن منصور اليمن الذي كان باب الأبواب وداعي الدعاة للمعز الاساعيلي.

وليس معنى هذا أن النعمان كان على معتقد غير ما يعتقده الأخرون من

<sup>(</sup>٢٦) أيضاً ص ٣٩٦.

الدعاة، بل المقصود منه أنه كان متحفظا ومتحرزا أكثر مما كان تحرز هؤلاء وأولئك، مع أن النعمان نفسه لا يكتم حقده وغله تجاه أهل السنة وأسلاف هذه الأمة من الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين وأئمة هذا الدين، لكنه لم يكن يظهر المغالاة التي أظهرها الآخرون في كتبهم السرية، ولذلك تعدّ جميع كتبه في العقائد من كتب الظاهر، لاكتب الباطن، والقارىء قد لاحظ فيما سبق الفروق الواضحة الظاهرة بين كتاباته وكتابات الآخرين في مختلف المباحث التي مضت وسبقت، وكما سنذكر بعضا منها عند ذكر ابن منصور اليمن.

# نبذة من تعاليم القاضي النعمان

إن من تعاليم القاضى النعمان أنه كان يعتقد بتحريف القرآن الكريم، ولقد صرّح بهذه العقيدة في كتابه «أساس التأويل» حيث قال:

«لما جمع على القرآن وجاءهم به فقالوا: حسبنا ما معنا من كتاب الله ولاحاجة لنا إلى ما معك فأخذه وانصرف عنهم ولم يجد له ناصراً ولا معيناً واشتدت عليه المحنة وكثر أذاهم له حتى همّوا بقتله في صلاته لأن الضد الأول أمر خالد بن الوليد اذا صلى عليه السلام معهم في الصف الأول وقال له: إذا سلمت فاضرب عليا وهو في الصلاة في تسبيحه فاقتله وتكون فيها سيدًا، فلما صلى تفكر في قوة بنى هاشم وقال: ربما لايتمّ لخالد قتله فيختلف عليه الناس ويرجعوا عن بيعته فيقتل، فأطال جلوسه قبل التسليم حتى كادت أن تطلع فعندئذ قال: لايفعل خالد ما أمرته به برفيع صوته ثم سلم فقال على صلوات الله عليه لخالد: ويلك أو كنت تفعلها؟ ومدّ يده إلى طوقه ومسكه فها قدر أحد على خلاصه من يده حتى أقسموا عليه بمحمد (صلى الله عليه وآله) فأقسموا عليه فخلّاه من يده حتى أقسموا عليه بمحمد (صلى الله عليه وآله) فأقسموا عليه فخلّاه من يده حتى أقسموا عليه بمحمد (صلى الله

<sup>(</sup>٢٧) ﴿أَسَاسُ التَّأْوِيلِ، للقَاضَى النَّعَانُ صَ ٣٦١، ٣٦٢ طُ دَارُ الثَّقَافَةُ بيروت.

كما أنه كمان يعتقد بتكفير الصّحابة وتفسيقهم ولعنهم، وقد مرّ ذكر عقيدة الاسماعيلية في الصحابة فيها سبق من هذا الكتاب، ونكتفي هنا بذكر عبارة واحدة صرح فيها النعمان هذا بعقيدته في خلفاء النبي الثلاثة الراشدين رضى الله عنهم حيث سمّاهم بابليس، وقابيل، والسامريّ، فيقول في تفسير قول الله عزوجل:

«قل أرأيتم إن كان من عند الله وكفرتم به وشهد شاهد من بني اسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم ان الله لايهدي القوم الظالمين».

«تأويل ذلك: قل أرأيتم بأصحاب محمد وحججه إن كان نصب هذا الوصي من عند الله بأمره وكفرتم به يعني سترتم منزلته التي اجتباها الله له واختارها وقد شهد موسى على مثله فأمر بني اسرائيل فأقروا بمن استخلفه عليهم ثم تداخلهم الحسد واتخذوا عجلا جسداله خوار والخوار مالا حقيقة له ولا يثبت في العقول، ولما غاب رسول الله ستروا مرتبة أساسه صلوات الله عليه وكتموا نص الرسول وبيعته التي بايعوه بغدير حم واتبعوا ابليس، وقابيل، والسامرى حذو النعل بالنعل والقذة بالقذة وجلسوا مجلسه وتسموا باسمه وادعوا منزلته من الخلافة وإمرة المؤمنين وتعلقوا بالظاهر وصرفوه فأقام الاساس صلوات الله عليه عليهم الحجة بالقرآن» (٢٨).

وكان يعتقد بنسخ شريعة محمد صلى الله عليه وسلم بمجىء القائم وقد بينًا هذا فيها مرّ فليرجع الباحث إلى ذلك.

وغير ذلك من العقائد المنحرفة الباطلة. فهذه هي بعض عقائد قـاضي الاسهاعيلية وتعاليمه.

ولقد انتقل النعمان مع المعز إلى مصر عند انتقاله إليها وشارك في القضاء مع أبي طاهر الذهلي الذي كان على قضاء مصر قبل استيلاء المعز عليها.

<sup>(</sup>۲۸) أيضاً ص ٣٩١.

وكان النعمان من بناة هذا المذهب كما ذكر الفيضى نقلا عن الداعي الاسماعيلي عماد الدين أن النعمان كان مشرعا، وإنه كان دعامة من دعائم المذهب الاسماعيلي، وأضاف الفيضى الاسماعيلي بأنه فيما أحسبه وصل إلى رتبة الحجة. (٢٩).

ويقول المؤيد الشيرازي: إن الوزير الاسهاعيلي اليازوري قاله عند تعيين أحد اولاده قاضيا على البلاد:

«إن النعمان بني هذا الأمر، وإن أحق الناس بمكانه أبناؤه»(٣٠).

وبقى النعمان معظما مكرما لـدى الامام الاسماعيلي المعـز حتى كان هـو خلفه في أول عيد صلى في مصلى القاهرة، الذي بناه جوهر، وكـان يبلّغ عنه التكبيره(٣١).

كما كان المعز عندما ركب إلى المقس وأشرف على أسطوله مع جوهر ووجوه أهل البلد»(٣٢).

في سنة ثلاث وستين وثلاثهائة في أول رجب منها توفى النعمان.

«فخرج المعزيبين الحزن عليه، وصلى عليه، وأضجعه في التابوت ودفن في داره بالقاهرة»(٣٣) عن ولدين اثنين: أبي الحسين علي، وأبي عبدالله محمد

١ فأبو الحسين على ولد بالقيروان سنة ٣٢٨هـ، وقدم مصر مع أبيه عندما
 ارتحل إليها مع المعز الاسهاعيلي، وتولّى القضاء بعد وفاة أبيه واستقالة

<sup>(</sup>٢٩) انظر مقال الفيض، القاضي النعمان في مجلة J.R.A.S (المجلة الأسيوية الملكية) ١٩٣٤م

<sup>(</sup>٣٠) السيرة المؤيدية ص ٩١ ط دار الكاتب المصري ١٩٤٩م.

<sup>(</sup>٣١) انظر واتعاظ الحنفاء، ج ١ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٣٢) أيضاً ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٣٣) أيضاً ص ٢٠٢.

أبي طاهر القاضي سنة ٣٦٦هـ، ومات أيام العـزيز بـالله سنة٣٧٤هـ، وصلى عليه العزيز.

٢ - وبعد وفاة علي بن النعمان ولى القضاء بعده أخوه محمد بن النعمان،
 وكان في حياته ينوب عنه في القضاء، فكتب إليه العزيز بالله:

«إن القضاء لك من أخيك، ولانخرجه عن هذا البيت»(٣٤).

وكان ولادته بالمغرب أيضاً سنة ٣٤٥هـ، وقدم مصر مع والده عند قدومه إليها، ومات هذا أيام الحاكم بأمر الله سنة ٣٩٩هـ. وصلى عليه الحاكم.

٣ - ثم ولى القضاء بعد محمد بن النعمان ابن أخيه حسين بن علي بن النعمان المولود بالمهدية سنة ٣٥٣هـ.

وولى مرتبة داعي الدعاة أيضاً، ثم صرف عن القضاء سنة ٣٥٤هـ بأمر الحاكم، واعتقل وفي أوائل سنة ٣٩٥هـ ضربت عنقه بأمره.

٤ - ثم ولى القضاء بعده ابن محمد بن النعمان عبدالعزيز المولود سنة
 ٣٥٥هـ.

وكان من كبار علماء الدعاة الاسماعيلية، وإليه ينسب كتاب «البلاغ الأكبر والناموس الأعظم» الذي رد عليه القاضي أبو بكر الباقلاني، ولكنه لم ينج من نظرات الحاكم فعزل عن القضاء سنة ٣٩٨هـ، ثم اعتقل سنة ٣٩٩هـ، ثم أفرج عنه وأعيد إلى رئاسة ديوان المظالم، وأخيراً قتل سنة ٤٠٣هـ(٣٠).

وبعد عبدالعزيز ولى القضاء ابنه القاسم سنة ١٨هـ، ثم عزل عنه بعد عام، ثم أعيد إليه القضاء سنة ٤٢٧هـ، كما عين داعي الدعاة، وعزل مرة أحرى سنة ٤٤١هـ. ثم عين نائبا للمؤيد الشيرازي في الدعوة، وعند كبر سنه أنيب عنه ابنه محمد بن القاسم، وبعده انتهى

<sup>(</sup>٣٤) ﴿وَفِياتِ الْأَعِيانِ، لَابِنِ خَلَكَانَ جِ ٢ ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣٥) انظر ابن خلكان ج ٢ ص ٢١٩ وما بعد.

دور أسرة النعمان، الذين خدموا الدولة الاسماعيلية أكثر من قرن ونصف.

## جعفر بن منصور اليمن

ومن أهم بناة المذهب الاسماعيلي وزعماء الديانة الاسماعيلية وقادتها جعفر (٣٦) المذي هو ابن الحسن بن فرج بن حسن بن حوشب بن زادان الكوفى، الداعي الاسماعيلي المشهور الذي أرسله الامام الاسماعيلي المستور قبل ظهور ابنه المهدي الاسماعيلي في المغرب.

ولد جعفر في بيت هذا الداعي الاسماعيلي الكبير، وشبّت فيه العقيدة الاسماعيلية وحبها، وحب نشرها بين الناس، وكان مع أبيه عند استيلائه على اليمن، ولما مات أبوه سنة اثنتين وثلاثمائة «استخلف على أهل دعوته

الغير.

<sup>(</sup>٣٦) ومن الغرائب أن بعض الباحثين الذين كتبوا عن الاسهاعيلية ما استطاعوا أن يفرقوا بين جعفر وبين أبي القاسم الملقب بمنصور اليمن، فخلطوا بين هذا وذاك لعدم التمكن والتعمق في الموضوع، ولعدم وجود مصادر كافية ومراجع وافية في تراجم رجال الاسهاعيلية وسيرهم وأحوالهم، فمثلا إن الأستاذ طه الولي مؤلف كتاب والقرامطة أول حركة استراكية في الإسلام ط: دار العلم للملايين، بيروت، خلط بين الأب والابن ولم يفرق بين سيرة هذا ومؤلفات ذاك، ومثل هذا كثير حتى لدى الاسهاعيلية أنفسهم من الكتاب المحدثين مثل مصطفى غالب الاسهاعيلي وعمد حسن الأعظمى وغيره الذين لم يؤلفوا ما ألفوا إلا على السلب والنهب وسرقات جهود الأخرين حيث ينقلون القطعات الكبيرة والمقتطفات الطويلة بدون ذكر من اقتبسوا منه واقتطفوا عنه، ولا أظن أن أحدا من الدارسين للمذهب الاسهاعيلي قد جدّ جده واجتهد مثل الهمدانيين والفيضي وزاهد على الاسهاعيلين، وعمد كامل حسين من غيرهم، مع أخطاء وأوهام كبيرة وكثيرة، التي وأما البيروتيون فحسبنا الله عليهم، لا يضترسون إلا الأموات ولا يقعون إلا على صيد

رجلاً يقال عبدالله بن عباس الشاوري، وإلى ولده ابي الحسن المنصور شقيق جعفر الأكبر هذا، ووصاهما بطاعة المهدي»(٣٧).

ولكن حصل الخلاف بين الشاوري وبين أبي الحسن بن منصور اليمن، اللذي أدّى أخيراً إلى الإطاحة بالشاوري وقتله، وتسلّط أبي الحسن على اليمن (٣٨).

وكان جعفر بن منصور اليمن هذا دائماً يمنع أخاه الأكبر من الاختـلاف والتنازع مع الشاوري، ويقبح عليه فعله ويزجره بقوله:

«أنت تعلم أنه غرس أبينا وأنه لا يقدم علينا سوانا في هذا الأمر قال والله لا تركته يتنعم في ملك عني بـه غيره ونحن أحق بـه منه فقال له أخـوه جعفـر: إن أمرنـا إذن يتلاشى ويـزول ملكنا وتفـترق هذه الـدعوة ويـذهب الناموس الذي نمسناه على الناس فلا تحدث نفسك بهلاكه فتهلك»(٣٩).

ولما رآه غير ممتنع، ومصرًا على خـلافه معـه، ثم قتله إياه وتسلّطه عـلى اليمن، وإعلانه التسنن فارقه وهرب إلى المغرب إلى المهدي الاسماعيلي:

«فوجد الخليفة المهدي قد توفي وقام بعده القائم سنة ٣٢٢هـ»(٤٠).

«وسكن في ظل الدوحة العلوية، وانتهى إلى أن بلغ مبلغاً عظيماً عند الأئمة صلوات الله عليهم وفضل الدعاة، وبلغ إلى مراتب أبواب الفائزين بعلوم الدرجات»(٤١).

ولقى الحفاوة الكاملة لـدى الأئمة الاسماعيلية، ومن كـل من القـائم

<sup>(</sup>٣٧) انظر «كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة» لمحمد بن مالـك الحيادي اليماني المتوفي في أواسط المائة الخامسة للهجرة، ص ٣٩ ط : مطبعة الأنوار ١٩٣٩م.

<sup>(</sup>٣٨) انظر أيضاً وكشف الأسرار، ص ٤٠، وأيضاً والسلوك، للجندي ص ١٠.

<sup>(</sup>٣٩) «كشف أسرار الباطنية»، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٤٠) «السلوك» للجندي ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤١) «عيون الأخبار وفنون الأثار، للداعي ادريس عماد الدين السبع الخامس ص ٤٤ ط دار الأندلس ــ بيروت.

والمنصور: إلى أن ذكره جوذر الاسهاعيـلي خادم المهـدي الاسهاعيـلي، ونائب القائم وكاتب المنصور:

«وكان محلّ جعفر بن المنصور صاحب اليمن من الدولة وقربه من مولانا عليه السلام المحل القريب، ومكانه من الأستاذ المكان الأدنى الوكيد في الدين، وكان يسكن داراً بالمنصورية بجوار علي بن الجنان، فسأله علي في بيع الدار فلم يفعل، ثم احتاج إلى أن اقترض دنانير واسترهنه الدار إلى أجل معلوم، فلم حان الأجل ولم يجد المال طالبه بالخروج من الدار، واتصل ذلك بالأستاذ فرفع الخبر إلى مولانا عليه السلام، فصرفه إليه الجواب، وهو:

«والله يا جوذر! لقد كثر تعجبنا منه، وذلك أن علياً أوقفنا على الصك المكتوب عليه منذ يومين، فقد جاءنا من ذلك خلاف ماكنا نظن به الرجاجة والكهال وأنه لمحقوق بما ناله وأضعافه إذ أقام نفسه مقام من يجعل ذمامه بيد من لا رحمة له. فان كان إنما ذهب في طي هذا عنا مذهب التخفيف عنا في المسألة فمن الواجب كان عليه أن يتصور ماهو فيه، وإن الذي كلفنا الأن أعظم من سؤال الفضل (إذ كنا لا نبخل عليه) بأضعاف هذا المال الملعون ولا يقيم نفسه مقام الشهاتة لئلا يتصل بالقريب والبعيد إن ولياً وابن أجل أوليائنا المسعود برضى الله ورضى مواليه السابق في الخير كل من جاراه يكون على بابنا وهو عندنا في أجل الرضا محوجاً إلى ارتهان مسكنه الذي يجاورنا فيه، ولو كان أحسن مسكن، هذه ورطة نحن نخرجه وننقذه منها فلا يعود إلى مثلها فتسلمه إلى حوله وقوته، فقرر عنده ذلك إن شاء الله» (٢٤).

وأما أيام المعز فبلغ أعلى درجة في الدعوة لم يبلغها أحد آخر، وهي درجة باب الأبواب أو الحجة، فجعله المعز باب أبوابه الذي له مرتبة العصمة وفصل الخطاب، وبدأ يرجحه على كافة دعاته وقضاته، حتى النعمان القاضي أحد بناة هذا المذهب ومتشرعيه، وكان المعز ينصح النعمان أن يجعل

<sup>(</sup>٤٢) «سيرة الأستاذ جوذر» لأبي علي منصور الغزيـزي الجوذري بتقـديم الدكتـور محمد كـامل حسين والدكتور محمد عبد الهادي شعيرة ص ١٢٦، ١٢٧ ط: دار الفكر العربي.

جعفر سيده ومولاه. كما كان النعمان يقبل رجلي جعفر بن المنصور لعلو منزلته، وسمو مكانه، وعظم شأنه، كما تدل عليه هذه الرواية التي سردها الداعي الاسماعيلي إدريس عماد الدين «أن القاضي النعمان اعتل بعلة، فزاره جميع الدعاة وأولياء الدولة وقوادها . . ولما زالت علته أتى إلى الامام المعز فسأله عمن زاره، فقال: كلهم زارني إلا جعفر ابن منصور، فأخذ أمير المؤمنين في حديثه، ثم أمر بكتب فأحضرت إليه. فقتح كتاباً منها، وقال للنعمان: أنظر في هذا الكتاب. فلما تصفحه قال الإمام. ما تقول في هذا؟ قال: ما عسى أن أقول في قولكم. فقال الإمام: هذا تأليف مولاك جعفر قال: ما عسى أن أقول في قولكم. فقال الإمام: هذا تأليف مولاك جعفر بالفضل» (٤٣).

فهذا كان هو جعفر في نظر الأئمة الإسهاعيلية والاسهاعيليين أنفسهم من يقع على قدميه ويقبل رجليه واضع فقههم، وقاضي قضاتهم، ودعامة من دعائمهم.

ولماذا كانت له هذه المكانة العظيمة وهذا الشأن الرفيع؟

لأنه هو أحد الواضعين الحقيقيين للمذهب الاسهاعيلي الباطني الأصلي المبني على التأويل المحض والباطن المجرد، ولذلك لايتناول كتبه إلا المخلصون المتعمقون في الاسهاعيلية، ولا تصل إليها إلا أيدي المأذونين الذين يسمح لهم بتناولها والقراءة فيها.

وعلى ذلك فان جعفر بن منصور اليمن هو أول من وضع كتب التأويـل والمؤلفات في الباطن من الاسماعيلية، كما أن النعمان هـو أول من وضع كتب الفقه والمصنفات الظاهرية.

فكتب النعمان ولو أنها تبحث في التأويل لا تعدّ من الكتب السرية الباطنية، ولا يمنع من النظر فيها أحد من الاسماعيلية إلاّ المدائيين، وأما

<sup>(</sup>٤٣) «عيون الأخبار» للداعي إدريس السبع السادس ص ٣٩ نسخة خطية.

كتب جعفر فإنها كلّها سرية باطنية لا يحويها إلا من يؤذن له، ولا يقرأها إلا من يسمح له، وحتى النعمان القاضي مع منصبه ومرتبته لم يكن لديه كتب جعفر حتى أحضرت إليه بأمر من الإمام الإسماعيلي المعز لدين الله، وأعطاه هو بنفسه ليقرأ فيها.

وإن لجعفر بن منصور اليمن كتباً كثيرة، منها:

«كتاب الفرائض وحدود الدين». و«كتاب الشواهد البيان». و«أسرار النطقاء». و«سرائر النطقاء». و«تأويل الزكاة». و«كتاب الكشف». و«كتاب الفترات والقرانات». و«رسالة في تأويل سورة النساء». و«رسالة في الرضاع في الباطن».

وغيرها من الكتب الكثيرة نشر بعضها، وبعض منها لم ينشر بعد، ولها نسخ خطية موجودة لدى كثير من الباحثين.

ومات في أواخر الستينات من القرن الرابع من الهجرة.

#### 

من أهم تعاليمه أنه يعتقد بألوهية الأئمة والحلول والتناسخ والغيبة والرجعة وتكفير الصحابة والطعن في أبي بكر وعمر وعشان رضي الله عنهم وتشديد القول فيهم وتكفير كل من لا يؤمن بولاية على، ونسخ شريعة محمد صلوات الله وسلامه عليه بقيام القائم ونزول جبريل عليه وجعل العبادات كلها رموز أو إشارات على الباطن، ويغلب على كتاباته الغلو والمبالغة والإغراق، وأيضاً عدم المبالاة والاحتياط والتحفظ غير ما يوجد في كتابات النعان القاضي لأننا كما قلنا إن كتابات النعان تعد من الظاهر بينما تعد كتابات جعفر من الباطن.

ولقد ذكرنا هذه التعليمات فيها مرّ من المباحث في العقائد، ونورد بعض المقتطفات مما لم نوردها سابقاً، وخاصة في أصحاب رسول الله على مفسراً «الرفث والفسوق والجدال»:

«وقد بينا الرفث والفسوق والجدال وهم أيضاً في الباطن مذمومون لعنهم الله وهم أبوبكر وعمر وعثمان فإنهم طعنوا على الحجة عليه السلام ومنعوا حقه في الظاهر وأخذوا (فدكا) منه ومن زوجته فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليها وعليهم أجمعين، والحجة رسول الله صلى الله عليه وهو علي بن أبي طالب فادعى علي مقامه وأخذ ميراث زوجته في الظاهر، وفي الباطن أنه رفث بخروجه عن طاعته وكفره بمقامه واتباعه أمر عمر وهو شيطان زمانه الفاسق عن أمر ربه» (33).

ويقول تحت قول الله عز وجل «يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلًا» يعني ويقول أبوبكر: «يا ويلتي ليتني لم أتخذ فلاناً خليلًا لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءني «يعني رسول الله ﷺ» وكان الشيطان للإنسان خذولًا «يعني بالشيطان عمر، وبالإنسان: الأول» (٥٠).

ويقول أيضاً:

إن القائم عندما يخرج يدخل المدينة:

هنالك يخسر المبطلون وهنالك يكون فيه الناس جميعاً . . . . فيضع السيف ولا يبقى شيء من أمورهم كان إلا صار مكشوفاً، ولا بدعة من

<sup>(</sup>٤٤) كتاب الكشف لجعفر بن منصور اليمن ص ١٢٥ ط: دار الفكر العربي نشر شتروطهان.

<sup>(</sup>٤٥) أيضاً ص ٣٠.

البدع إلا أطفئت ومحقت ويبرد الحق إلى أهله حتى يعبود الإنسبان كما ولمد ويعلم أهل الولاية ما كانوا فيه»(٤٦).

هذه ومثل هذه الخرافات لكثيرة.

### أحمد حميد الدين الكرماني:

ومن الدعاة الاسماعيلية الكبار الذين صاغوا دعوتها في قالب الفلسفة، وأصبغوها بصبغة منطقية، وقدّموها إلى الناس في قوالب الأفلاطونية الحديثة، أحمد حميد الدين بن عبدالله الكرماني، ويظهر أنه ولد في كرمان في فارس، وانتقل في بداية حياته إلى البصرة، ومنها كان يتردد على بغداد، وكان يلقي فيها دروسه الباطنية ومحاضراته التأويلية التي جمعت فيها بعد في كتابين «المجالس البغدادية» و «المجالس البصرية» (٧٤).

ويقال: إنه كان في البصرة أيام ما كان فيها إخوان الصفاء، الذين يقال عنهم بأنهم كانوا من الاسماعيلية (٤٨).

ويذهب الدكتور محمد كامل حسين إلى إنه كان واحداً من الإخوان، كما كان أحد المشاركين في وضع الرسائل حيث أن كتابه «راحة العقل» وكتبه ورسائله الأحرى لها نفس الأسلوب والمنهج الذي استعمل في رسائل إحوان الصفاء (٤٩).

ونحن لانرى ذلك حيث أن أسلوب الكرماني يختلف تماماً عن الأساليب التي استعملت في الرسائل، لأن أسلوبه في كتاباته فلسفي معقد وناشف نوعاً ما، مقارناً بالأساليب التي استعملت في الرسائل فهما أساليب سهلة

<sup>(</sup>٤٦) أيضاً ص ٣٤، ٣٥.

<sup>. (</sup>A guide to Ismaili literatur By IVANOW p. 46) انظر (٤٧)

<sup>(</sup>٤٨) انظر لويس ماسنيون 24 Sut la date de la Composition de rasil Ikhuwan Al Safa vol. 4 p. 324

<sup>(</sup>٤٩) انظر مقدمة «الرسالة الواعظة» لمحمد كامل حسين ص ٤.

جزلة، وعباراتها واضحة صريحة في معناها غير غامضة وغامقة مثل عبـــارات الكرماني.

أما وجود بعض الفقرات من الرسائل في كتاب الكرماني «راحة العقـل» وغـيره فليس بدليـل قوي من حيث لا يمنعـه أن يقتبس بعض العبـارات من الرسائل ويقتطفها، وخاصة عند من يعد الإخوان من الإسهاعيلية.

وكذلك لا نوافق من يقول بأن الكرماني تثقّف على أبي يعقـوب اسحق السجستاني الداعي الإسماعيلي المعروف وتتلمذ عليه(٥٠).

لأنه لم يدرك السجستاني. نعم! إنه تأثر بأفكاره كثيراً، وانتهج منهجه وسلك مسلكه في تصبيغ الدعوة الاسهاعيلية بصبغة فلسفية، وتلوينها بلون منطقي، وتخليطها بالأفلاطونية الحديثة، فهو قد طوّر تلك المحاولات التي حاول بها السجستاني في هذا الخصوص.

ولكنه كان أمهر من السجستاني وأحزم، كما كان محتاطاً ومتحفظاً أكثر بمه ومن غيره، لوجوده في بيئة معارضة تماماً لما يعتقده ويؤمن به ويتبناه، ولأجل ذلك لا يوجد عنده الانفتاح والانطلاق والتصريح الذي يوجد عند ابن منصور اليمن وغيره من الدعاة الكبار في زمانهم، وعلى كل يعدّ الكرماني من كبار الفلاسفة الإسهاعيلية وأشهر دعاتها حتى جعل داعي الدعاة للعراق، وكان يلقب بحجة العراقيين أي رئيس الدعوة الإسهاعيلية في فارس والعراق، ومن ثم بلغ صيته إلى القاهرة مقر الأئمة الاسهاعيلية، وإلى الحاكم بأمر الله الإمام الإسهاعيلي حتى استقدمه داعي دعاته وباب أبوابه ختكين الضيف، والملقب بالصادق الأمين من قبل الحاكم بأمر الله، وهذا في سنة ٢٠٨ هـ عند ظهور دعوة تأليه الحاكم كما يذكر ادريس عماد الدين:

<sup>(</sup>٥٠) انــظر «القرامــطة» لطه الــولي ص ١٩٢، ومحمد كــامل حســين «راحة العقــل» مقــدمــة ص ١٧.

«حتى ورد إلى الحضرة الشريفة النبوية الإمامية، ووفد إلى الأبواب الزكية الحاكمية باب الدعوة الذي عنده فصل الخطاب، ولسانها الناطق بفصل الجواب، ذو البراهين المضيئة، والدلائل الواضحة الجليلة، مبين سبل الهدى للمهتدين، حجة العراق أحمد عبدالله الملقب بحميد الدين الكرماني قدس الله روحه ورضي عنه . . . مهاجراً عن أوطانه ومحله، ووارداً كورود الغيث إلى المرعى بعد محله، فجلى ببيانه تلك الظلمة المدلهمة، وأبان بواضح علمه ونور هداه فضل الأئمة» (١٥).

ولقد ذكر الكرماني نفسه ووروده في القاهرة وأحوال الدعوة فيها آنذاك بقوله:

«فإني لما وردت الحضرة النبوية مهاجراً، وللسدة العلوية زائراً، ورأيت السياء قد أظلت بسحاب عميم، والناس تحت إبتلاء عظيم، والعهد في الرسوم السالفة قد نقض، وعن أولياء الدين بما كسبت أيديهم قد أعرض، والعالي قد والرسم في عقد مجلس الحكمة جرياً منهم بالإحسان قد رفض، والعالي قد اتضع، والسافل منهم قد ارتفع، وشاهدت أولياء الدعوة الهادية بسط الله أنوارها، والناشئين في عصمة الإمامة وأولى أوليائها قدحيرهم ما يطرأ عليهم من هذه الأحوال التي تشيب لها النواصي، وبهرهم ما تجدد لهم من الأسباب التي لا يهلك بها إلا أولوا النفاق والمعاصي، وهم يومئذ يموج بعضهم في بعض ويرمي كل منهم صاحبه بفسق ونقض تتلاعب بهم الأفكار الردية وتتداولهم الوساوس المردية، ثم لا يعلمون ما أظلهم من الدخان المبين، ولاما ألم بهم من الإمتحان المستبين، فصار البعض منهم في الغلو مرتقين إلى ذراه، والبعض في النكص على أعقابهم تاركين عصمة الدين وعراه، والقليل منهم قد تزعزع أركان اعتقادهم وما قبلوه من الدين بإختيارهم وإرتيادهم، منهم قد تزعزع أركان اعتقادهم وما قبلوه من الدين بإختيارهم وإرتيادهم، وهم على شفا انحلال وحوول وإختلال وأعناق أولى الطرفين من الأبالسة إلى

<sup>(</sup>٥١) تنظر (عيون الأحبار) السبع السادس، ص٥٦ خطية.

إختلاسهم ممتدة ، وهممها في اصطيادهم محتدة »(٢٥).

وكتب هناك عدة رسائل منها، «الرسالة الواعظة»(٥٣) وغيرها من الرسائل.

مع أن الفرق بين تعاليمه التي بثها ونشرها في كتبه، وتعاليم من يدعو إلى تأليه الحاكم ليس إلا فرقاً لفظياً حيث أن الكرماني نفسه كان يصفه ويصف آباءه بالأوصاف التي هي خاصة بالرب تبارك وتعالى.

وأطرف من ذلك أن الحاكم نفسه كان يدعم تلك الحركة الداعية إلى تأليهه كها ذكرناه سابقاً في الباب الثاني من هذا الكتاب.

ومن الطرائف أن الكرماني هذا ألف رسالة مستقلة في إثبـات أن الحاكم بـأمر الله هـو المبشر به في الكتب الســاوية التي نــزلت على أنبيـاء الله ورسله وسـماها «مباسم البشارات بالإمام الحاكم»(٤٠).

ولا يعرف وقت موته بالضبط إلا أنه مات بين ٤٠٨هـ و٤١٢هـ بعد بلوغه المراتب العليا في الدعوة الإسهاعيلية، التي تدل عليها عبارة الـداعي ادريس عهاد الدين حيث يقول عنه:

«الداعي حميد الدين أحمد بن عبدالله هو أساس الدعوة التي عليه على الداعي عليه على الله على الله على الله على الم على الله على ذكرها، واستقام منارها، وبه استبانت المشكلات، وانفرجت المعضلات، (°°).

وله مؤلفات عديدة يظهر عليها التعمق في التفلسف والإلمام التام

<sup>(</sup>٥٢) رسالة «مباسم البشارات» للكرماني، المدرجة في «طائفة المدروز» لمحمد كامل حسين» ط دار المعارف مصر.

<sup>(</sup>٥٣) نشر هذه الرسالة الدكتور محمد كامل حسين.

<sup>(</sup>٥٤) وقد نشرها الـدكتور محمـد كامـل حسين ضمن كتـابه وطـاثفة الـدروز، من ص ٥٥ إلى ص ٧٥.

<sup>(</sup>٥٥) «عيون الأحبار» لادريس عهاد الدين السبع السادس ـ خطية.

بالأفلاطونية الحديثة، كما يغلب عليه التحفظ والاحتياط، والستر والكتمان الشديد، ومن أهم مؤلفاته:

«راحة العقل» و«المصابيح في إثبات الإمامة». و«كتاب الرياض في الحكم بين الصادين أي كتباب الاصلاح وكتباب النصرة»، و«مباسم البشارات»، و«ثلاث عشرة رسالة». و«تنبيه الهادي والمستهدي»، وهناك كتب أحرى غير مطبوعة.

ومن أهم تعاليمه أنه يوفق بين العالم الروحاني ودورة الفلك، والعالم الجسماني وعالم الدين، ويؤمن بتأثير الأفلاك والكواكب.

### المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي:

ومن الدعاة المشهورين الإسهاعيلية الذين ساهموا في نشر مذهبهم ودينهم بين الناس، وقدّموا له الجهود الجبارة، وتحملوا له العناء والمشقة، ولعبوا في توسيع نطاقه دوراً هاماً، هبة الله بن موسى بن داؤد الشيرازي.

ولد في شيراز سنة ٤٠٠هـ كما ذكر الدكتور حسين همداني(٥٦).

ولكن الدكتور محمد كامل حسين استدل من أبياته بأنه ولد سنة • ٣٩هـ(٥٧).

وكان أبوه من كبار رجال الدعوة الإسهاعيلية في فارس كما يـذكره المؤيّـد في سيرته:

إن والدي كان في هذا البلد متسماً بهذا الاسم، مرتسماً بهذا الرسم، وكان له من المكنة واليد والقدرة ما كان يغنيه أن يطأ عتبة باب، أو يقاسي ذل حجاب، وكان الوزير أبو غالب الواسطي الملقب بفخر الملك وزير الوزراء، الذي كان ما كان باتساع مكنته وإنبساط يده، نازلًا في هذه الدار التي

<sup>(</sup>٥٦) انظر المجلة «الملكية الأسيوية البريطانية سنة ١٩٣٢ ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥٧) انظر «ديوان المؤيد الشيرازي» المقدمة ص ٢١، ٢٢.

تَسْرَلهَا، فلم يعهد والدي قط داخلًا إليه ولا مسلماً عليه، ووجد ذلك غير دفعة يزوره ليلًا في بيته ويغشاه في منزله (٥٨).

وكان أبوه قد كتب إلى الحاكم بأمر الله أن يعين أحد ولديه في الدعوة مكانه ولكن الحاكم الإمام الإسماعيلي رفض طلبه هذا وزجره على هذا الطلب»(٥٩).

فولد المؤيّد في مثل هذه البيئة المتعمقة في الإسهاعيلية، وتتلمذ على أبيه والآخرين من الدعاة الإسهاعيليين، ونشأ مفعها بالحب والولاء للمذهب الإسهاعيلي ونشره وترويجه بين الناس، وتولى رئاسة الدعوة في شيراز بعد أبيه، وكان أكثرية أهل شيراز مخالفين في منهجه، ومعارضين في مذهبه ودعوته فضايقوه كثيراً، ولما صلى باتباعه عيد الفطر سنة تسع وعشرين وأربعهائة قبل المسلمين بيوم ثارت ثورتهم فطالبوا السلطان أبا كاليجار بوساطة وزيره بهرام بن مافنة أن يطرده من البلاد ويبعد عنه (١٦) وبعد أخذ وردّ أبعد من البلاد بعد ما حاول إثارة الفتن فيها بتأليب الديالمة الشيعة على الوزير وأمره (١٦).

ولكنه مع ذلك أبعد من شيراز وتوجه إلى بسا فبني هناك مشهداً للإسهاعيلية(٦٢).

وهناك استطاع أن يؤكد علاقته مع السلطان أبي كاليجار، وأخيراً سكن في الأهواز ولكنه بعد مدة طرد من الأهواز أيضاً حتى اضطر إلى أن يهرب إلى مصر بين سنة ٤٣٠ إلى ٤٣٩ على اختلاف في القول(٦٣).

<sup>(</sup>٥٨) «السيرة المؤيدية» ص ١٥. ط دار الكاتب المصري.

<sup>(</sup>٥٩) انظر رسالة «مباسم البشارات» للكرماني، الفصل الثاني.

<sup>(</sup>٦٠) انظر «السيرة المؤيدية» ص ٥، ٦.

<sup>(</sup>٦١) أيضاً ص ٩، ١٠.

<sup>(</sup>٦٢) أيضاً ص ١٢.

<sup>(</sup>٦٣) يقول أيوانوف بأنه وصل إليها سنة ٤٣٩، والهمداني يقول إنـه وصل إليهـا سنة ٤٣٠هـ. والدكتور محمد كامل حسين يقول إنه لم يصل إليها إلا سنة ٤٣٦هـ.

وبقي مدة هناك، لم يستطع الوصول إلى الإمام الإسماعيلي المستنصر بالله، وكان المتسلط على البلاد آنذاك أبو سعيد التستري، وكان داعي الدعاة قاسم بن عبد العزيز بن محمد بن النعمان القاضي، فوصفهما وأحوالهما في سيرته بقوله:

«وقيل إن ها هنا يهودياً يكني أبا سعد التستري ــ يحل منه الوزير الـذي دخلت عليه محل اللفظ من المعني، وهو لأمور هذه المملكة كلها الأساس والمبنى ــ فاجعل غداة غد نوبة لقائه، فتوجهت إليه في غـد على مـا مثل لي، فرأيت منه اهتزازاً لرؤيتي واهتشاشاً، واحتاشني وفور قبول وحفاوته احتياشاً، وخرجت من عنده بثياب ودنانير خرجت لي من خرانة السلطان ــ خلد الله ملكه \_ على يده. وتوجهت بعد ذلك إلى المرسوم بالقضاء والدعوة، الذي كان باب حطتنا ونحن بالبعد، والواسطة بيننا وبين مجلس الإمامة، وهـو يومئـذ القاسم بن عبـد العزيـز بن محمد بن النعـمان رحمه الله وإيانا، فرأيته رجلًا يصول بلسان نسبه في الصناعة التي وسم بهـا دون لسان سببه، فارغاً مثل فؤاد أم موسى عليه السلام، وفيه جنـون يلوح من حركـاته وسكناته، وهو مع ذلك موتور مني بما أوحى إليه بعض شياطين الإنس من أني ربما زاحمته في مكانته، بما لي من تنبيه في الأمر الذي هـو في غمرة منـه مع توسمه وإنتحاله له. ولما كان في يوم تأدية وقــد حضر القصر الشريف ورأيته استوى على كرسيه لقراءة ما يقرأه على المؤمنين، ذكرت قول الله تعالى حكاية عن الهـ دهـ د «إني وجـ دت امـ رأة تملكهم وأوتيت من كـل شيء ولهـا عـ رش عظیم»(۱٤).

ومكث مدة طويلة ينتظر الدخول على الإمام إلى أن دخل عليه، ويذكر ذلك اللقاء الأول في سيرته بقوله:

«فدخلت إلى مجلس الخلافة في آخر يـوم من شعبان سنـة تسع وثـلاثين وأربعهائة.

<sup>(</sup>٦٤) انظر «السيرة المؤيدية» ص ٨١، ٨٢.

وكنت في مسافة ما بين السقيفة الشريفة، والمكان الذي المح فيه أنوار الطلعة الشريفة النبوية، كما قال المتنبي عن رسول الروم عند دخوله إلى ابن حمدان، وإن كان بين الجهتين فرق ما بين التراب إلى الحساب:

وأقبل عشي في البساط فها درى إلى البحر عشي أم إلى البدريس تقسى

فلم تقع عيني عليه إلا وقد أخذتني الروعة، وغلبتني العبرة، وتمثل في نفسي انني بين رسول الله وأمير المؤمنين صلى الله عليهما ماثل، وبوجهي إلى وجهيهما مقابل، واجتهدت عند وقوعي إلى الأرض ساجداً لولي السجود ومستحقه، أن يشفعه لساني بشفاعة حسنة بنطقه، فوجدته بعجمة المهابة معقولاً، وعن مزية الخطابة معزولاً، ولما رفعت رأسي من السجود، وجمعت على أثوابي للقعود، رأيت بناناً يشير إليّ بالقيام لبعض الحاضرين في ذلك المقام، فقطب أمير المؤمنين ـ خلد الله ملكه ـ وجهه زاجراً، على أنني ما رفعت به رأساً ولا جعلت له قدراً، ومكثت بحضرته ساعة لا ينبعث لساني بنطق، ولا يهتدي لقول، وكلما استطرد الحاضرون مني كلاماً ازددت إعجاماً، ولعقبة العي اقتحاماً وهو ـ خلد الله ملكه ـ يقول: «دعوه حتى المدأ ويستأنس» ثم قمت وأخذت يده الكريمة فترشفتها وتركتها على عيني وصدري وودعت وخرجت. فهذه قصتي في أول يوم» (٢٥٠).

ولكنه لم يعين داعي الدعاة كما يتمناه ويتوقعه، فبقي مدة طويلة في مصر يتقلب في مختلف المناصب والمراتب إلى أن أرسل للعراق لقلب نظام الخلافة العباسية هناك مع المؤامرة مع بعض الشيعة والبساسيري بالذات ضد طغرل بك السلجوقي العدو اللدود للشيعة وكاسر شوكتهم وقوتهم، فذهب مؤيداً بالمال والمنال ومكث مدة طويلة في الشام والعراق يحيك خطوط المؤامرة ولكنه لم ينجح في ذلك، مع بذل الأموال وبذر النفاق، واتهم هناك باختلاس بعض الأموال التي كانت ترسل من مصر إلى المتآمرين، وسلبها

<sup>(</sup>٦٥) أيضاً ص ٨٥.

وغصبها، وبعد فشله في هـذه المؤامرة رجـع إلى مصر، وعينَّ داعي الـدعاة للإمام الإسهاعيلي المستنصر سنة ٤٥٠هـ(٢٦).

ولو أن المؤرخين يختلفون في شأنه هل كان هو داعي الدعاة أو نائباً عنه، وعلى كل أدى المؤيد الشيرازي خدمات جليلة للدولة الإسماعيلية في مصر من استمالة بعض الأمراء العباسيين، وزرع بذور الفتنة ضدهم ومحاولة قلب نظام الحكم هناك في صالح الدولة الإسماعيلية.

ومات في سنة ٤٧٠ هـ حسب قول ايوانوف(٢٧).

أو سنة ٩٠هـ حسب ما ذهب إليه الحسن بن نوح الهندي في «كتاب الأزهار»، ويرى الدكتور محمد كامل حسين أنه مات قبله بمدة (٢٨ لأن المستنصر الإمام الإسهاعيلي صلى عليه، وقد مات المستنصر سنة ٤٨٧هـ، ودفن في دار العلم (٢٩).

بعد ما خلف كتباً عديدة، منها «المجالس المؤيديـــة»، و«ديوان المؤيــد»، و«سيرة المؤيد في الدين».

وهذه مطبوعة، وكتب أخرى، ولكن أهم كتبه «المجالس المؤيدية» وهذا الكتاب يشتمل على محاضرات ودروس ألقاها في مجالس الدعوة الإسهاعيلية حول المذهب الإسهاعيلي والتأويل الباطني، كما أن ديوانه يعد من أهم الكتب الإسهاعيلية لأنه يشتمل على أهم معتقداتهم.

ومن الغرائب أن المؤيد الشيرازي مع ادعائه المذهب الإسهاعيلي وزعامته المبني على عصمة الأئمة وتنزيههم عن كل عيب وخطأ انتقد في سيرته المستنصر الإمام الإسهاعيلي بنقد لاذع، وكان يسخر به»(٧٠).

<sup>(</sup>٦٦) انظر «تاريخ مصر» لابن ميسر ص ١٠.

<sup>(</sup>٦٧) انظر (quide to Ismaili literatur By IVANOW p. 43) انظر

<sup>(</sup>٦٨) أنظر «ديوأن المؤيد»، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٦٩) انظر المقريزي واتعاظ الحنفاء» ج٣ ص ١١.

<sup>(</sup>٧٠) انظر «السيرة المؤيدية» ص ٨٤، ٨٥.

## أبو يعقوب إسحاق السجستاني

ومن الدعاة المشهورين الذين وضعوا أسس الديانة الاسماعيلية، وأرسخوا قواعدها، وأعطوها صبغة فلسفية أبويعقوب إسحاق بن أحمد السجستاني أو السجزي وكان يلقب بدندان، ويقولون: إنه تتلمذ على الداعي الاسماعيلي ببخاري أبي عبدالله بن أحمد النسفي، ومما لا شك فيه أنه كان من أنصاره وأنصار آرائه وأفكاره حيث أنه كتب كتابه المشهور «النصرة» تأييداً لكتاب النسفي «المحصول» ضد كتاب الرازي «الاصلاح»، انتصر فيه لآراء أستاذه النسفي، كما استدرك عليه بعض الملاحظات.

وكان السجستاني هذا من معاصري الأئمة الاسهاعيلية الأوائل في دور الظهور، وحاول نشر دعوتهم في سجستان وبلاد ما وراء النهر، وكتب كتباً كثيرة، منها «إثبات النبوءات» و«كتاب الينابيع» و«كتاب الافتخار» و«تحفة المستجيبين»، و«كشف المحجوب».

وهذه كلها مطبوعة، وله كتب أجرى «تأويل الشرائع» و«سوسن النعم» و«أسرار المعاد» وغيرها من الكتب، لازالت مخطوطة موجودة.

وقيل: إنه قتل سنة ٣٣١هـ في طبرستان، لكن الأصح أنه كمان حياً إلى سنة ٣٦٠هـ كما ينظهر من كتابه «الافتخار» حيث أنه قال إنه وضعمه سنة ثلاثمائة وستين.

## أبو عبدالله النسفي

أبو عبدالله النسفي أستاذ السجستاني كان تلميذاً للداعي الاسماعيلي بخراسان الحسين بن على المروزي، وحاول نشر الدعوة الاسماعيلية في بـلاد

خراسان وما وراء النهر، واستطاع هذا الداعي الاسهاعيلي أن يوقع في فخه وشراكه نصر بن أحمد الساماني، ويحصل منه على تأييده للمهدي الاسهاعيلي الذي ظهر في بلاد المغرب آنذاك(٧١).

ولكنه استدرك أخيراً ماكان يهدف إليه النسفي، وبعد موت نصر بن أحمد خلفه في الحكم ابنه نوح، فجمع فقهاء المسلمين لمناظرته فلم يستطع النسفي الاجابة على ما أوردوه من الإيرادات والاعتراضات على الديانة الاساعيلية، وأفحم في مقابلهم فقتله نوح بن نصر، كما قتل كثيراً من رؤساء الدعاة ووجوههم الذين دخلوا في المذهب الاسماعيلي(٢٢).

ومن أهم مؤلفاته كتاب «المحصول» الذي رد عليه اسماعيلي آخر أي الرازي، وأيد آراءه وأفكاره تلميذه السجستاني، ثم جاء بعده الكرماني فحاكم الكتب الثلاثة في كتابته «الرياض» وقد ذكر البغدادي هذا الكتاب في كتابه «الفرق بين الفرق» (٧٣). كما ذكر قتله على ضلالته سنة ٣٣١ه.

وقد صنف النسفي كتباً غير هذا الكتاب «عنوان الدين» و«أصول الشرع» وغيره.

## أبو حاتم السرازي

وكان من الدعاة الاسهاعيلية القدامي أبو حاتم أحمد بن حمدان بن أحمد الورسامي، وقد ذكره الحافظ ابن حجر في (لسان الميزان) بقوله:

«ذكره أبو الحسن بن بابويه في تاريخ الري، وقال: كان من أهل الفضل والأدب والمعرفة باللغة، وسمع الحديث كثيراً، وله تصانيف، ثم

<sup>(</sup>٧١) انظر «سياست نامة» لنظام الملك طوسي ج ٢ ص ٢٧٨ وما بعد.

<sup>(</sup>٧٢) الفهرست لابن النديم.

<sup>(</sup>۷۳) انظر ص ۲۸۳.

أظهر القول بالإلحاد وصار من الدعاة الاسهاعيلية، وأضل جماعة من الأكابر، ومات في سنة اثنتين وعشرين وثلاثهائة (٧٤).

وذكر الأسفرائيني أبا حاتم، والسجستاني، والنسفي كلهم تحت ذكر الباطنية بقوله:

«ثم خرج سعيد بن الحسين بن عبدالله بن ميمون بن ديصان القداح إلى المغرب وغير اسمه ونسبه فقال: أنا عبيدالله بن الحسين بن محمد بن الساعيل بن جعفر الصادق وأجابه جماعة من أهل المغرب، ثم خرج منهم رجل كان يبدعى أبا حاتم إلى أرض الديلم فأجابته منهم جماعة ودخل في دعوتهم من أهل خراسان الحسين بن علي المروزي في الوقت الذي كان يتولى هراة ومروزوذ، ولما قتل قام بدعوته فيها وراء النهر محمد بن أحمد النسفي المعروف بالبزدوي. وأبو يعقوب السجزي أقام دعوته بناحية سجستان. وهذا البزدوي صنف لهم كتباً سمى واحداً منها كتاب: «المحصول»، وآخر كتاب «تأويل الشرار»، وآخر كتاب «تأويل الشريعة» (٥٠٠).

وذكره البغدادي بقوله:

«ودخل أرض الديلم رجل من الباطنية يعرف بأبي حاتم. ، فاستجاب له جماعة من الديلم منهم أسفار بن شرويه»(٧٦).

ويظهر من ذلك أن الرازي لم يكن من هذه البلاد، بل كان طارئاً عليها.

فهذا هو أبو حاتم الداعي الاسهاعيلي الذي حاول نشر الدعوة الاسهاعيلية في هذه البلاد وجذب قلوب أمراء البلاد وحكامها إليها، وربطهم بالمهدى الاسهاعيلي في المغرب.

<sup>(</sup>٧٤) انظر السان الميزان؛ ج ١ ص ١٦٤ رقم ٢٣٥ ط حيدر آباد ــ دكن ١٣٢٩هـ.

<sup>(</sup>٧٥) انظر «التبصير في الدين» ص ١٤١ ط عالم الكتب، بيروت.

<sup>(</sup>٧٦) «الفرق بين الفرق، للبغدادي ص ٢٨٣ ط القاهرة.

من أهم كتبه «أعلام النبوة» وكذلك «كتاب الزينة»، وقد طبعا، كما أنه كتب كتاب «الاصلاح» رداً على بعض معتقدات النسفي، وله كتب أخرى.

فهؤلاء هم أعلام وزعاء الاسماعيلية، البارزون أيام ظهورهم غير أئمتهم وخلفائهم الذين ذكرناهم في الباب الأول والثاني من هذا الكتاب، وغير الدعاة والقادة الذين اشتهروا بعد انقراض الدولة الاسماعيلية وسنذكرهم في الجزء الثاني من هذا الكتاب عند ذكر الدور الجديد للمحوة الاسماعيلية.

ونتطرق الأن إلى ذكر أهم فرقها وطوائفها التي خرجت عن الاسماعيلية وتفرعت عنها. وهي:

الدروز، البديعية، النزارية، المستعلية، البهرة والأغاخانية.

#### السدروز

إن الباحث لا يستغرب بعد ما يدرس المذهب الاسهاعيلي دراسة متعمقة أن ينشأ فيه طوائف، وأن يخرج منه فرق تدين بالوهية الرجال، وترك الأعهال، وإلغاء الشرائع، واستباحة المحظورات، مثل الدروز، والبديعية، لأن الديانة الاسهاعيلية لم تبن إلا على مثل هذه المعتقدات، ولم تروج إلا نظير هذه الأفكار كها بسطنا القول فيها في الأبواب السابقة، ولكن الفرق بينها وبين هذه الفرق المتفرعة عنها أنها حافظت على خفاياها وبواطن أمورها وصانت أسرارها، وكتمت حقيقتها، وأخفت أصليتها في ألفاظ وعبارات فلسفية غامضة، وإصطلاحات أفلاطونية معقدة، حيث أنّ هؤلاء جاهروا بمعتقداتهم، وأعلنوا عقائدهم أمام الملأ بدون تحفظ وتورع، وبدون حزم واحتياط، ودون لجوء إلى الألفاظ المنمقة والعبارات المزورة.

فإن حمزة بن علي الزوزني، والحسن بن حيدرة الفرغاني الأخرم، ومحمد ابن اسماعيل الدرزي بناة المذهب الدرزي، لم يكونوا إلا من دعاة

الاسماعيلية البارزين، والمقرّبين إلى الإمام الاسماعيلي الحاكم بأمر الله، والمدعمين منه هو، وما قالوا فيه، وما أظهروا من الآراء إلاّ ما أخذوها من الديانة الاسماعيلية نفسها، وبإيعاز من الإمام الاسماعيلي «المعصوم» وتأييد منه، بل وبتحريضه وتشجيعه إيّاهم كما ذكره المؤرخون وصرّحوا به. فهؤلاء هم المؤرخون يذكرون هؤلاء الدعاة وعلاقتهم بهم، فيقول ابن المحاسن وهو يذكر الحسن الفرغاني المعروف بالأخرم:

«ثم عنّ له (أي للحاكم) أن يدعى الربوية، وقرب رجلاً يعرف بالأخرم ساعده على ذلك، وضم إليه طائفة بسطهم للأفعال الخارجة عن الديانة. فلما كان في بعض الأيام خرج الأخرم من القاهرة راكباً في خمسين رجلاً من أصحابه، وقصد مصر ودخل الجامع راكباً دابته، ومعه أصحابه على دوابهم وقاضي القضاة ابن أبي العوام جالس فيه ينظر في الحكم، فنهبوا الناس وسلبوهم ثيابهم وسلموا للقاضي رقعة فيها فتوى، وقد صدرت باسم الحاكم الرحمن الرحيم. فلما قرأهما القاضي رفع صوته: منكرا، واسترجع وثار الناس بالأخرم وقتلوا أصحابه وهرب هو. وشاع الحديث في دعواه الربوبية، وتقرب إليه جماعة من الجهال، فكانوا إذا لقوه قالوا: السلام عليك يا واحد يا أحد يا محيى يا مميت، وصار له دعاة يدعون أوباش الناس، ومن سخف عقله إلى اعتقاد ذلك، فمال إليه خلق كثير طمعاً في الدنيا والتقرب إليه. وكان اليهودي والنصراني إذا لقيه يقول: إلهي قد رغبت في شريعتي الأولى، فيقول الحاكم: افعل ما بدا لك، فيرتد عن الاسلام. وزاد هذا الأمر بالناس» (٧٧).

ويذكر الأمام الذهبي أن حسن بن حيدرة الفرعاني المعروف بالأخرم لما بدأ يدعو الناس إلى ما كان يدعو إليه من التناسخ والحلول وألوهية الحاكم استدعاه الحاكم، وخلع عليه، وأركبه فرساً مطها، وسيّره في موكبه، وأولاه عطفه ورعايته، ولما قتله أحد من المسلمين السنة غضب الحاكم لذلك أيما ع

<sup>(</sup>٧٧) «النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة» ج ٤ ص ١٨٣.

غضب، وأمر باعدام القاتل في الحال، وكفنه الحاكم بأكفان من القصر، ودفن في حفل رسمي، وحمل أهل السنة صاحبهم، ودفنوه مكرماً وهرع الناس أياماً لزيارة قبره ولكن القبر نبش بعد أيام واختفت جثته بأمر من الحاكم»(٧٨).

وأما الدرزي فيذكره أبو الحسن نقلًا عن الإمام الذهبي أيضاً في تاريخه:

«إن رجلاً يعرف بالدرزي قدم مصر، وكان من الباطنية القائلين بالتناسخ، فاجتمع بالحاكم وساعده على ادعاء الربوبية وصنف له كتاباً ذكر فيه أن روح آدم عليه السلام انتقلت إلى على بن أبي طالب. وإن روح على انتقلت إلى أبي الحاكم، ثم انتقلت إلى الحاكم فنفق على الحاكم وقربه وفوض الأمور إليه، وبلغ منه أعلى المراتب، بحيث أن الوزراء والقواد والعلماء كانوا يقفون على بابه ولا ينقضي لهم شغل إلاّ على يده. وكان قصد الحاكم الانقياد إلى الدرزي المذكور فيطيعونه. فأظهر الدرزي الكتاب الذي فعله وقرأه بجامع القاهرة فثار الناس عليه وقصدوا قتله، فهرب منهم، وأنكر الحاكم أمره خوفاً من الرعية، وبعث إليه في السر مالاً، وقال: اخرج إلى الشام وانشر الدعوة في الجبال، فإن أهلها سريعو الانقياد. فخرج إلى الشام، ونزل بوادي تيم الله بن ثعلبة، غربي دمشق من أعمال بانياس فقرأ الكتاب على أهله، واستمالهم إلى الحاكم وأعطاهم المال، وقرر في نفوسهم الدرزي التناسخ، وأباح لهم شرب الخمر والزنا، وأخذ مال من خالفهم في عقائدهم وإباحة دمه، وأقام عندهم يبيح لهم المحظورات إلى أن انهى» (۱۹۷۷).

وأما المقريزي المتعاطف مع الاسهاعيلية، وفاطمي النزعة كما يسميه

<sup>(</sup>٧٨) ملخص ما ذكر الذهبي في «مرآة الزمان» المجلد الحادي عشر ج ٣ ص ٣٠٤ نقلًا عن «١٨) . «الحاكم بأمر الله» لمحمد عبدالله عنان ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٧٩) والنجوم الزاهرة، ص ١٨٤.

البحاثة الكبير محمد عبدالله عنان فقد أقر اتصال الدرزي بالحاكم حيث كتب:

«قدم مصر داع عجمي اسمه محمد بن اسماعيل الدرزي، واتصل بالحاكم فأنعم عليه، ودعا الناس إلى القول بإلاهية الحاكم فأنكر الناس عليه ذلك»(^^).

«ثم ظهر داع آخر اسمه حمزة بن أحمد، وتلقب بالهادي، وأقام بمسجد تبر خارج القاهرة، ودعا إلى مقالة الدرزي، وبث دعاته في أعمال مصر والشام، وترخص في أعمال الشريعة، وأباح الأمهات والبنات ونحوهن، وأسقط جميع التكاليف في الصلاة والصوم ونحو ذلك. فاستجاب له خلق كثير، فظهر من حينئذ مذهب الدرزي ببلاد صيدا وبيروت وساحل الشام»(٨١).

وذكره المؤرخون الأخرون الكثيرون، منهم ابن عـذارى المراكشي، والـذهبي، والخزرج المصري، وابن سعيـد الانـطاكي، والمكين بن عميـد وغيرهم.

فأما ابن عـذارى المراكشي فيقـول وهو يـذكر نـزار أبا المنصـور، وبعده الحاكم بأمر الله:

«ثم ولي بعده الحاكم فأظهر أكثر مذهبهم، ثم إنه ادعى الربوبية من دون الله، وجعل داعياً يدعو الناس إلى عبادته، وسياه المهدي. فكتب داعيه الكتاب، وكان اسمه حمزة، وذلك في سنة «٤١، وقرىء بحضرة الحاكم لعنه الله على أهل مملكته، ذكر فيه له تعالى الله عن إبطال المبطلين علواً كبيراً له الحمد لمولاي الحاكم وحده! باسمك اللهم الحاكم بالحق» ثم تمادى، فقال «توكلت على إلاهى أمير المؤمنين له جل ذكره! وبه نستعين في تمادى، فقال «توكلت على إلاهى أمير المؤمنين له جل ذكره! وبه نستعين في

<sup>(</sup>٨٠) «اتعاظ الحنفاء بإحبار الأئمة الفاطميين الخلفاء» للمقريزي ج ٢ ص ١١٣ بتحقيق د\_ محمد عمد حلمي محمد ط القاهرة سنة ١٩٧١م.

<sup>(</sup>۸۱) ایضاً.

جميع الأمور» ثم طول في الكتاب بالتخليط: فمرة يجعله أمير المؤمنين، ومرة يجعله الإله، وقال فيه: «وأمرني بإسقاط ما لا يلزمكم اعتقاده من الأديان الماضية، والشرائع الدارسة. «وذكر أشياء يطول ذكرها. وكانت له راية حمراء تحت قصره، فاجتمع إليه خلق نحو خمسة عشر ألف رجل فيما قيل»(٨٢).

## وأما البقية فلخص أقوالهم محمد عبدالله عنان بقوله:

«إن حزة بن علي عكف مدى حين علي بث دعوته سراً، ولم يجاهر بها إلَّا فِي أُواخِر سَنَة ٤٠٧هـ أَو أُوائـل سَنَة ٤٠٨هـ، وعنـدئذ يبـدو على مسرح الحوادث الظاهرة، ويلازم الجلوس في مسجد ريدان (أو مسجـد تبر) بـظاهر باب النصر، ويدعو جهراً إلى عبادة الحاكم، وينادي بالتناسخ في الأديان والشرائع وبالحلول، وينزعم أن الحاكم ليس بشراً، وآنما هـورمز حـلٌ فيه الإله، فاجتمع إليه طائفة كبيرة من غلاة الشيعة الاسهاعيلية، وتلقب بهادي المستجيبين، ولقب الحاكم بقائم الزمان وبث دعاته في أنحاء مصر والشام ورخص في أحكام الشريعة، وأباح الأمهات والبنات وسائر المحارم، وأسقط جميع التكاليف في الصلاة والصوم وغيرهما، فاستجاب لــه كثير من الكــافة، وكثر جمعه وذاع أمره، وكان الحاكم حين يمرّ ركبه بالمسجد، يخـرج إليه حمـزة ويحادثه طويلًا على انفراد، ولم يلبث أن أولاه الحاكم رعايته بصورة ظـاهرة، وبعث إليه وإلى أتباعه بالسلاح ليدافعوا عن أنفسهم وقت الحاجة، إذا كانوا يوجسون شراً من الكافة، ثم تمادي حمزة في مشروعه فاتخذ له بطانة قويــة من الدعاة والرسل، ولقب أحدهم وهو اسماعيل بن محمد التميمي «بسفير القدرة» وكان ينفذه لأخذ البيعة من الرؤساء والكبراء للحاكم في صفته الجديدة التي أسبغها عليه حمزة وشيعته، أعني باعتباره «قائم الزمان» فكان

الكثير منهم يضطر إلى التظاهر بالقبول خوفاً من البطش والانتقام»(٨٣).

فهؤلاء هم مؤسسو المذهب الدرزي وبناة هذه النحلة، وهذه هي علاقتهم بالإمام الاسهاعيلي المعصوم (حسب زعم القوم) الحاكم بأمر الله.

ولقد ذكر المؤرخون أن عزم الحاكم على إحراق مصر، وهتك أعراض الناس، وخطف نسائهم وبناتهم، ونهب أموالهم، وسفك دمائهم لم يكن إلا نقمة منه عليهم بأنهم لم يقبلوا ادعاءاته السخيفة، ولم يؤمنوا بألوهيته المزعومة، ولم يصغوا إلى دعاته المجاهرين بربوبيته والطائفين حول قصره بإرادة الحج، فنكل بهم وبأهلهم، وعمل بهم ما لم يعمله طاغية الروم في الروم.

وأما علاقة الديانة الدرزية بالديانة الاسماعيلية فإنها علاقة متصلة وثيقة، وليس في الدرزية ما لا يوجد في الاسماعيلية، بل إنها هي عينها ببعض الفروق الزمنية وفرق الجرأة والمجاهرة بالمعتقدات طالما خفيت وكتمت عن الأخرين، ولقد صدق الدكتور محمد كامل حسين حيث عنون بابه الثالث في كتابه «طائفة الدروز» بعنوان «عقيدة الفاطميين أساس عقيدة الدروز» ثم كتب تحته:

«إن الباحث في عقيدة الدروز يجب أن يكون ملماً إلماماً تماماً بعقيدة الشيعة الفاطمية، ولذلك رأيت أن أوجز هنا الحديث عن عقائد الفاطميين التي اعتبرها الأساس الأول لعقيدة الدروز، فالمصطلحات المذهبية الفاطمية تكاد تكون هي المصطلحات المذهبية عند الدروز، وأحياناً نرى الذين وضعوا عقيدة الدروز يستعملون مصطلحات الفاطميين لمدلولات جديدة

<sup>(</sup>٨٣) انظر الحاكم بأمر الله لمحمد عبدالله عنان ص ١٩٧، ١٩٧ ط مكتبة الحـانجي القاهـرة نقــلاً عن «تـاريــخ الأسطاكي» ص ٢٢٠ و ٢٢٣، والمكــين ابن العميـد ص ٢٦٤ و ٢٦٥، والمقريزي في اتعاظ الحنفاء (المخطوط) لوحة ١٦٩، وراجع أحبار الدول المنقـطعة (المخـطوط) وأورده فستنفلد في «تاريخ الفاطميين» ص ٢٠٥ و ٢٠٢.

كل الجدة، ومع ذلك كله فهي ليست بعيدة كل البعد عن آراء الفاطمين» (٨٤).

وكان بدء هذه الدعوة كما تشير الرسائل الـدرزية سنـة ٤٠٠هـ ولكن لم يجهر بها حسب ما ذكره المؤرخون إلاّ سنة ٤٠٨هـ، أو سنة ٤٠٧هـ.

ومن الطرائف أن الدرزي وحمزة اختلفا فيها بينها عملى غنيمة ألوهية الحاكم وثمرتها، وهي النبوة، وأراد كل واحد منها أن يكون هو نبياً ورسولاً للإله الجديد، وكفر كل واحد منها الأخر(٥٠).

وإن الدروز اليوم ينفون نسبتهم إلى الدرزي، بل إنّهم يكفرون الدرزي ومن والاه، ولا يتبعون إلّا حمزة وتعاليمه، ويسمّون أنفسهم بالموحدين ولكنهم لم يعرفوا في التاريخ الطويل إلّا بهذا الاسم واقتنعوا به.

مع الملاحظة أن تعاليم الدرزي وتعاليم حمزة لا تختلفان في جوهرها، بل إنها متفقة تمام الاتفاق، اللهم إلاّ ما أراد كل واحد منهما من احتكار الزعامة والقيادة لنفسه.

### مذهب السدروز

وتتلخص عقيدة الدروز في:

أ ألوهية الحاكم.

ب التناسخ والحلول.

ج الغيبة والرجعة

د إبطال الشرائع وأصول الاسلام.

نبوة ورسالة حمزة بن علي.

<sup>(</sup>۸٤) وطائفة الدروز، الدكتور محمد كامل حسين ص ٨٦ ط دار المعارف مصر ١٩٦٢م. (٨٥) انظر رسائل حمزة والدرزي.

فأما ألوهية الحاكم فيقول فيه حمزة بن علي بن أحمد الزوزني:

«فالحذر الحذر، أن يقول واحد منهم بأن مولانا جل ذكره: ابن العزيز، أو أبو علي، لأن مولانا سبحانه هو في كل عصر وزمان يظهر في صورة بشرية وصفة مرئية كيف يشاء حيث يشاء . . . إلى أن يقول: وهو سبحانه لا تغيره الدهور ولا الأعوام ولا الشهور، وإنما يتغير عليكم بما فيه صلاح شانكم، وهو تغيير الاسم والصفة لا غير، وأفعاله جل ذكره تظهر من القوة إلى الفعل كما يشاء «كل يوم هو في شأن» أي كل عصر في صورة لا يشغله شأن عن شأن.

وأما من قال واعتقد بأن مولانا جل ذكره سلم قدرته ونقل عظمته إلى الأمير علي، أو أشار إليه بالمعنوية فقد أشرك بمولانا سبحانه، غيره وسبقه بالقول . . . فمن منكم يعتقد هذا القول فليرجع عنه ويستقيل منه ويستغفر المولى جل ذكره وتقدس اسمه من ذلك . . . ولا يجوز لأحد يشرك في عبادته ابناً ولا أبا، ولا يشير إلى حجاب يحتجب مولانا جل ذكره فيه إلا بعد أن يظهر مولانا جل ذكره أمره، ويجعل فيمن يشاء حكمته، فحينتذ لا مرد لقضائه ولا عاصياً لحكمه . . .

وما أدراك ماحقيقة الحاكم؟ ولم تسمى بالحاكم في هذه الصورة؟ دون سائر الصور؟ ومولانا جل ذكره غير غائب عن ناسوته، فعله فعل ذلك المحجوب عنا في نطقه ذلك النطق، لا يغيب اللاهوت عن الناسوت إلا إنكم لا تستطيعون النظر إليه، ولا لكم قدرة بإحاطة حقيقته.

وأراد بالحاكم، أي يحكم على جميع النطقاء والأسس والأثمة والحجج ويستبعدهم تحت حكمه وسلطانه، وهي عبيد دولته وبماليك دعوته الحاكم بذاته . . . وترك الاعتراض فيها يفعله مولانا جل ذكره، ولو طلب من أحدكم أن يقتل ولده لوجب عليه ذلك بلا إكراه قلب، لأن من فعل شيئاً هو غير راض به لم يثب عليه، ومن رضي بأفعاله وسلم الأمر إليه، ولم يراء إمام زمانه، كان من الموحدين الذين لا خوف عليهم .

واعلموا أن الشرك خفى المدخل، دقيق الستر والمسبل، وليس منكم أحد إلا وهو يشرك ولا يدري، ويكفر وهو يسري ويجحد وهو يزدري، وذلك قول القائل منكم: بأن مولانا سبحانه صاحب الزمان، أو إمام الزمان، أو ولي الله أو خليفته، أو ما شاكل ذلك من قولكم: الحاكم بأمر الله، أو سلام الله عليه، أو صلوات الله عليه، (٨٦).

هذا وقد ورد في مصحف الدروز العهد الذي يقولون: إن الحاكم بـأمر الله أمر بكتابته على جميع الموحدين الذين آمنوا به، فيقول المؤمن به:

«آمنت بالله، ربي الحاكم، العلي الأعلى، رب المشرقين، ورب المغربين وإله الأصلين والفرعين، منشىء الناطق والأساس، مظهر الصورة الكاملة بنوره، الذي على العرش استوى، وهو بالأفق الأعلى، ثم دنا فتدلّى، وآمنت به، وهو رب الرجعي وله الأولى والآخرة، وهو الظاهر والباطن.

وآمنت بأولي العزم من الرسل، ذوي مشارق التجلي المبارك حولها وبحاملي العرش الثهانية، وبجميع الحدود، وأومن عاملاً قائماً بكل أمر ومنع ينزل من لدن مولانا الحاكم وقد سلمت نفسي وذاتي وذواتي، ظاهراً وباطناً، علماً وعملاً، وأن أجاهد في سبيل مولانا، سراً وجهراً بنفسي ومالي وولدي وما ملكت يداي، قولاً وعملاً، وأشهدت على هذا الإقرار جميع ما خلق بشارقي ومات بمغاربي.

وقد التزمت وأوجبت على هذا نفسي وروحي بصحة من عقلي وعقيدي، وإني أقر بهذا، غير مكره أو منافق، وإنني أشهد مولاي الحق الحاكم، من هو في السياء إله وفي الأرض إله، وأشهد مولاي هادي المستجيبين، المنتقم من المشركين المرتدين، حمزة بن علي بن أحمد، من به أشرقت الشمس الأزلية، ونطقت فيه وله سحب الفضل: إني قد برئت وخرجت من جميع الأديان والمذاهب والمقالات والاعتقادات قديمها

<sup>(</sup>٨٦) ورسالة البلاغ والنهاية والتوحيد، لحمزة بن علي الزوزني.

وحديثها، وآمنت بما أمر به مولانا الحاكم الـذي لا أشرك في عبادتـه أحداً في جميع أدواري.

وأعيد فأقول: إنني قد سلّمت روحي وجسمي وما ملكت يداي وولدي لمولانا الحاكم جل ذكره، ورضيت بجميع أحكامه لي أو عليّ، غير معترض ولا منكر منها شيئاً، سرني ذلك أم ساءني، وإذا رجعت أو حاولت السرجوع عن دين مولانا الحاكم جل ذكره، والذي كتبته الآن وأشهدت به على روحي ونفسي، أو أشرت بالرجوع إلى غيري، أو جحدت أو خالفت أمراً أو نهياً من أوامر مولاي جل ذكره ونواهيه.

كان مولاي الحاكم جل ذكره بريئاً مني واحترمت الحياة من جميع الحدود، واستحقت على العقوبة في جميع أدواري من بارىء الأنام جل ذكره، وعلى هذا أشهدك ربي ومولاي، من بيدك الميشاق، واقر فاجعلني من الموحدين الفائزين الذين جعلتهم في أعلى عليين، ثلة من الأولين، وقليل من الأخرين، مولاي إن تشاء آمين» (٨٥).

وأما الحلول والتناسخ فيقولون: إن الجسد لا يسرجع بعمد الموت ولكن النفس تحل في جسد آخر، فنفس الموحد تنتقل إلى موحد، ونفس المشرك إلى مشرك، ولا تتغير الأنفس ولكنها تغير قحصانها أي أشكالها الخارجية، (^^).

وقال الأستاذ عبدالله نجار الدرزي نقلًا عن الرسالة الموسـومة «من دون قائم الزمان والهادي إلى طاعة الرحمان»:

«إن البشر، وهم عالم السواد الأعظم ــ سواء في العالم العلوي. أعني الفلك وما فيه من المدبرات والنيرات والاستقصات، أم في العالم السفلي، «لم يتناقصوا ولم يـتزايدوا، من حيث الأرواح التي هي معدودة من أول الأدوار.

<sup>(</sup>۸۷) مصحف الذروز ص ۱۰۸، ۱۰۸.

<sup>(</sup>٨٨) أنظر ورسالة الأسرار ومجالس الرحمة للأولياء والأبرار، من رسائل الدروز.

تظهر بظهورات مختلفات الصور على مقدار اكتسابها من خير وشر»(٩٩).

ويقولون: إن اللاهوت ظهر في صورة الناسوت فظهر أول ما ظهر العلي، ثم البار، ثم أبي زكريا، ثم علياً، ثم المعل، ثم الفرر، ثم العزيز، ثم الحاكم»(٩٠).

وكلهم نفس واحدة.

«وكان الحاكم هو الظاهر فيهم جميعاً»(٩١).

وأما الغيبة والرجعة فيقولون بغيبة الحاكم ورجعته في آخر الـزمان كما ذكر ذلك حمـزة في رسالتـه المعنونـة «بنسخة السجـل الذي وجـد معلقاً عـلى المشاهد في غيبة مولانا الإمام الحاكم» كتب في آخره:

«فقد غضب إلله تعالى ووليه أمير المؤمنين سلام الله عليه من عظم إسراف الكافة أجمعين، ولذلك خرج من أوساطكم . . . فإذا أطلت عليكم السرحمة خسرج ولي الله أمامكم باختياره راضياً عنكم ظاهراً في أوساطكم»(٩٢).

أما ابطال الشرائع ونسخ الأديان فقد ذكرناه سابقا، وكها ذكر المؤرخون ان الحاكم بامر الله نفسه أبطل بعض الشعائر الدينية، مثل الجمعة وغيرها، وكان يريد إبطال الصوم وغيره من العبادات ولكنه قتل قبل ذلك، وقد ذكر الاستاذ محمد عبد الله عنان ملخصا لمذهب الدروز بقوله:

" فهم على ما دعا إليه حمزة منذ أكثر من تسعة قـرون ينكرون الالـوهية في ذاتها، ويُعتقدون في ألوهية الحاكم بامر الله وفي رجعته آخر الزمـان، ولهم

<sup>(</sup>٨٩) انظر «مذهب الـدروز والتوحيـد» للأستـاذ عبدالله نجـار ص ٥٦ ط دار المعارف، مصر ١٩٦٥ م.

<sup>(</sup>٩٠) أيضاً ص ٩٦،٩٥.

<sup>(</sup>٩١) رسالة والسرة المستقيمة اللدرزية.

<sup>(</sup>٩٢) انظر السجل المذكور ضمن رسائل حمزة المدرج بكامله في آخر كتاب والحاكم بأمر الله ص ١٩٧ وأيضاً ومذهب الدروز والتوحيد، لعبدالله نجار ص ١١٩ ، ١٢٠ .

في تصويرها أقوال معرقة أشرنا إليها من قبل. وينكرون الأنبياء والرسل جميعا، وينكرون أصول الاسلام والنصرانية واليهودية، بيد أنهم ينتسبون ظاهراً إلى الاسلام، ويتظاهرون أمام المسلمين بأنهم مسلمون، وأمام النصارى بأنهم نصارى، ويبغضون في الباطن جميع أبناء الأديان الأحرى ولاسيها المسلمون، ويستبيحون دماءهم وأموالهم عند المقدرة، ويعتقدون أن الشياطين هم باقى الملل، وأن العقلاء أو خيارهم هم الملائكة، ولا يأخذون بشيء من أصول الاسلام كالصوم والصلاة والزكاة والحج، بل ينكرون أصول الاسلام جميعها والشريعة الاسلامية كلها. والألوهية البشرية، وهي لب مذهبهم، عندهم منة المنن ونعمة النعم "(٩٢).

وأما نبوة حمزة ورسالته فيقول صاحب كتباب " النقط والدوائر " الدرزي وهو يذكر حمزة :

" فهو صلوات الله عليه النور الكلى، والجوهر الأزلى، والعنصر الأولى، والأصل الجلى، والجنس العلى، فيه بدأت الانوار، ومنه برزت الجواهر، وعنه ظهرت العناصر، ومنه تفرعت الأصول، وبه تنوعت الاجناس . . . إلى أن يقول : فهو الامام، والدليل على عبادة الله، والداعى إلى توحيد الله والناطق بحق الله، والبرهان على الله، والرسول الذي أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولوكره المشركون "(٩٤).

وهذا آخر ما أردنا ايراده في هذا الموضوع راجين الله أن يوفقنـا لكتابـة كتاب مستقل عن هذه الطائفة بعد توفر المراجع والمصادر(٩٥٠).

<sup>(</sup>۹۳) " الحاكم بامر الله " ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٩٤) " النقط والدوائر " ص ١٢ نقلا عن " عقيدة الدروز " للخطيب ص ١١٠.

<sup>(</sup>٩٥) ويعرف القارىء لكتبنا أننا لا نكتب في موضوع إلا بعد ما يجتمع لنا المصادر الممكن الوصول إليها. والمراجع الكافية لاثبات الحجة وإقامة البرهان، وأننا إذ نشكر الله عز وجل على أنه وفقنا للكتابة عن كثير من الفرق الضالة المنحرفة والرد على عقائدهم ومعتقداتهم، وإقامة الحجة عليهم من كتبهم وعباراتهم أنفسهم ندعو الله مخلصين له الدين أن يمن علينا باكهال هذه المهمة كي لا تبقى طائفة منحرفة عن جادة الحق ي

#### البديعيــة

والفرقة الثانية التي تفرعت عن " الاسهاعيلية " وأسست قواعدها عليها هي فرقة " البديعية " التي أنشاها القصاران أي الغسالان بركات القصار وحميد القصار. وقد ذكر هذه الفئة المقريزي في كتابه، ننقلها ملخصاً:

«كان بركات القصار وحميد القصار يجتمعان في دار العلم مع جماعة يعرفون بالبديعية، فاعتمد بركات من جملتهم أن استفسد عقول جماعة وأخرجهم عن الصواب فأمر للوقت بغلق دار العلم والقبض على بركات، فهرب واختفى عند رجلين بمن قبلوا مذهبه، فمرض بركات ومات، فعرفا أن احدى عجائزهما قد توفيت، ولكن علم فيها بعد بحيلتهها فطلبهها أبو عبد الله بن فاتك، واستدعى كذلك كل من كان تحت الحوطة من أصحاب بركات فكل من تبرأ منه ولعنه أطلق سبيله، وبقى من الجهاعة بمن لم يتبرأ منه خسة نفر وصبى فأمر بضرب رقابهم، ثم أمر بفتح دار العلم في عهد الأمر بأحكام الله، وعاد حميد القصار وظهر، وسكن مصر يدق الثياب بها ويطلع بأحكام الله، وأفسد عقل استاذ وخياط وجماعة وادعى الربوبية، فنفى الى دار العلم، وأفسد عقل استاذ وخياط وجماعة وادعى الربوبية، فنفى دفعة واعتقل أخرى، ثم هرب بعد ذلك وكان قصيرا دميم الخلقة وادعى مع ذلك الربوبية وكان لديه فنون من السحر.

واعتقل القصار بعد مدة مع أصحابه فصلبوا على الخشب وضربوا بالنشاب فهاتوا لوقتهم.

والصواب وخارجة على ما أنزل الله في كتابه وبما أرسل به رسوله محمدا صلوات الله وسلامه عليه إلا أن نبين حقيقتها للمسلمين، ونميط اللثام عن وجهها المتستر وراء اقنعة الزور، وحجب الخداع والمكر من كتبها وعباراتها ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حى عن بينة. وما ذلك على الله بعزيز.

وذكر أن بعض أصحاب هذا القصار كان يشترى الكافور ويسرميه بالقرب من خشبته التي هو مصلوب عليها فيستقبل رائحته من سلك تلك الطريق ويقصد بذلك أن يربط عقول من كان القصار قد أضله، ثم أمر بأن يحطّوا عن الخشب ويدفنوا متفرقين حتى لا يعرف قبر القصار من قبورهم، وكان قتلهم في سنة سبع عشرة وخسمائة، وابتداء هذه القصة سنة ثلاث عشرة وخسمائة» (٩٦).

## المستعلية والنزارية

وبعد وفاة المستنصر الإمام الإسهاعيـلى افترقت الإسماعيلية إلى فـرقتين كبيرتين متحاربتين متضاربتين : النزارية والمستعلية.

وقد ذكرنا سبب الإختلاف في الباب الثاني من هذا الكتاب، وخلاصة ذلك عند ما مات المستنصر كان من المتوقع أن يخلفه ولده الأكبر نزار حسب المقرر عند الإسهاعيلية ولكن الأفضل شاهنشاه بن أمير الجيوش بدر الجهالى وزير المستنصر بادر إلى ابنه الأصغر أبى القاسم أحمد، لكونه ابن أخت له، وأجلسه على عرش الخلافة ولقبه بالمستعلى وطلب نزارا وعبد الله واسهاعيل أولاد المستنصر ليبايعوه فاستمهل كل واحد منهم وفر نزار، وتوجه خفية إلى الاسكندرية، وبايعه هناك وإلى الاسكندرية نصر الدولة بن افتكين التركية والقاضي أبو عبد الله العهار وأهل الاسكندرية، وتلقب بالمصطفى لدين الله، وكانت بينها محاربات أدت إلى انهزام نزار والقبض عليه، ويقول المقريزي:

<sup>(</sup>٩٦) انظر " الخطط " للمقريزي ج ١ ص ٤٥٨، ٤٥٩ دار صادر بيروت.

" ثم الأفضل سلم نزارا لأهل القصر من أصحاب المستعلى وأنه منع عليه حائط فهات "(٩٧).

ولكن الأمر لم ينته بانتهاء نزار بل قد ثبت بعض الدعاة وبعض الأمراء على ولاء نزار وأحقيته بالخلافة، وكان على رأسهم الحسن بن صباح أحد دعاة الاسهاعيلية الشرقيين ورئيس الطائفة الباطنية، ومن أصحاب المستنصر الذين صاحبوه وعاشروه، فخرجوا على المستعلى، ولم يؤمنوا بإمامته، ولم يستسلموا له، فتسلطوا على كثير من قلاع إصبهان وأسسوا هناك دولة نزارية مستقلة على ولاء للنزار بن المستنصر والإيمان بإمامته وزعامته، وسموا بالنزارية حيث أن الآخرين استسلموا لشاهنشاه أفضل حيث أخبرهم أن المستنصر قد جعل ولاية العهد في ابنه المستعلى بالله، وآمنوا به، وسموا المستعلية، وقام بين هاتين الفئتين من الإسهاعيلية حروب نتج عنها القتل والفتك راح ضحيتها الآمر بن المستعلى والدولة الفاطمية من مصر أيضاً كها يقول المقريزي:

" وفى أيامه (أي المستعلى) افترقت الإسماعيلية فصاروا فرقتين: نزارية، تعتقد إمامة نزار وتطعن في إمامة المستعلى، وترى أن ولد نزار هم الأثمة من بعده يتوارثونها بالنص، والفرقة المستعلوية، ويرون صحة إمامة المستعلى ومن قام بعده من الخلفاء بمصر، وبسبب ذلك حدثت فتن وقتل الأفضل فيها يقال وقتل الأمر "(٩٨).

وأخيراً انتقل المستعلوبون من مصر إلى اليمن في كنف الصليحيين، وبعد روال دولتهم افترقوا أيضاً فرقتين : الداؤدية والسليهانية، ثم انتقل مركز الداؤدية وهم الأكثرية من المستعلية إلى الهند، وسموا في التاريخ بالبهرة.

<sup>(</sup>٩٧) أنظر " اتعاظ الحنفاء " للمقريـزي ط المجلس الأعلى للشئـون الاسلاميـة ـ القاهـرة ـ 19٧٣ م.

<sup>(</sup>٩٨) " اتعاظ الحنفاء " للمقريزي ج ٣ ص ٢٧.

وأما النزارية فتقلبوا في تقلبات عديدة إلى أن أجلوا من قبلاعهم في إصبهان وشردوا في العالم، ثم تجمعوا تحت زعامة آغاخان المحلاتى، وعرفوا في التاريخ الحديث بالأغاخانية ولما كنا خصصنا لبيان معتقدات هؤلاء وتاريخهم قسها خاصاً وجزءاً مستقلاً نكتفى ببيان هذا القدر منه.

فهذه هي الفرق المشهورة للإسهاعيلية التي تفرعت منها، وهي تتمسك بآرائها ومعتقداتها إما ظاهراً أو باطناً.



# بسم الله الرحمن الرحيم

# كتب الاسهاعيليين

«إثبات النبوءات» لاسحاق أبي يعقوب السجستاني. «إثبات الامامة» لأحمد بن ابراهيم النيسابوري.

«إببات الرمانية» و عند بن جراميم المستشرق كويار. «أجزاء عن العقائد الاسهاعيلية» جمع المستشرق كويار.

«اختلاف اصول المذاهب» للقاضي النعمان.

«أدعية الأيام السبعة» للمعز لدين الله.

«الأدلة والشواهد» لجعفر بن منصور اليمن، نسخة خطية.

«أربع رسائل اسهاعيلية» تحقيق عارف تامر.

«أربعة كتب اسهاعيلية» بتحقيق المستشرق الألماني شتروطهان.

«الأرجوزة المختارة» للقاضي النعمان.

«أساس التاويل» للقاضي النعمان. «الأسابيع» لقيس بن منصور.

«أسبوع دور الستر» لأحمد حميد الدين الكرماني.

«استتار الامام» نشر ايوانوف.

«الاسرار ومجالس الرحمة للاولياء والابرار. للداعي الاسهاعيلي.

«اسرار النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن.

«اسلام میری مورثون کا مذهب» (اردو) لأغاخان.

«اسهاعيلي تعليهات» (اردو).

«الاصول والأحكام» لحاتم بن عمران.

«اضواء على مسلك التوحيد» للدكتور سلمي نسيب.

«اعلام الاسماعيلية» لمصطفى غالب.

«اعلام النبوة» للرازي.

«افتتاح الدعوة» للقاضي النعمان.

«الاقوال الذهبية» للكرماني.

«ام الكتاب، المنشور في أسهاعيلية» لايوانوف.

«امام شناسي» (اردو) لنصير الدين.

«الأنوار اللطيفة» لطاهر بن ابراهيم الحارثي اليماني.

«الايضاح والتبيين في كيفية تسلسل ولادة الجسم والدين» لعلي بن الوليد. «بركات دعاء» (اردو) اسماعيلية ايسوسي ابشن.

«بعض از تاویلات کلشن راز» (فارسی) محمود شبستری.

«البلاغ والنهاية والتوحيد» لحمزة بن علي الزوزن.

«بنديات جوانمري» (فارسي).

«البيزرة» لابي عبدالله الحسن.

«بير ناصر خسرو» (اردو) لنصير الدين.

«تاج العقائد» لعلي بن محمد الوليد.

«تاريخ أئمة اسماغيلية» (اردو) لديدار علي.

«تاريخ الدعوة الاسماعيلية» لمصطفى غالب.

«تاريخ العلويين» لمحمد أمين غالب.

«تاريخ فاطميين مصر» للدكتور زاهد علي.

«تأويل الدعائم» للقاضي النعمان.

«تأويل الزكوة» لجعفر بن منصور اليمن، مخطوط.

«تأويل الشريعة» للمعز لدين الله، نسخة خطية. «تحفة القلوب» لحاتم بن ابراهيم.

"تحفة المرتاد وغصة الأضداد» لعلى بن محمد الوليد.

«تحفة المستجيبين» للسجستاني.

«تذكرة أعلى» (فارسي).

«تصورات» (فارسي) لخواجه طوسي.

«تنبيه الهادي والمستهدى» لأحمد حميد الدين كرماني.

«الثائر الحميري» لمصطفى غالب.

«ثبوت امامت» (اردو) لنصير الدين.

«جامعة الجامعة» لاخوان الصفاء.

«جلاء العقول وزبدة المحصول» لعلي بن الوليد.

«الجمعيات السرية» لعمر أبي النصر.

«جواهر حقائق» (اردو) اسهاعیلیة ایسوسی ایشن.

«جواهر حکمت» اسهاعیلیة ایسوسی ایشن.

«الحركات الباطنية في الإسلام» لمصطفي غالب.

«حسن بن صباح» (اردو) جواد مسقطى.

«الحقائق الخفية» للأعظمي.

«الحقائق العالية» لمؤلف مجهول.

«حقيقة إخوان الصفاء» لعارف تامر.

«حقيقى ديدار» (اردو) لنصير الدين.

«خاتون دائجست».

«خزينة جواهر» (اردو) لأغاخان.

«الخليفة المعز لدين الله» للصحفى.

«دامغ الباطل وحتف المناظل» لعلي بن الوليدُ.

«الدروز» لمحمد على الزعبي.

«الدستور ودعوة المؤمنين للحضور» لشمس الدين أبي الطيب.

«دستور المنجمين».

«دعاء» (اردو).

«دعائم الإسلام» للقاضي النعان.

«الدوحة» لهبة الله الشيرازي.

«ديوان ابن هانيء» بتحقيق الدكتور زاهد علي.

«ديوان تميم بن المعز لدين الله» لمحمد أبي الفضل.

«ديوان المؤيد في الدين الشيرازي». لمحمد كامل حسين.

«الذخيرة في الحقيقة» لعلي بن الوليد.

«ذكر المي» لنصير الدين.

«راحة العقل» للكرماني.

«رسائل اخوان الصفاء» لاخوان الصفاء.

«رسالة الاسم الأعظم» لداع اسماعيلي.

«رسالة امامت» (فارسي) للطوسي.

«رسالة در حقيقت دين» (فارسي) لشهاب الدين.

«الرسالة في الامامة» لأبي الفوارس أحمد بن يعقوب.

«الرسالة الصورية» لمحمد بن علي الصوري.

«الرسالة الكافية» لمحمد بن سعد.

«الرسالة المذهبة» للقاضي النعمان.

«الرسالة الواعظة» للكرماني.

«الرسائل الاسهاعيلية المختصرة» جمع شتروطهان.

«الرشد والهداية» لابن حوشب منصور اليمن.

«الروضة البهية في سلاطين الفاطمية» لذاكر حسين جعفر.

«زاد المسافرين» (فارسي) ناصر خسرو.

«زهر بذر الحقائق» لحاتم الحامدي.

«زهر المعان» لادريس عهاد الدين.

«السجلات المستنصرية» توقيعات وسجلات المستنصر بالله .

«سرائر النطقاء» لجعفر بن منصور اليمن.

«سفر نامه ناصري خسرو» لناصري خسور.

«سلمان باك» فارسي.

«سمط الحقائق» لعلي بن حنظلة.

«سى وشش صحيفة» (فارسي) لسهراب ولي.

«سيرة الاستاذ جوذر» لابي علي منصور العزيزي الجوذري.

«سيرة جعفر الجاجب» نشر ايوانوف.

«السيرة المستقيمة» للدرزية.

«السيرة المؤيدية» لهبة الله الشيرازي.

(سيف بردين) لحاجي عمر.

«شجرة اليقين» لعبدان.

«شرح الأخبار» للنعمان القاضي. نسخة خطية.

«شرح العقيدة الشافية» لداع مجهول.

«الشعاع الشائع» لحميد بن محمد.

«الشموس الزاهرة» لحاتم بن ابراهيم.

«الشواهد والبيان» لجعفر بن منصور اليمن. مخطوط.

«الصليحيون والحركة الفاطمية» للهمذاني.

«عالم اسلام» (اردو) لأغاخان.

«عبقرية الفاطميين» لمحمد حسين الاعظمي.

«العسجد المسبوك فيمن ولي اليمن من الملوك» لعلي بن الحسن الخزرجي.

«عيون الأخبار وفنون الأثار» لادريس عماد الدين.

«عيون المعارف» لشرف علي.

«غاية المواليد الثلاثة» لعلي بن الوليد.

«الفرائض وحدود الدين» لجعفر بن منصور اليمن. مخطوط.

«فلسفة دعا» اسماعيلية ايسوسي ايشن.

«الفلك الدوار» لعبدالله بن المرتضى.

(في نسب الخلفاء الفاطميين، بتقديم حسين بن فيض الله.

«القرامطة بين المد والجزر» لمصطفى غالب.

«القصيدة التائية» لداع اسماعيلي.

«قصيدة الدوحة» للمؤيد الشيرازي.

«القصيدة الشافية» لداع مجهول.

«القصيدة الصورية» لمحمد بن علي الصورى.

«الكافية» لمحمد بن سعد بن داود.

«كتاب الافتخار» للسجستاني.

«كتاب الاقتصار» للقاضى النعمان.

«كتاب الأزهار» لحسن بن نوح الهندي.

«كتاب الايضاح» لشهاب الدين.

«كتاب التراتيب» لداعي مجهول.

«كتاب الرضاع» لجعفر بن منصور اليمن مخطوط.

«كتاب الرياض» للكرماني.

«كتاب الزينة» لابي حاتم الرازي.

«كشائش ورهائش» (فارسي).

«كتاب الكشف» لجعفر بن منصور اليمن.

«كتاب الشيخ ابراهيم» لداعي مجهول.

«كتاب الفترات والقرانات» لجعفر بن منصور اليمن. مخطوط.

«كتاب النصرة» للسجستان.

«كتاب الينابيع» للسجستاني.

«كلشن راز» لمحمود شبسترى.

«كنز الولد» لابراهيم الحامدي.

«مباسم البشارات» حمد حميد الدين الكرماني.

«المبدأ والمعاد» للحسين بن علي بن الوليد.

«مجالس حاتم الحامدي» لحاتم بن ابراهيم الحامدي.

«المجالس المستنصرية» لداعي ثقة الإسلام.

«المجالس والمسايرات» للقاضي النعمان بن محمد المغربي.

«المجالس المؤيدية» لهبة الله الشيرازي.

«مذكرات آغا خان» لأغا خان.

«مذكرات داعى الدعاة» لهبة الله الشيرازي.

«مذهب الدروز والتوحيد» للاستاذ عبدالله النجار.

«مزاج التسنيم» لضياء الدين الاسماعيلي.

«مسائل مجموعة من الحقائق العالية» لداع مجهول.

«مشارق أنوار اليقين» لرجب البرسي.

«المصابيح في اثبات الامامة» للكرماني.

«مصحف الدروز».

«مطالع الشموس في معرفة النفوس» لشهاب الدين.

«مقال آصف فيضي في المجلة البريطانية الأسيوية الملكية.

«المنتخب» لايوانوف.

«موسم بهار» (كجراتي) لميان محمد علي.

«النقط والدوائر» مخطوط.

«نهر النور الشعشعاني لابي محمد طاهر سيف الدين.

«نور مبين» لا ي ج جنارا.

«الهادي الدائم» (اردو) لقاسم علي محمد جعفر.

«الهداية الأمرية» تحقيق آصف علي فيضي.

«هفت أبواب» لحاجي قدرت الله .

«هفت باب أبو اسحاق» (فارسي) لابي اسحاق.

«الهفت والاظلة» للعضل الجعفي.

«همارب اسماعيلي مذاهب» للدكتور زاهد علي.

«الهمة في آداب اتباع الأئمة» للقاضي النعمان.

## كتب لغير الاسهاعيليين

- «القرآن الكريم».
- «أباطيل يجب أن تمحى من التاريخ» دكتور ابراهيم شعوط.
  - «أدب مصر الفاطمية» للدكتور محمد كامل حسين.
    - «اتعاظ الحنفاء» للمقريزي.
    - «أخبار الدول وآثار الأول» للقرماني.
    - «أخبار الدولة المنقطعة» لعلي بن ظافر الدرزي.
      - «أخبار القرامطة» للدكتور سهيل زكار.
        - «إخوان الصفاء» للدكتور جبور.

«إخوان الصفاء» لعمر فروخ.

- «إخوان الصفاء» عمر الدسوقي.
  - «الاستفتاء» لعبيدالله.
- «إسلام بلا مذهب» لمصطفى الشكعة.
- «أصول الاسهاعيلية «لبرنارد لويس. قرجمة خليل أحمد جلو وجاسم محمد الرجب.
  - «اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» للراوي.
    - «الاعلام» للزركلي.
    - «الاعلام بالتوبيخ» للسخاوي.

«الافحام لافئدة الباطنية الطغام» ليحيى بن العلوى.

«البداية والنهاية» لابن كثير.

«بيان مذهب الباطنية وبطلانه» للديلمي.

«البيان المغرب في أخبار المغرب» لابن عذاري المراكشي.

«تاريخ الأنطاكي».

«تاريخ ابن اياس» لمحمد بن أحمد بن اياس.

«تاريخ أخبار القرامطة» لثابت بن سنان الصابي من مجموعة «أخبار القرامطة».

«تاريخ أفريقيا والمغرب» لأمير عز الدين بن باديس.

«تاريخ الدولة الفاطمية» لحسن ابراهيم.

«تاريخ الطبري» للطبري.

«تاريخ جهانكشاه» ترجمة عربية بقلم الدكتور محمد سعيد.

«التاريخ العباسي والفاطمي» لأحمد مختار.

«تاريخ الفاطميين» دكتور حسن ابراهيم حسن.

«تاریخ مصر» لابن میسر.

«التبصير في الدين» لابي المظفر اسفرائيني.

«تثبيت دلائل النبوة» للقاضى عبدالجبار الهمذاني.

«ترتيب المدارك».

«تعزية أهل القيروان بما جرى على البلدان من هيجان الفتن وتقلب الزمان» لاى عبدالله محمد بن سعدون.

«التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع» للملطي.

«تهذيب التهذيب» لابن حجر العسقلاني.

«ألجامع للترمذي».

«جامع التواريخ» (فارسي).

«جمهرة أنساب العرب» للحافظ ابن حزم.

«الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية» للدكتور محمد عبدالله عنان.

«حركات الشيعة المتطرفين» للدكتور محمد عبدالجابر العال.

«حسن بن صباح، باني دولت اسهاعيلية» (اردو) اسهاعيلية ايسوسي ايشن.

«حسن المحاضرة» للسيوطي.

«الحيوان» للجاحظ.

«الخطط والأثار» للمسريزي.

«خلافة الفاطميين وسقرطها لعبدالمنعم ماجد.

«الخليفة المعز لدين الله الصحفى القديم. (ح).

«الخوارج والشيعة» ليوليوس ولهوزن ترجمه عن الالمانية الدكتور عبدالرحمن بدوى.

«داودية بوهرون كي تاريخ» (اردو) لمحمد نجم الغني.

«دبستان مذهب» (اردو) لمحسن فاني تشميري.

«الدولة الاسهاعيلية في ايران» للجويني.

«الدولة الفاطمية في مصر» لمحمد جمال الدين سرور.

«دولة النزارية» لابي عبدالله الحسن.

«رجال الشيعة في الميزان».

«رفع الأصر عن قضاة مصر» لابن حجر.

«سنن ابن ماجة».

«سنن النسائي».

«سنن ابي داود».

«سياسة الفاطميين الخارجية» لمحمد جمال الدبن سرور.

«سياست نامه» لنظام الملك طوسي.

«سير اعلام النبلاء» للذهبي.

«سير البيئة المقدسة» نقلا عن «الحاكم بامر الله» لمحمد عبدالله عنان.

«سَيرة الهادي إلى الحق» لعلي بن محمد بن عبدالله.

«شخصيات قلقة عن الإسلام» للدكتور عبدالرحمن بدوي.

«صبح الاعشى» للقلقشندي.

«صحيح البخاري».

«صحيح مسلم».

- «الضوء اللامع» للسخاري.
- «الطائفة الاسماعيلية» لمحمد كامل حسين.
  - «طائفة الدروز» لمحمد كامل حسين.
- «طائفة النصيرية» الدكتور سليهان الحلبي. «ظهر الإسلام» لأحمد أمين.
- «عبيدالله المهدي» للدكتور حسن ابراهيم حسن وطه أحمد شرف.
  - «عقد الجواهر في أحوال البواهر» (اردو)، لابي ظفر ندوي.
    - «الفاطميون في مصر» الدكتور حسن ابراهيم حسن. «فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية».
      - «فتح الفاطميين للشام» للنخيلي.
      - «فجر الإسلام» لأحمد أمين. «الفرق بين الفرق» للبغدادي.
      - «فرقة اسماعيلية» (فارسي) لمارشل كت.
        - «الفصل في الملل والنحل» لابن حزم. «فضائح الباطنية» للغزالي.
    - «في أدب مصر الفاطمية» للدكتور محمد كامل حسين.
  - «في تاريخ الأغاخانية والبهرة» (فارسي) لمحمد كريم تبريزي.
    - «في التاريخ العباسي والفاطمي» لأحمد مختار. «القرامطة» لابن الجوذي.
      - «القرامطة» لطه الولي.
      - «قيام الدولة الفاطمية» لعادلة على الحمد.
        - «الكامل» لابن الاثير. «كتاب السلوك» للجندي.
        - «كتاب السلوك» للجندي . «كتاب الشفاء» للقاضي عياض .
- . «كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر» لابن خلدون.
  - «كشف أسرار الباطنية» لمحمد بن مالك اليماني.

«كينان آغا خان».

«لسان الميزان» للامام الذهبي.

«مار آستين» (اردو) لزكريا رازي.

«المجلة الملكية الاسيوية البريطانية».

«مجموعة الوثائق الفاطمية» للدكتور جمال الدين شيال.

«مذهب أور باطني تعليم» (أردو) لمرزا محمد سعيد.

«مذهب الدروز وأصولهم» لعبد الله نجار.

«مشكلة المصابيح» للتبريزي.

«معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان» لأبي زيد عبد الرحمن بن محمد الأنصاري.

«المعز لدين الله» لحسن ابراهيم.

«معزز مهمان» (أردو) طارق عزيز.

«مقالات الإسلاميين» للأشعري.

«مقدمة ابن خلدون» لإبن خلدون.

«الملل والنحل» للشهرستاني على هامش الفصل لإبن حزم.

«المنتظم في تاريخ الملوك والأمم» لإبن الجوذي.

«موسم بهار» باللغة الكجراتية.

«ميزان الاعتدال» للذهبي.

«ناتهواني ربورت » (أردو) ناتهواني.

«النجوم الزاهرة» لإبن تغري بردى الأتابكي.

«نظم الحكم» بمصر. لعطية مصطفى.

«النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب» للدكتور محمد جمال الدين سرور.

«النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق» للدكتور محمد جمال الدين سرور.

«النفوذ الفاطمي في مصر» للدكتور محمد جمال الدين سرور.

«نهاية الارب» للقلقشندي».

«نهاية الارب» للنويري.

«الوثائق السياسية والادارية في الدولة الفاطمية» لمحمد ماهر حماده.

ووفيات الاعيان، لابن خلكان. ويتيمة الدهر،. للثعالبي.

## كتب الشيعة

«الارشاد» للمفيد.

«اعلام الورى» للطبرسي.

«الافحام لأفئدة الباطنية الطغام» ليحيى بن حمزة العلوي.

«تنقيح المقال» للمامقاني.

«جامع الرواة» لمحمد بن علي الحاثري.

«الحجة من الكافي» للكليني.

«الروضة من الكافي» للكليني.

«رجال الطوسي» للطوسي.

«الشافي» للمرتضى.

«شرح نهج البلاغة» لابن ابي الحديد.

«عمدة الطالب في انساب آل أبي طالب» لابن عنبه.

(فرق الشيعة) للنوبختي.

«كشف الغمة» للاربلي.

«كمال الدين وتمام النعمة» لابن بابويه القمى.

«الكنى والالقاب» للعباس القمى.

«مستدرك الوسائل» للنوري الطبرسي.

«مقاتل الطالبيين» للاصفهاني.

«المقالات والفرق» لسعد بن عبدالله القمى.

«معرفة الناقلين عن الأئمة الصادقين» لابي عمرو بن عبدالعزيز.

«منهم المقال» للاسترآبادي.

«نهج البلاغة» بتحقيق الدكتور صبحي صالح .

#### **ENGLISH BOOKS**

- 1. A Creed of the Fatmids / Ivonow.
- 2. A Guide to Ismaili Literature / Ivonow.
- 3. Aga Khan /
- 4. Aly /
- 5. A Brief History of the Aga Khan by Naorojim. Dumasia.
- 6. An Ismalitic Work / Ivanow.
- 7. Brief Survey of Ismalism / Shahab.
- 8. Bombay Advocate General of Bombay
- 9. Cyclical Time and Ismaili Gnosis by Henry Corbin.
- 10. Collectance / Ivonow.
- 11. Ever Living Guide
- 12. Fargaments Doctring
- 13. Free Will / Ivonow.
- 14. Fatmids Caliphs / Husayin.
- 15. Glimpses of Islam / Aga Khan.
- 16. Ginans of Ismaili Pirs by Huzur Vazir.
- 17. History of the Assassins / Bromptin.
- 18. His Highness The Aga Khan / Aga Khan.
- 19. Ismaili Litratur / Ivonow.
- 20. Ibn Ali Qaddah / Ivonow.
- 21. Ismailiya or Rodatuttaslom / Ivonow.
- 22. Ismailitica / Ivonow.
- 23. Ismaili Manuscripts by Muizz Goriawala.
- 24. Ismaili Contributions to Ismili Culture by Seyyed Hossein Nasr.
- 25. Memoris of Aga Khan / W. Somerst.
- 26. Meaning of God / Ismass.
- 27. Message of Aga Khan /
- 28. Mul Arak Farmans
- 29. Prince Aga Khan / S. Iqbal.
- 30. Rawns in Game / Willian.
- 31. Problems in Nasir-i-Khusraans / Ivanow.
- 32. Rise of the Fatmids / Ivonow.
- 33. Six Cheaptrs / Ivanow.
- 34. Speceks of Aga Khan /
- 35. Schedule I.
- 36. Studies in Early Perisiar Ismailism / Ivanow.
- 37. The Origin of Ismaileism / Birnard.
- 38. Truth Warshippers / Goyard.
- 39. True Meeting of Riligion / Shahab.

- 40. The Order of Assassins / Marshal.
- 41. The Aga Khan by Sirdar Ikbal Ali.
- 42. The Muslim World by Aga Khan.
- 43. The Memoris of Aga Khan.
- 44. The Bhras by Asghar.
- 45. The History of the Assassins by Von Hammer.
- 46. The Nizriismali by Azim.
- 47. The Alleged Founder of Ismailism / Ivonow.
- 48. Tasawwurat Rawdatu't Taslim / Toosi.
- 49. The Fatmids / Abbashamdani.
- 50. The Fatimid Theory of State / P.J. Vatikiotis.
- 51. The Political Doctrine of the Ismailis by Sami Nasib.

# الفهسرس

| 0   | . ص                                     | مقـــدمة                            |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| ۳   | <b>1</b>                                | الباب الأول: الاسهاعيلية ومنشؤها    |
| ۳   | 9                                       | حركة الشيعة                         |
| ٤٠  | •                                       | أبو الخطاب                          |
| ٥,  | <b>7</b>                                | ابر                                 |
|     | •                                       |                                     |
|     |                                         | وميمون القداح                       |
| •   |                                         | وابناهما                            |
| ۸۵  | o                                       | دور الستر                           |
| 91  |                                         | دعاة هذه الدور                      |
| ٠,  |                                         |                                     |
| , , |                                         | الباب الثاني                        |
| ٠.  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الأثمة الاسهاعيلية في دور الظهور    |
| 71  |                                         | القائم: الامام الاسهاعيلي الثاني    |
| ۲۸  |                                         | اسهاعيل المنصور: الامام الاسهاعيلي  |
| 71  | ين دن پ                                 | معد بن اسهاعيل المعز الامام الاسهاع |
| ٣٦  |                                         | العزيز بالله نزار                   |
| ٥٠  |                                         | أبو على المنصور الحاكم بأمر الله    |
| ٥٢  | <b>†</b>                                | المستنصر أبو تميم معد بن الظاهر     |
| 0 1 | ، بالمستعلى                             | ابو القاسم أحمد بن المستنصر المتلقب |
| 71  | <b>\</b>                                | أبو على المنصور المتلقب بالأمر      |
| 77  | <b>/</b>                                | الباب الثالث                        |
| ٦٧  | <b>/</b>                                | نسب الأئمة الاسهاعيلية              |
| ۲۸  | ساعيلي من السنة                         | مؤيدو النسب الفاطمي للمهدى الأم     |

| 111              | آراء الاسماعيلية في نسب المهدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ***              | التعارض والتناقض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 774              | النقد والتحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 101              | آراء المستشرقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | الرأى الأخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777              | الباب الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777              | عقائد الاسماعيلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 274              | الفصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 277              | عقيدتهم في الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 141              | الفصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۲۳              | معتقدهم في النبوة والنبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 720              | المقام الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 727              | المقام الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>7.8</b> Y     | المقام الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 484              | الفصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 454              | معتقدتهم في الوصاية والوصى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *77              | الفصل الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 277              | معتقدهم في الامام والأئمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 490              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| '. \             | الفصل الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤١٨              | البدأ والمعاد المناه ال |
| 719              | المعاد ال |
| <br>٤ <b>٢</b> ٦ | إلى أين يصير الانسان بعد الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 221              | الحلول والتناسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2                | القيامة المسادات المساد |
| £                | من هو الناطق السابع ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 804              | إلى القائم يكون الحساب ومنه يكون الجزاء والعقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| EVT              | التواب والعقاب والجنة والنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| • • •            | البات السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 2773  | الاسهاعيلية والتأويل الباطني فللمستنصب      |
|-------|---------------------------------------------|
| 243   | نظرية المثل والممثول                        |
| ٥٨٤   | تأويل كلمة الشهادة                          |
| १९९   | تأويل الصلاة ومتعلقاتها                     |
| 0 • 0 | تأويل الزكاة                                |
| ۸۰۰   | تاويل الصوم                                 |
| 011   | تاويل الحج '                                |
| ٥٢٣   | الغرش                                       |
| ۰۳۰   | السموات والأرض                              |
| ۲۳٥   | المصلحات الاسلامية وتأويلاتها               |
| 340   | قصص الأنبياء                                |
| ٥٣٨   | السور والأيات                               |
| 087   | الاسهاعيلية ونسخ شريعة محمد صلوات الله عليه |
| 094   | الباب السابع                                |
| ٥٩٣   |                                             |
| 718   | الدعوة الاسهاعيلية : أسلوبها ومراتبها       |
| 78.   | مجالس الدعوة                                |
| 701   | الباب الثامن                                |
| 701   | الاسهاعيلية مجموعة تعارضات وتناقضات         |
| 707   | رجوع النص القهقري                           |
| 777   | تنحية الابن الأكبر عن الامامة               |
| 778   | تسلسل الامامة في الأعقاب                    |
| 779   | متى يصير الامام إماماً                      |
| 771   | تناقض آخر                                   |
| 777   | شرط دفن الامام الماضي                       |
| 7,70  | معرفة الامام                                |
| 779   | م الأمام                                    |
| 77    | عمر الامام                                  |
|       |                                             |

| 791         | الباب التاسع                      |
|-------------|-----------------------------------|
| 791         | زعهاء الاسهاعيلية وفرقها          |
| ٧٠٠         | نبذة من تعاليم القاضي النعمان     |
| ٧٠٠         | جعفر بن منصور اليمن               |
| ٧٠٤         | جعفر بن منصور اليمن               |
| ٧١٠         | أحمد حميد الدين الكرماني          |
| ۷۱٤         | المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي |
| V19         | ابو يعقوب اسحاق السجستاني         |
| V19         | أبو عبد الله الفسقى               |
| ۷۲۰         | أبوحاتم الرازى                    |
| <b>777</b>  | الدروز                            |
| <b>M</b> YA | مذهب الدروز                       |
| ۷۳٤         | البديعية                          |
| ٧٣٥         | المستعلية والنزارية               |
| ٧٣٩         | كتب الاسباعيلين                   |
| V£7         | كتب لغير الاسهاعيليين             |

كتب الشيعة